

# 万ち沙万

## ירחון לספרות, למדע ולעניני־החיים.

ימו״ל : חברת־"אחיאסף־י העורך: זיר יוסף קלוזנר.

ברך ל״ח

(חוברות רכ"ג--רכ"ח).

תשרי – אדר שני תרפ״א.

ירושלים.

בדפים ימוריה', שיינבוים-וויים.

## תוכן הענינים של "השלח". כרך ל"ח

## ּ (על-פי א"ב)

|                                                          | •                                                               |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| המשפט העברי. ש. א. פן (5)                                | אבדה (ספור). שמעון                                              |
| מישר) י (המשר)                                           | גיגצבורג 529                                                    |
| סוף) "                                                   | אגודת-הכורמים והשביתה ביקב.                                     |
| ה.נכיא" (ציור). דיר א. א.                                | חירותי 213                                                      |
| קאַבאַק čŏ8                                              | אהר הועידה הציונית בלונדון י. א.                                |
| הערה להערה, ז. שניאור 578                                | 74                                                              |
| הרומאנים היווניים העתיקים. א.                            |                                                                 |
| 493                                                      |                                                                 |
| הרעיון המשיחי בישראל בתקופת הגנוזים                      | (1)                                                             |
| והחיצונים. ד"ר יוםף קלוז גר 1                            | אספתרה נבחרים (מאמר שני).                                       |
| (המשך) " . 101                                           | חירותי 91                                                       |
| 209 (המשך)                                               | בארץ ובחוץ-יארץ (ד).                                            |
| (המשך) י (המשך)                                          | משקיף 203                                                       |
| 417 (910)                                                | 405 (n)                                                         |
| החוארו שופטי. חנה מולקוב סקהי                            | 1                                                               |
| החוארו, שופסי. חנה סולקוב טקהי                           | ו) " (ו) " 568<br>ניבליונראפיה. דיר הוגו                        |
| קוילפון (מפה), שלום שווארץ 188                           |                                                                 |
| רוילפון (כפה), שלום שווארץ 100                           | ברגמאן 413                                                      |
| קתונה (רשימה). נ. זווין                                  | במורח (שיוים). אליהו מיימום 332                                 |
| בנוס-הרוח (לרגלי המשבר). ג.<br>ביס פריצקי . 81           | במחשך (שירים). אהרן                                             |
| כסליו (קבוצת-שירים). ש.' בן ציון 511                     | צייטלין 561                                                     |
| לרגלי המשבר. מ. ם-קי . : 563                             | בעגלה (רשימה). נהום                                             |
| קרגלי המשבר. מ. ט—קי 2005<br>לשאלות היהדות המודרגית. דיר | ירושלמי 353                                                     |
| יהזקאל תגר 180                                           | בעד הנתיד אל העבר. דיר שמעון                                    |
|                                                          | ברנפלד 302                                                      |
| (1)-1                                                    | בערבה (שיר). מרדכי                                              |
| בוצא הערביים שבארץ-ישראל.                                | ממקין 12                                                        |
| ישראלבל קינד. 438                                        | בפרדם (רשימה). זינה                                             |
| מחול־חמות (שיר). אליהו מימום 66                          | רבינוביץ 22                                                     |
| מכתב אל המעככת. א. מ. ב רוכוב.                           | כקור (קמע). ד. קמחי . 278                                       |
| דריום הקלוז נר 575                                       |                                                                 |
| מכתבי מוכה־שחפת (רשימה). א ם                             | [ואל-הדם (ספור מקבוצת ,בני-ערבי).                               |
| בל חי 132                                                | חוגיה מוסה. 147                                                 |
| ,מלחמת־התרבות" החדשה. משה                                | גלווו-דעת. י, בן־צבי א. מ.                                      |
| סמילנסקי 319                                             | ברוכובי ועור 575                                                |
| מן הגיחינום האוקריינית (רשמי עדי- איה)                   | - דברי־בקורת (א). ד. קמחי . 173                                 |
| תרב משח רבל סקי. 379                                     | 398 (2)                                                         |
| מקדשי (שיר). שמעון                                       | 540 * (x) *                                                     |
| גינצבורג 139                                             | החפירות בחמת של טבריה (סקירה כללית).                            |
| מקור עברי הדש לתולדות פישנק ופיעת                        | ווישיו זו בווטת של טבריה (סקירה כללית).<br>דיר נחום סלושץ . 546 |
| דירא. י. בראוור 6                                        | •                                                               |
| משך) " (ממשך)                                            | דלל וקאנט. דיר יצחק                                             |
| המשך) - (המשך)                                           | 224 מירקין                                                      |
| 16                                                       | 477 4 (non)                                                     |

## תוכן = הענינים

| קול החיים והמתים (מחזה במערכה אחת). | כאים (שיר) ז. שניאור 374        |
|-------------------------------------|---------------------------------|
| אליהו גינצבורג 341                  | סררי מועדים בכתבי הקודש. ד"ר    |
| קרן-זוית (קבוצה שניה. IIII)         | שמעון ברנפלד 32                 |
| דיריום ף קלוזנר 307                 | 140 י (המשך) י                  |
| ךבינדראנאט מ∗גור (מסה). נ.          | 334 " (aib) "                   |
| ביס מריצקי 459                      | עבר וכנען (מאמר שני). ד'ר נ     |
| רתחנות שלא בפקומה. דיר מ.           | סלושץ 132                       |
| גליק סון 199                        | " (סוף מאמר שני) "              |
| שיר הלוי (פואמה). דו ד              | על הגג (רשימה). חַאָּ, זו מא 39 |
| שמעונוביץ 288.                      | על הים (שירים) צורילי 239       |
| שקטה, לב! (שי). אשר ברש 458         | ערבה (שיר). ד'רישראל אפרת 172   |



## הָרַעְיוֹן הַמְּשִׁיהִי בַּּפְבָּרִים הַנְּנוּוִים וְהַחִיצוֹנִים.

מאת

## ד"ר יוסף קלוזנר.

## I. הרעיון המשיחי בספרים הגנוזים.

לא בלי צדק קרא המתרגם העברי של הספרים הגנוזים לספרים אלה בשם .כתובים אחרונים'. אמנם כן, המשך ה.כתובים' הם ולא המשכם של ה.נביאים', אין בהם אפילו זכר להעווז הרוחני הגדול של הנביאים, שספריהם מלאים תוכחות-חימה לתקיפי-העולם בימיהם וכהרי־געש את לַבְּהָם כן שפכו את חמתם הקדושה על לוחצי־ עמם. אבל אף ביחם אל ה,כתובים" הם "אחרונים" – אחרונים בזמן – כמעט תמיד (בן דסירא הוא האהר, שקדם לספר מספרי-הקודש - לדניאל) ואחרונים במעלה -- תמיר. מחברי ה"גניזים" מושפעים הם מכתבי-הקודש. חלק דגון מדם הוא חקוי לכתובים. ואך חלק קטן מחקה את הנביאים. הרבה מהם (אגרת-ירמיהו חלום-מרדכי תפלת-מנשה) הם הוספות על כתכי-הקודש. הרבה מהם הם אגרות היסטוריות ואף סתם אגדות (יהודית, טוביה שושנה ועוד). ורק אחדים מהם הם חבורים היכשוריים ממש (ספרי החשמונאים, א' וב', כיחוד א'), או חבורים במוכן הספרותי, ששם המחבר נקרא עליהם (חכמת ישוע בן סירא). או הם מיוהסים למחבר קרמון (ספר-ברוך, חכמת-שלמה). תכונתם זו עצמה כבר היא גירמת, שלא יהא בהם הרבה מן הרעיון המשיחי. ובזה הם דומים להכתובים. כי בהבדל מן הגביאים, החלק היותר גדול של הכתיבים אין בו כלום — או אך מעש מאד — מן הרעיון המשיחי. רק ספר תהלים מחדר כולו מן, הרוח המנשכת ברעיון-הגאולה; ואולם רעיונות משיחיים מפורשים ומרויקים אין כו. הספר האחר של הכתובים, שהרעיון המשיהי תופס בו מקום גדול, הוא ספר דניאל. ואולם ספר זה הכניסו הנוצרים אל בין הנביאים (בתרגום-השבעים בא מיד אחר יחזק אל); ובפועל כבר הוא שייך בכל תכונתו ורוחו להספרים החיצונים ואף לשונו ברובה אינה עכרית. הגנוזים כהכתובים — משונים מן הספרים החיצונים במה שאין ה"אפוקאליפטיקה" (הציורים החזיוניים) וה"אֶטכאַטולוגיה" (הציורים מן החיים שלאחר מיתה: העולם-הבאי תחית-המתים, שכר ועונש, ועוד) תופסים בהם מקום חשוב. אין בהם "חזיונות" מדומים ו. שבהם מלאים (vaticinia post eventum), שבהם מלאים וממולאים הספרים החיצונים. ואף הרעיון המשיחי אינו תופס בגנוזים מקום גדול. הגנוזים קרמו כמעש כולם להחיצונים וכמעש כולם נתחברו קודם חורבן בית שני וברובם — בימים הטיבים של בית-חשמונאי הגרול; ולפיכך אין בהם לא היאוש, שהחורבן השני הכנים בלבותיהם של טובי-האומה, ולא הנחמה המשיחית וזו שלאחר מיתה, שהאומה היתה צריכה להן כל-כך לאחר הקאמאמטרופה המחדרת.

וא לם אף בימים היותר מובים לישראל בתקופת בית שני לא נשתכח הרעיון המשיחי לגמרי. הוא לא נתרחב ולא נתפתח ולא נתרקם ברקמת ציורים דמיוניים עזים, אבל הוא היה משומר וקיים, אף אם נתכווץ תכנו והכמי-ישראל לא הרבו לשפל בין, מפני שהשעה לא היתה כשרה לכך. היתה עכודה מרובה ללמד את התורה לעם. להרגילו במצוות, להשיף לו אמרי מוסר ודרך־ארץ ולכונן את חייו בארצו על יסודות עממיים. דתיים וחולוניים. בריאים. בחלק גרול מן הספרים הגנוזים נזכרו עיקרי ; בו להאריך שאין להאריך בו כדבר חשוב. אבל ידוע, שאין להאריך בו נזכיו בדרך כלל ובתפוסה מקפת, בלא הרחבת דברים ובלא פרטים. וראוי לשים לב לרבר אחר חשוב: אישיותו של המשיח אינה נזכרת בשום ספר מן הגנוזים. בית = דוד. אבל לא בן = דוד. ואף בזה דומים הגניזים להכתובים ושונים מן הנביאים. בזה יש, לדעתי לבאר, מפני-מה לא הוכרז יהודה המכבי למשיחי ולא במה שלא היה מבית-דוד (ב): הרי גם בר - כוכבא לא מצאנו שיהא מבית-דוד. ואף-על-פי-כן הכיר ר' עקיבה במשוחיותו. לא יהודה המככי ולא אחר מבית-חשמונאי היה יכול להחשב למשיח, מפני שהדורות לא היו כשרים לכך. (idée=maîtresse היעיון המשיחי לא היה רעיון-שליט (מה שקורין הציפתים בישרות מוים עצורים; והאישיות בלבכות חיים עצורים אק-על-פי שלא הוכחש והיה חי בלבכות חיים עצורים של המשוח לא תפסה ברעיון זה מקים. רק לאחר שנתפצלו מן חחסידים והמתיוונים המתונים שלש הכתות הראשיות בישראל -- הפרושים, הצדוקים והאסיים -- וביחוד לאחר הקרע, שנעשה בין הפרושים ובין יוחנן הורקנום והמלחמה הקשה, שנלחמו הפרושים באלכסנדר ינאי, -- או רק או התחיל הדמיון העממי של הפרושים, וביחוד של האסיים. -- אלה הפרושים הקיצונים ,הפרושים-הנזירים, -- לרקים אגדות מסביב לאישיות של המשיח ולמיות הלאה את החום המשיחי הנפלא של הנכיאים. הגניזים. שקרמו ברובם לימי-הקרע של יוחנן הורקנים או שעסקו בספורים היסשוריים. באגדות או בחבורי-מיסר והיו על-פי עצם תכנם רחוקים מן הרעיונית הנבנסים לתיך סבך-הרעיונות המורכב, שאנו קוראים לו בשם "יעודי ימות-המשיח". לא הוסיפו כלום על הציורים המשיחיים, שנצטיירו בכתבי-הקודש; אלא שאף לא לא גרעו מהם (זולת הציורים הישעיניים מן השחומר מגזע ישי") והזכירום כשהיתה

<sup>:</sup> Conder, Judas Maccabaeus London, 1894, pp. 68 — 70 השוה אל (1 Greenstone, The Messiah Idea in Jewish History, Philadelphia 1906, . pp. 64 — 65

הזדמנות לכך.

בשבעה ספרים מן הגנוזים יש רעיונית משיחיים: בחבמת יהושע בן = סירא (לערך 190 — 170 קודם ספה"נ), בחשמונאים א' (לעיך 130 — 110 קודם ספה"נ), בחשמונאים א' (לעיך 170 — 100 קודם ספה"נ), בחשמונאים ב' (קצור ספרו של יהושע מקיריני, שחבר אותו לערך 150 קודם ספה"נ, והקצור עצמו — לערך משנת 40 קודם ספה"נ). ביהודית (לערך 130 — 130 קודם ספה"נ וחלקו המאותר—30 לספה"נ) ובחכמת - שלמה (לערך 30 —10 קודם ספה"נ וחלקו המאותר—30 לספה"נ) ובחכמת - שלמה (לערך 30 –10 קודם ספה"נ) וברוך בעברית ובארץ - ישראל, וחשמונאים ב' נוכית ובארץ - ישראל, וחשמונאים ב' וחכמת = שלמה — ביוונית ובמצרים.

## א) בן־סירא (לערך 190 –170).

רוח חזקה של אהבת-האומה מצויה בפרקים אחדים של בן - סיר א. רוב מפרו מלא עדיין אותה הרוח העולמית, האנושית-הבללית. שאנו מוצאים במשלי. באיוב ובקהלת, שהיהדות בתור אומה שנתיחדת לעצמה כמעש שאינה תופסת בהם מקים. אבל פעמים שמתעוררת בו פתאום, בעוד שהזא עוסק בדברי-מוסר כלליים או בחכמת-החיים. שאינה מיוחדת לאומה אחת בלבד, הכרת המצב המיוחד של ישראל בגייים. קוקנאת-האומה מתלקחת כאש בקרבי. כן, למשל, בפרשה ל'ה, בעוד הוא מדבר על "שועת-הדל", שהיא קורעת עבים וולא תנוח עד תגיע האל האלהים וולא תמוש עד יפקור אל — ושופט-צדק יעשה משפט", — הוא פונה פתאום אל העם - הדל, שאף הוא משוע מעצמת מכאוביו ומבקש משפט:

נֵם אָל לֹא יָהְּמַהְּמָהּ וּיְבְנְבּוֹר לֹא יִהְאַפֵּקּ עד יִמְחַץ מָחָגִי אַכְזָרִי וּלְגוֹיִם יָשִׁיב נָקְם, עד יוֹרִישׁ שָׁבָּמ־זֶּרוֹן וּמַפֵּח־רָשַׁע נָּדוֹע יִנְּדַע – – עד יָרִיב רִיב־עַפּוֹ וִישַׂפְּחָם בִּישׁוּעַתוֹ

(ל"ה, כ"ב --- כ"ה)

אם כוונתו לימים רחוקים או קרובים – קשה להכריע. אבל יש כאן רשום משיחי. על זה מעיד גם החרוז שאחר אלה:

(מפי' כ"טי.) מוֹפֹטר יְּנוֹנְינוּ בּוֹמִן-טְּגוּלְּטִר כְּאַכִּינוֹנוֹים בְּאַתְּרבּבּגוְּנֵת

חרוז הג'גי זה (כסורית הוא מתחיל: ״ויבושו שונאים") מראה, שאף בחרוזים הבאים לפניו יש לראות לא תאור ההוה, אלא חזיון.לעתיד=לביא. ואחר חרוז זה באה

את זמנה של ,יהודית", "מוביה" ו"כרוך" קבעתי בחלק השני של ספרי "היסשורית שראלית", שעור חמישי (מחלק זה גדפסו עד עכשיו. בתור הוספה ל.חשלה". ברך ל"ו, רק שלשת השעורים הראשונים).

פרשה ל"ו, שמחציתה היא התפלה-התקוה המפורסמת של בן-סירא, שכולה מלאה יעודים משיחיים:

וְנִשִּׁוֹים פַּחְרָהְ עַל כָּל הַגּוֹיִם. ווָראוּ אָח וְנבורוֹתִיךּ. בּן לָעִינִינוּ הַבָּבִר בַּוֹם. בִּי אֵין אֶלֶהִים זוֹלְחָהְ. הַאַרר יָר וָאַמִּץ זְרוַע יוְיָמָין). וָהַכְנִיעַ (נְצר) וַהַרוֹף אוֹיֵב. בּי מִי יאמַר לָך: מַה־הַּעַשֶּהּ ? ַבָאוֹמֵר: אֵין װּלָתִי-וְיָהְנַּחֲלוּ כִימִי־קָּדֶם. יִשְּׂרָאֵל בָּכוֹר כִּינִיתְהּ יְרוּשְׁלַיָם מָכוֹן שָׁבָהֶּךְ. וּמִבְּבוֹיְרְהְ אָת הֵיבְּלֶהְ. וֹנְיצִם חָזוֹן דְּבָר בִּשְׁמָּה. וּנְבִיאֶיךְ וֹאְמֵנוּ. ּבְרַצוֹנְךְ עַל עַמֶּךְ, בּי אַתְּה אָל-ועוֹלְבוּ.

הוֹשִׁיִענוּ, אֱלהַי־הַכּּלּי ַדָּגַף יָד צַל<u>עם־גַכֶּר</u> בַּאַשֶּׁר נָקְדַשְּׁתָּ לְעֵינִיהָם בָּנוּ ּוְיִרְעוּ כַּאֲשֶׁר יָיַרְענוּ דַדָשׁ אות ושָנָה כוֹפָת. ַהָעִיר אַף וּשְׁפוֹךְ חֵמְהּ הַחִישׁ ַקץ וְפַקוֹר מוֹעֵר. הַ שָּבָת ראשׁ פַּאָהֵי־אוֹנֵבּי אָסוֹף בָּל שִׁבְטִי־יִעַקֹב ַרַהָּם עַל עַם נְקָרָא בִּשְּׁמֶּהְּ בהם על קרנת קושה, בַּלֵא צִיוֹן אָת הוֹרָךּ הַן עַרוּת לְמֵראש־מַנְעַשֶּׂיךּ הַן אָת פִּעָכַּת־קווֶיךּ הִשְׁמֵע הָפָּלַת עֲבָרֶיה. וָוַדְעוּ כָּל אַפְּסִוּ־אָרֶץ,

(ל"ו א−כ"ב).

כאן לפנינו כל היעודים המשיחים שבספרי=הנביאים ובתהלים בקצור נמרץ:
השפלת עובדי=האלילים צוררי=ישראל או אף השמדתם, קדוש=השם על=ידי הרמת מצבה השפל של האומה, עשית אותות ומיפתים, שהיא חלק בלתי-נפרד מפעולות=המשיח ("אותות המשיח"), קבוץ = גליות. הגדלת כבודם של ירושלים ובית המקדש (לא בנינם, שהרי עמדו על תלם בימי בן=סירא), שכר (נפעולה' במובן המקדש (לא בנינם, שהרי עמדו על תלם בימי בן=סירא), שכר לשעים ומלוי החזון של הנביאים. רק על מלכותבית = דוד אין כאן כלום, ואין צורך לומר החזון של הנביאים. רק על מלכותבית = דוד אין כאן כלום, ואין צורך לומר על המשיח האישי. הדבר האחרון חסר בבן-סירא, כמו בשאר הספרים הגנוזים, כאמור למעלה. ואולם על בית=דוד ותקומתו מדבר בן=סירא כמה פעמים. כשהוא מספר את מפעליו המדיניים הגדולים וגם את תקנותיו הדתיות של דוד (לפי בן-מירא, כמו לפי בעל דברי=הימים, תקן דוד את שירת=ההיכל ואף את "מועדי תקופת-השנה"). הוא אומר, שבשכר זה נתן לו אלהים "חוק-ממלכת וכסאו הכין על ירושלים" השנה", הוא אומר, שהוא מדבר על שלמה וחמאיו ברבוי=נשים ועל התחלקות ממלכתו לשתים, הוא מוסיף:

וָלאֹנַפִּיל מִדְּבָרָיו אָרְצָה;

ּ וַנְאוּלָם) אֵל לא יָפוֹשׁ חֶסֶר

הרעיון המשיחי בספרים הגנוזים והחיצונים

וָוֶרֵע איְהַוּבְיוֹ לֹארַשְּׁמִיר וֹלְוַרֵוִר מְמָנוֹ שֹׁרָשׁוֹ וֹ). לא וַיכָרית לָבְחִיזְריו נִין וְנֶכֶּר וְיָהֵן לְנַיְעֵקֹב שְׁאַרִיתו

(מ"ז כ"ב).

וכשם שמלכות בית־דוד היא מלכות-עולם, כך אף כהונתו של אהרן היא, לפי בן-סירא. כהונתו של אחרן היא, לפי בן-סירא. כהונת-עולם: "ווים קדוש את אהרן למשה לוי וישים הול חוק-עולם" (מ"ה, ו'); והוא מיסיף להלן: "ל[פניו] לא [היה כ]ן –ועד עו]לם לא [ילבשה] זר; – האמין לו ולבניו כזה –וכן בניו לדורותם" (שם, י"ג). וכשהוא מדבר על שמעון בן יוחנן הכהן הוא מסיים שבחיו בדברים אלה:

וְיָבֵם לוֹ בְרִית־פִּנְחָם. וּלַוִרעוֹ כִימֵי־שָׁאֲמִים (נ'. כ״ר)• יִאָמֵן עם שִּׁמְעוֹן חַסְרוֹ אַשָּר לֹא יַכַּרָת לוֹ

בן־סירא מאמין, איפוא, בנצחיותה של הכחונה המסורה לזרע אהרן ולבית-צדוק כמו שהוא מאמין בנצחיותה של המלוכה המסורה לבית-דודי ודבר זה מפליא ביותר מאחר שבן-סירא הוא תיאוקראַש-ריפובליקני כהושע הנביא בשעתו והשקפותיו על המלוכה קרובות לאותן שנביאים ראשונים מיחסים לשמואל הנביא: "על כל העלים הקים שלימים (או. לפי הנוסח היווני: "לכל עם הקים שלימ") ומנת אל הים ישראל "(בן־סירא הסורי והיווני י"ו, י"ר). ואולם האמינה בכסא-דוד ובכהונת-אהרן מושרשת היתה אז באומה ובן-סירא האמין בנצחיותן של שתיהן כאחת ובתקימתן לעתיד-לבוא. ואמנם, שתיהן באות בספרו בבת אחת כמה פעמים. כשהוא מרבר על פנחם המקנא הוא אומר:

בְּרִית-עוֹנִם לְכַלְבֵּל מְקְדָשׁ, בְּהוּנָה נְדוֹלָה עַר עוֹלָם; בָּן יִשִּׁי, לְמַפִּה־יְהנִּדָה; וְנַחַלַת-אַהָרֹן לְכָל זַרְעוֹ לָלֵכן גַם לוֹ הַקִּים חוֹק, אָשֶׁר הִּדְּיֶה לוֹ וּלְגַיְעוֹ וְגַם בָּרִיתוֹ עִם דָּוָר גַחַלַת אָשׁ רִפָּנִי כְבוֹרוֹ

(מ'ה, כ"ד - כ'ה).

הכתוב האחרון הוא. לפי התרגום הסורי: "נחלת מלך נחל לבדו ונחלת אהרן, לכל זרעו". ולפי התרגום היווני: "נחלת מלך לבן מבן לבדו" (מה שהוא שגוי נוצרי) או, לפי מה שנסח ישראל לוי בגוף העברי על-פי היווני: "נחלת מלך לבנו לבדו". ויש גורסים "נחלת איש" במקום "נחלת אש". איך שיהיה, הכוונה אינה כאן, שמלכות בית-דוד היא לדוד בלבד או לבנו לבד, אלא שב כ לל המלכות היא דבר. שהבן מקבלה בזכותו של האב (וכל בניו ובני-בניו של דוד-בזכותו של דוד). בעוד שהכהונה נמסרה לאהרן ולבניו ",לכל זרעו" לנחלה לכתחלה. וכבר ראיני, שבן-סירא מברך את שמעון בן יוחנן, שאלהים "יקם לו ברית-פינחס".

<sup>1)</sup> ובסורית: "ויתן ליעקב תשועה (משיזבותא) ולוור מלכות גדולה (מלכותא רבהא)".

ועוד במקום אחר באו דוד ואחרן זה בצד זה: ב.הודאות' (.הודו ל - - ' שבאו אחר תפלתו של בן-סירא בפרשה נ'א ושאינן לא בתרגום היווני ולא בתרגום הסורי: אחר "הודו למצמיח קרן לבית = דוד, כי לעולם חסדו" בא: .הודן לבוח רבני צדוק לכהן, כי לעולם חסדו" (ג'א, י'ב, הוספות ח' - ש'). שאחר המפלה הרוחנית והמדינית של בני-צדוק בימי-דגזרות, שאז באו החשמונאים על מקומם גם בתור כהנים-גדולים וגם בתור מושלים, אי-אפשר היה שימצא מי שיוסיף ארוז על בחירת בני-צדוק בגוף העברי. - זהו דבר ברור. ובכן צריך לשער, שכל .הודאית' אלו נשמטו על-ידי המתרגמים, היווני והסורי, מפני שחרוז זה על בני-צדוק נראה להם משונה; ובפרט שאף כל שאר ה, הודאות' הללו לא היו לפי רוחו של המתרגם היווני (שמטנו תרגם הסירי), רוח קרוב לזה של ההיליניסטים המאוחרים או של הצדוקים.

כי בהודאות הללו יש הרבה מברכות שמונה = עשרה והברכות של פניהן (ברכת "מחיה מתים" אין), שבהן כלולים רוב היעודים המשיחיים: "הודו לגואל=ישראל"—רעיון=הגאולה בכללו; "הודו למקבץ נדחי עמו ישראל"—קבוץ=גלויות. "הודו לבונה עירו ומקדשו"— בנין ירושלם ובנין בית=המקדש ביתר פאר מעכשיו; "הודו למצמיח קרן לבית-דוד"—משיח בן=דוד; "הודו לבוחר בבני=צדוק לכהן"—נצחיות העבודה בבית-המקדש וכהונת=אהרן; "הודו לבוחר בציון"—נחמת ציון (נ"א, י"ב, הוספות ה"שי וי"ב). כאן לפנינו עיקרם ורובם של היעודים המשיחיים היותר חשובים (זולת האישיות של המשיח).

אבל יש בכן-סירא עור יעוד משיחי חשוב: ביאת א ל י ה ו לימות-המשיח. לאחר תואר פיוטי נשגב של חיי-אליהוי תכונתו ומעשיו הכבירים, אומר בן-סירא, ברמז על סיף ספר מלאכי (נ', כ"ג"ב"ד):

לְהַשְּׁבִּית אַף רָפְנֵי וֹחְרוֹן). וֹלְהָבִין שִּׁבְוֹמִי יִשְׂרָאָוֹל. ּלְהָשִׁיב לֵב אָב עַל בְּנִים הַבָּתוּב נָכוֹן לְעָתִיּ

(מ"ח, י').

לפנינו האמונה התלמודית-המדרשית בא לי ה ו הנבי א שבא כמבשר המשיח וכתוקע בשופר כדי לקבץ את נפוצות ישראל מארבע כנפות הארץ.

וביחד עם האמונה בנצחיותן של הכהונה ועל מלכות בית־דוד אנו מוצאום כאן אמונה חזקה בנצחיותו של עם־ישראל כולו :

חַנִיּ אָנִוֹשׁ מִסְפַּר יָמָים בְּיִנְמִים וְחַנִי עַס־וִשְׂרָאַל וְמֵי אֵין מְסָפַּר

(ל"ז, כ"ה).

אבל בן-סירא מכיר לא רק בנצחיותו של עם-ישראל. אלא גם בהבְּחַרוֹתוֹ. ביעודו הרוחני להיות לאור-גויים, ואק ביעודו המריני—להתפשט בעולם בפועל או על-ידי תורתו. כשהוא מדבר על אברהם והנסיון ("נסוי" קורא לו בן-סירא), שנתנסה ועמד בו, הוא אומר: ּוְּכְּרֵךְ בְּזַרְעוֹ גוֹיָם , וּמָנָהָר עַר אַפְּמֵריאָרֶץ עַל־בָּן בִּשְּׁוֹבוּנְעָה הַקִּים לּוֹ לְהַנְחִילָם מִיָם עַד יָם

(מ"ד, כ'א)

כי גם החכמה שהיא מתוארת בספרו של בן־סירא בהתלהבות גדולה אף מזו שבמשלי, ביעקב תשכן ובישראל תשתרר'. מקומה היא המשכן-קדשו'. השם בציון'. בקריה אהובת אבותיה" וירושלים היא עיר־ממשלתה". כי "גודלה בעם סגולת=ה'. בישראל חבל נחלתה"; ומצויה היא כולה בספר ברית ה'', בתורה צוה משה, מורשה היא לקהלת־יעקב" (כ"ד, מ'. י'א-י"ג, כ"ה-כ"ו, על־פי התרגום הסורי והיווני).

זוהי ההשקפה הגבואית עם כל הרחבותיה שבספרי-הכתיבים. חדשות אין למצוא כאן, אבל המעט שנמצא מעיד על חיוניותו של הרעיון המשיחי בימים מבשרי-הסערה, שקדמו למרד-החשמונאים.

### ב) חשמונאים א' (130--110).

עוד פחות מכספר בן-סירא יש למצוא חדשות משיחיות בספר ח ש מו נאים א'-דבר זה מתכאר בתכנו. הוא — ספר היסצורי מצוין, שספור-המאורעות לו עיקר; ועם כל יראת-האלהים, שהוא מלא, רוח-המדיניות של ימי יוחנן הור קנום ממלאהו עוד יותר. יוהיא קרוב לדעת־צדוקים -- אף אם לא במוכן המפלגתי הצר של מלה זו. ולפיכך אין לו מקים. ואף אין בו תשוקה יתרה, להאריך ביעודים משיחיים. בחיים שלאחר מיתה אינו עוסק. שם-עולם נבחר לו מחיי־עולם, ואף-על־פי־כן מתוכו דוקא יש להכיר, שהרעיון המשיחי לא מת אף בימים היותר מאושרים של בית-חשמונאי. בנאום-הצוואה של מתתיהו לבניו קודם פשירתו מן העולם הוא מוכירם, שכל אלה, שעשו גדולות לעמם, נחלו גדולות. והנא אומר בתוך שאר הרברים: עדוד בצרקתו נחל כסא מלוכה לעולמי-עולמים" (חשמונאים א'יב' נ"ז) ו הרי נצחיותה של מלכות בית-דוד. -- וכשנצח יהודה המכבי את ליסיאם והוא וחייליו נכנסו לירושלים ומהרו את בית-המקדש, -- נתצו את המוכחי שנממא על-ידי הגויים. ע ד (en topo epitédeio) ע ד (en topo epitédeio) ע הר-הבית במקום-כושר אשר יקום נביא לשפוט עליהן" (שם ד', נ"ו). זהו ממש המכוון בכטוי - 'ה א' א', מציעא, א' ה' מש נ ה, בבא מציעא, א' ה' התלמורי המפורסם: . יהא מונה עד שיבוא א ל י ה ו סוף הפרק; ג', ד',; ברייתא, מנחותי ס"ג ע'א, ועוד)

ועור פעם אחת. בהזרמנות השובה נרטז אליהו: בשעת ה.כנסת הגדולה (synagoge megale) של הכהנים והעם וראשי-העם וזקני=הארץ', שהחליטו היהודים למנות את שמעון בן מתתיהו נשיא עליהם, הוא וזרעו. אז החליטו היהודים

<sup>0.</sup> די מתרגם ומביא את מראי-המקומות מתוך הגנווים על-פי הוצאתו של (1 Fritzsche: Libri Apocryphi Veteris Testamenti, graece, Lipsiae 1871, התרגום העברי של וייז פר נקל בשם בתובים אתרונים" לא תמיד מתאים להוצאה זו.

והבהנים, כי יהיה שמעון לשר וכהן=גדול לעולם עד אשר יקףם נביא אם ת" (שם, י"ד, מ"א). מאחר שבית-חשמונאי אינו מבית=דוד, אי=אפשר שישלוט בית זה על ישראל בלא הגכלה: כשֶּיְהוֹם נביא=אמת ויאמר, מי מבני-בניו של דוד ראוי למלוך על ישראל, כמו שהובטח על=ידי הנביאים, צריך יהיה בית=חשמונאי לפנות מקום לבית=דוד.

ואפשר, אילמלא אמונה חזקה זו במלכות בית-דוד, היה יחם אחר מצד הפרושים והעם התומך בהם ליוחנן הורקנום ואלכם גדר ינאי, שהעם היה יכול לראות בהם את מהחיבי-ארצו הנערצים אילמלא עמד לפניו כחזון-קסם ה, חומר מגזע ישי עם כל המעלות הנשגבות, שמנו בו הנביאים. דבר זה נראה למטה, כשנגיע לספר "תהלות-שלמה", שנתחבר בעצם ימי מפלת בית-חשמונאי.

## ג) חשמונאים ב' (הקצור לערך משנת 40 קודם ספה"נ).

בספר זה, שהוא ההפך הגמור של חשמונאים א' (מלא נסים ונפלאות ומחוסר סדר כרונולוגי וקשור פראַגמת'), מצויות יותר אמונית נוגעות בחיי העולם הבא מיעודים משיחיים מהורים. חיי-עולם החיים שלאחר מיתה, (העולם-הבא ותהית המתים) באים כאן בתור נגוד לחיי-שעה. חיי העולם בהזה (חשמונאים ב', ז', מ' ול"ו). המחבר מאמין בשכר ועונש לאחר מיתה כמו בחיים (שם, י', כ"ו). רעיון תחית המתים ממלא את כל הספר (שם, ז', י"ד, כ"ג). מפורסם הוא המקום, שכאילו יש בו פולמום כלפי ספר חשמונאים א' או כלפי הצדוקים בכלל. בו נאמר, שי הוד ה ה מ כ בי "שם לב לתחית-המתים; כי לולא קוה, כי יקומו הנופלים [במלחמה], היה מיותר ונואל להתפלל בעד המתים' (שם. י'ב, מ"ג מ"ר"). ותחית-המתים היא כאן מגושמת הרבה: זוהי תחית-המתים לגופות, שבה מוחזרים לצדיק האברים. שנתן לקצצם או לענותם לשם שמים (שם. ז', י"א, י"ד, מ'ו). ורק הצדיקים ישובו לתחיה: לרשעים כאנמיוכום אֶפיפאנם אין תחיה (שם, ז', י"ד).

ואולם גם יעודים משיחיים ממש מפוזרים בספר פרושי=היליניסשי זה פה ושם. אלהי-ישראל גיאל את עמו ומקבץ את נפוצותיו "מתחת השמים (ek tes) אלהי-ישראל גיאל את עמו ומקבץ את נפוצותיו "מתחת השמים hypo ton ovranon) אל המקום הקרוש" (שם, ב', י"ו-יח). עם ישראל נצחי הוא (שם, י"ר, ט"ו), ולו נתן אלהים "את הנחלה (ארץ-ישראל או גם נחלת=גויים) ואת המלכות (בית-המקדש)" (שם, ב', י"ו).

כאן לפנינו בקצור נמרץ רוב היעודים המשיחיים שבכתבי=הקודש ובספר בן-טירא. ג) יהודית (לערך 130–110).

על-פי תכונתו אגדה היסטורית אין מקום בספר קטן ונחמר זה ליעודים משיחיים. רק בשיר, ששרה יהודית, בפרשה אחרונה של הספר, יש דברים קשים על הגויים המדכאים את ישראל:

אוּי לַצּוֹיִם הַפְּּהְקוֹמְמִים כְּבְשֶׁרֶם יוּי אָל־שַבֵּי יְיַפְּהָם בְּיוֹם־הַדְּיוֹן. אוּי לַצּוֹיִם הַפְּּהְקוֹמְמִים כְּבְשֶׁרֶם יוּי וְיִילִילוּ בְּרֶנֶשׁ עַד עוֹלֶם

(מ"ז, וי"ז),

ד) מוביה (לערך 180–110).

נם בספר זה, שהוא אגדה מוסרית, אין מקום גדול ליעודים משיחיים. אף-על-פי-כן יש בו יעודים יותר מבספר-יהודיתי אחיו לזמן, למקום וללשון, מפני שהוא מוביה יש גדה מו סרית ולא היסטורית. בשיר-התודה של מוביה נאמר, שאלהים ייסר את ירושלים עיר-הקודש, אבל גם ירחם עליה "וישוב ויבנה את אהלו בתוכה בשמחה וישמח בה את דגולים וכו' מדור לדור עד עולם". ועמים רבים יכואו לשם ה' אלהינו ותשורות בדיהם, תשורות למלך-השמים: ויהללוהו מדור לדור ויודו לו. מברכיה (של ירושלים) יהיו ברוכים ומקלליה ארורים. ובני-הצדיקים יקובצו לתוך ירושלים, ושלום ושלוה יהיו בתוכה, ושמחה תשור בה עד עולם (י"ג, מ'—י"ד). וירושלים תְּבָּגָה ספיר, גופך ואבני-חפץ, וחומותיה ומגדלותיה יהיו זהב מהור, ורחובותיה ירוצפו שוהם גופך ואבני-חפץ, וחומותיה ומגדלותיה יהיו הללויה! ויודו ויאמרו: ברוך ה'. אשר ואקדת ואבני-אופיר. וכל רחובותיה יאמרו: הללויה! יוודו ויאמרו: ברוך ה'. אשר הרים אותך לעולמי עולמים (שם, מ"ו). בית ה' יחרב ובני-שראל ילכו בגולה. אכל הם ישובו ויבנו את בית-ה' "לדורי דורות לבנין-הפארת כמו שנבאו הנכיאים על זה". ה' יואלהים ירים את-עמו וכל האוהבים את האלהים באמת ובצדק יעשו חסר עם ה' ואלהים ירים את-עמו וכל האוהבים את האלהים באמת ובצדק יעשו חסר עם אחינו" (י"ד, ה'—י').

יש כאן שיבת-ציון, בנין=ירנשלים, קכוץ=גלויות והתגיירות-הגויים. והכל — ברוחו של ישעיה השני.

ה') ברוך (חלקו הקדום —לערך 130 — 140 קודם ספה"ג; חלקו המאוחר — לערך 80 לספה"ג).

ספר זה. שאנו חושבים איתו, ביחד עם וו. רום שטיין <sup>3</sup>), כולו מתורגם מעברית, ייש בו שני חלקים: מיקדם (מראש הספר עד ג'. ח') ומאוחר (מן ג'. ט' עד גמירה, ולא כדום שטיין, שמפריד גם בין ג', ט'—ד', ד' ובין ד', ה'—ה', ט'). החלק המוקדם הוא בת-קול מאוחרת קצח של החורבן בימי שנטיוכום אֶפיפּאַנם והחלק המאוחר—של ימי קאַיום קאַלי גולה ודוקא בחלק המוקדם אין היעודים המשיחיים תופסים מקום כל-כך: חלק זה הוא פרוזאי פחות או יותר ונתחבר בזמן של שלוה מדינית; מז שאין כן החלק השני, שהוא מלא פיום נשגב ונתחבר בימי צרות ולחץ. בחלק המוקדם אנו מוצאים רק דבר זה: שאחר

<sup>1)</sup> השוה פוף ישעיה (פ"ו. כ"ד): "כי תול עתם לא תמות וא שם לא תכבה".

עיון ישע ה. בי. ייח -- כי. (2

Kautzsch. Apocryphen und Pseudepigraphen des Alten : עיין (3 Testaments, Tübingen 1900, 8, 215

10

(ב', כ"ד). הרבה יותר מזה יש בחלק המאוחר. המשורר פונה אל ירושלים ואומר: וּרָאִי אָת הַשִּׂמְתָה הַבָּאָה לָךְ מִאֶּלהִים. שָּׁאִי בָּדִיםָּה. עִינַיִּךְּ، יְרוּשָׁלַיָם

אָלֶה אֲשֶׁר שְׁלַחַהְּ בָּאִים וּ רַאָּי בָּנִיהַ בָּאִים –

מְלַאָי־שַּׂמְחָה עַל כְּבוֹריה׳. מָקָבְּצִים מִפִּוּןַ־ַח־ושֶׁמֶשׁ) עַר מְבוֹאוֹ בְּאָמֲרה, ָקרוֹשׁ,

פּאָטִי, יְרוּשְלֵיִם. בּנְדֵי אָבָלְרְ וַצְרָחַךְ וְלָבָשִׁי פָּאַרּ־הָהָדָר לָאָלהִים לְעוֹלֶם. וָחַבְשִׁי לְראֹשִׁךְ כּוֹבַע־תִּפְּאֶרֶת הָאָּלֶהיִםוּ שִׁיִם׳ אֶת אַדֶּרֶת הַיְּצְּרָקה לַיְהוְה

בּי הָאַל יַרְאָה לְּבֶל אֲשֶׁר תַּחַת הַשְּׁמֵיִם אֶת זְיִוְךְּ.

בּי יָקָרָא לָךְ שֵׁם עַל־פִּי ה׳ לְעוֹלָם: שְּלּוֹם־הַצְּרֶק״ וּ,בְבוֹר־הַחֶּטֶר״

(ר/ ל"ו -- ה', ד')

וברוח זה הוא מוסיף לתאר את תשובת-הגולים; ובוה הוא מחקה את ישעיה ה שני עוד יותר משוביה. עלי, ירושלים, ועמדי בְרוֹם (על הר גכוה) וראי את בניך: כלם נקבצו ובאו ממזרח שמש עד מבואו, מלאי־שמחה על שפקד אותם ה'. רב יצאו ממך (מירושלים) ברגל, מגורשים על-ידי האויב, אבל האלהים ישיבם אלַיך, נשואים בזיו ככסא-מלך. הוא צוה. שכל הר גכוה יושפל לפניהם והגבעות והבקעות יתמלאו עפר, למען ילך ישראל במח בכבוד=ה' (השוה ישעיה, מ', ד' -- ה'). בפקודת ה' יתנו היערים וכל עץ-ריח צל לישראל. כי אלהים יוליך את ישראל בשמחה באור-הדרו ברחמים וכצדק (ה', ה', עד גמירה).

יש כאן הרבה התלהכות ומליצה נשגכה, אבל הכל הולך בעקכות ישעיה חשני. אף הַכְגוֹנוּת אין כאן: רק קבוץ־הגלויות ובנין-ירושלים בהוד והדר מתוארים כאן בצכעים שאולים, אכל נהדרים. על שאר היעודים המשיחיים עובר המחבר בשתיקה. סוף-סוף עד"ן עומד הבית על מכינו וישראל לא גלה עוד.

## ו) חכמת-שלמה (לערך 30 – 10 קודם ספה"ג).

בספר היליניסטי זה יש הרבה יעודים משיחיים; אכל, כמו שטבעי הדבר לפי-לוסיף היליניסטי מישראל, הם יותר רוחניים ממדיניים. כמו בספר ההיליניסטי האחר של ה,,ננוזים". בחשמונאים ב', אך בספר זה תיפס ה,עולם-הבא" מקום יותר מ,ימותר המשוח". האמונה בחיי העולם-הבא, חייינצח, ובישכר-ועונש לאחריםיתה חזקה היא -מאר (ג'י, א' -- ד'; ה', מ"ו -- מ"ז). אבל המחבר יודע גם השמדת הרשעים בעולם-הזה ומתאר את כלי-זעמו של האלהים — הכחות המהרסים שבשבע —בציורים עזים ובכטויים נמלצים מאד (ה', י"ח—כ"ד). זהו ציור "יום=יהוה" של הנביאים בעולם הזה, שבו ידין ה' עמים. ואולם לא רק אלהים ישפוט את עושייהרשעה ואת העמים בוזי≠ הצדקי הבישהים על חילם ואומדים בלבם. שאין אלהים; אף הצדיקים ישפשו את הגויים ויבעירום כניצ'צות-אַש את הקנה והסוף (ג', ז' — ה'). ואז יראו הרשעים את עוְתחם ויתחרטו על מעשיהם. אבל — יאחרו את המועד (ה', ב' — י"ר). אבל הצדיקים יקבלו בעולם=הבא מידי האלהים "עשרת-תפארת (ביוונית מתורגמית מלות אלו מעברית: to diadema tou kallous) ומלכות=הזיו. כי בימינו יסך להם ובזרועו ינן עליהם" (ה', מ"ז).

לפנינו כאן יום=הדין, היי העולם=הבא, שכר ועינש לצדיקים ולרשעים. ציור חייהם של הצדיקים בעולם=הבא שב"חכמת=שלמה" דומה מאד לזה שבתלמוד: אף שם יושבים הצדיקים בעולם-הבא לימינו של הקרוש-ברוך-הוא, "עט רות הם ברא שי הם ונהנים מזיו= השכינה" (עיין, למשל, כלה רבתי, פ"ב). אבל יותר מכן אין "חכמת-שלמה" ההיליניםשית יודעת כלום: לא שיבת=ציון ולא בנין ירושלים, לא את אליהו ולא את משיח.

ובזה סיימנו את לקט הגרעינים המשיחיים הבודדים שבספרים הגניזים. לא הרבה לקטנו; אבל גוכחנו, שכמעט כל היעודים המשיחיים של תקופת הנביאים והכתובים חיים היו בלבכות אף בימי הגנוזים, אלא שמחמת תכונת-הספרים ומפני מסבות-הזמן לא באו לידי גילוי מלא ושלם.

אנו עוברים אל הספרים החיצונים, שבהם נמצא במקום גרעינים — שבלים מלאות. ולפעמים — גם עמרים שלמים.

(חמשך יבוא).



## <u>ַבַּצַרֶר בַּת.</u> ï

בָּאֵדֵי־אוֹר מָגְלִּים וּמְבַּנְשִים

יָתאָרוּ חָרְשִׁי־הַזַּיִת הַרְחוּקים. בַּמְבַתר אָרוּל רַכָּה נְחָה עַל חַשְּׁרוֹתי שְׂהוֹת־הַתִּירָם הַנִּפְּשְׁשִׁם.

בְּשֶׁר עָלוּ בִּהָמָם חַרוּלִים דַּקִּים וּמַזְהִיבים. וּפה וְשָׂם יַשְׁחִירוּ אָהְרָּים. אָהָכֶי בֶּדְוִים עֻנְמִים. הַבְּאִים הַנָּה אַחֲרֵי הַקָּצִיר.

עַזִּים וּשְׁחוֹרִים וּבוֹרֵדִים לִבְּלִי גִיל וְנִכְאֵי־מוּלֶדֶת. יַּבְבַּת־אָלוּלֹרַבָּה נְחָה עַלֹּ תַּשָּׂדוֹת. וֹרוּתַ כִּי נִעוֹר כִּפִּוֹרָת עווּצְמֵא־מֶרְחַבִּים יִשְׁתְּעֵר בַּעְרָבְה.

וְנִרְצִיד בְּעז אֵת רָאשִׁי־הַהֲרוּלִּים. וְנָרִים פּה וְשָׁם אֶת צְּעיף הַדְּרָכִים הַרִיכוֹת וְהַיִּבְנוֹת. וָיִפוֹג חֶרֶש־חֶרֶשׁ בַּטִּלְמוּלָ חָרְשִׁי-הַזַּיִת הַרְחוּקים.

ובָאָדור צַת יִבְיָּמוּ הַעָּבִים בְּאפֶּק בִּדְמוּת הַיָּבְרוֹת וְמִירוֹת מְעָרְבָּיִם עם צָרִיתִי־נָבִישׁ דַּקִים וּלְבָנִים –

פְּמַמְטֶנֶכֶת־הַפְּחָו הְרְחוֹלֶתּה עד פְּנִי הַדְּרָכִים הַבְּּהִירוֹתּ מָה אָהַבְּתִּי אָז כֶּכֶת בְּּעֲרָבָה פָאַחָד הַבָּרְוִים בְּאָרֶץ בְּאוֹר וָצֵד בַּחְרָדָה מְעָכָת בָּאוֹר וָצֵד בַּחְרָדָה עַד פְּנִי הַדְּרָכִים הַבְּּאַירוֹתּ עֵד פְּנִי הַדְּרָכִים הַבְּּהִירוֹתּ.

### II.

בָּין חֲרוּלִים אֲפּוּרִים נָאֶנָקוֹת בֵּין חֲרוּלִים אֲפּוּרִים נָאֶנָקוֹת בָּתְטָרוֹת־נָּכִישׁ מוּצָקוֹת בַּתִּסָרוֹת־נָּכִישׁ מוּצָקוֹת יִּ

ַצֶת תִּשׁם דֶּרֶשׁ הַלִּילִית מוּר מַרְאוֹת־הַפַּעֲרָב הָעֲשֵׁנִים וְאוֹרוֹת־הַיוֹם לָרִיק נְמוֹנִים עַר רָאשֵׁי־הַשִּקְמִים הַצּוֹנֵנִים,— עַר רָאשִׁי־הַשִּקְמִים הַצּוֹנֵנִים,—

> לא יְנְהַרוּ אַךּ לא יָפּוּחוּ פָרוּחוֹת־זִיוֹ בְּנֵן וּשְׁרֵמָה אַךְ יִאָנְקוּ דם כְּתַנִּים בִּסְלֹא הָעֵרָבָה הַשׁוֹמֵמָה.

### III.

מָקצה־אפֶּק־הָּגַיֶּת וְעֵר הְצוֹת־הַיָּם הָרָנִים אִּיְּמָה וְצִחוֹרָה נִפְּשָׁה עַרְבַת הַחוֹלוֹת הַיְּּבְנִים. אורות חַפִּים נִתָּכִים וְסוֹרְאִים בַּשְׁטָטָה הַקּוֹלות. אַךְ לֹא יָנוּד גֵּב־הָעֻרְבָה תַּחַת שָׁרִיוֹן זִהַב־הַחוֹלוֹת.

וְנַפְּשָׁה לֹא תְנוּר תְּנִיקּה. בַּבְּכִי זַּהְ וְנִיר צֻבּרהְעֲעָרבָה וְנַפִּשְׁה לֹא תְנוּר צֵברהְעְעַרבָה

### JV

בַּצַשַּׁן־בֶּסֶף דַּק חוֹפֶה אֶת הַבֵּפִים. הַּבְּדִידוּת נְרִיק בִשְּׁבִיבִּי־הַעֲּנֶבָה. הַמָּחְיוֹתִי בִין חוֹלְסִים צְיֵבִּים רָפְתָּה רוּחַי בַּדְּטָמָה הַנָּטֵצְבָה ?

בַּהֲהַת רוּחוֹת שֶׁרִים וְנְרְעָשִׁים הָגִּיחָה מָאֶרִץ־הָרִים רְּחָבָה הַמִּהְיוֹתִי בִין סוֹעֲרִים נוֹאֲשִׁים הַרִיעָה נַפְּשִׁי מוּלֹ רוּחוֹת-הְעַרָבָה?

חַלָבָה נַפִּשִׁי בּנְאָלָה עֲצוּלָה כּ... הַמִּהְיוֹתִי בִּין מִדְּלִים וְנִזְעְמִים אָחַפָּה צִיצִּית מַר. שֶּׁבָה וַאֵּפּנְּרָה. בְּבַחָבִיררם מַלְפִיפׁים וּמוּעְמִים

### .V

בָּהוּ חוֹלוֹת־הָעָרֶבָה הַאָּבוּעִים זָהָב וּנְחשֶׁת כְּתְּמְּה, מָרָאשֵׁי-הַנְּבָעוֹת וַעֵּד שְׂפַת-הַיָּם נָנָרִים.

בְּדִּמְתַת הַדְּרָכִים דְרֵיקוֹת אָוְשָׁה תַעַר.

מַל כַּנִפָּי.אָבָה אֲקוֹפִי וְנִשְּׂאָה בְּטֶרְכָּבָה שְקוּפָה וְנִשְּׂאָה סִי זָה בָא בִדְמִי־הָעֶרֶב

ּדְּשָּׁאַת הָעָרָבָה הַבְּּרְדָּה בָּאוֹרַחַת עִּדוּיָה וַעֲצוּבָה עָבָרָה חִישׁ וְעָכִרָה אֶת זְתַב־הַדְּרָכִים...

רֵד הַיּוֹם בָּעֲרָבָה. יְשׁקּוּ שָׁטֶשׁ צֵח וְלּוֹהֵמ יְשׁקּוּ הַחֲרוּלִּים כְּמֵאֲנֵי - בָּב-הָעֲרָבָה הָאַחֲרוֹנִים. אֵשֶׁב דּוּטָם. הַנָּה בָאוּ צִלְּנִים הַּרָבִצוּ דִם נְּרַנְיָי. וְרָבִצוּ דִם נְּרַנְיָי.

מרדכי מֱמקין.

## מַקוֹר עָבִרִי חָדָשׁ יְּתוֹלְּרוֹת פְּרַנְק וְסִיְעתוֹ.

מאת

## דר, אברהם יעקב בראַוור. IV \*).

הוויכוח על עלילת=הדם (דברי-בינה, עמור 302-285).

ביום א', ג' אלול<sup>1)</sup>, מסר השמש של ההגמוניה הקתולית לר' חיים כ"ץ רפפארטי אב'ד דק"ק לבובי את מענותיהם של הפראַנקיים בכתב בצרוף פקודתו של ההגמון

\*) שלשת הפרובלימה הפראגקאית. תולדותיו של רי דוב בירקנמאל, מחבר הספר ,דברי-בינה", שנמצא בכתב-יד במארגופול (בגא-ליצית), והקשעים המקורים שכספר זה עם הוויכוח הלבובי האחרון, נדפפו ב,השלח", כרך ליג (עמי 146—136, 330—439, 342 — 340). מסבת המלחמה לא הגיעו הפרקים האחרונים לידי המערכת אלא בימים האחרונים (המערכת).

1) בגוף הספר כתוב "יום אי בי אלול". מה שאינו מתאים ללוח השנה. כי בי אלול חל בשנת תקיים בשבת (Josef Engel, Immerwährender Kalender, Wien 1868). מחברנו שעה ביום החודש. יום אי ג' אלול חל אז בכן לאבגוסט -- על יסוד החומר הנמצא בידינו קשה לחכריע בהחלט. אימתי היה הוכוח על עלילת הרם בקתררה הלבובית. המחברים ה:וצריים (Konstanty Awedyk S. J. יושותי). Opisanie dwornieszych oko אָברים ומיקולסקי licznosci nawrocenia do wiary sw. Contra-Talmudystów, Lwow 1760; Gondaty Pikulsky (פראנציסקני)), Zlosc z'ydowska – z istna relacya dysputy כותבים בספריהם (Kontratalmadystow z Talmudystami, Wyd. II. Lwow 1760 (הראשון בעמי 73 והשני בעמי 272), שהיהודים רחו בנכליהם (wykre.ty\*) את הוויכוח האחרון על עלילת-הדם עד יום 10 לספטמבר, לאחר שנגמרו הוויבוחים על ששת הסעיפים הקודמים ער יום 6 לאבגוסמ. מאיר באלאבאן, שתרגם לגרמנית את הוויכוח על עלילתר (Dr. Majer Balaban, Skizzen u. Studien zur Geschichte הדם מתוך פיקולסקי לים. שהיו שני וויכוחים על (der Juden in Polen, Berlin 1911, S. 54 ff. עלילתיהדם: ביום 6 לאבגוסם, שבו הביאו חפראנקיים את ראיותיהם לאמתות ההאשמה (הוויכוח הייא) וביום 10 ספשמבר (הוויכוח הי"ב), שבו סתר רי חיים כיץ את הראיות האלו. בזה הוא מוסיף בלי שום יסוד עוד וויכוח אחד; והוא מתנגד בזה לשאר החוקרים. וביחוד ל ק ר ו יז הא ר-סוקולוב. שמונים רק י"א וויכוחים (פישנק ועדתו, ווארשה תרנ"ו, כיך אי, עמי 144). שני החוקרים הללו אינם מוריעים את זמן-הוויכוח על עלילת הדם ומסתפקים בהורעה. ש.הוויכוחים נששכו מיום 17 יולי עד יום 10 ספטמבר, ומספרם אחר-עשר". ציולו בם קי, הממונה על הארכיון העירוני בלבובי במאמרו. שכתב בשעת המשפט נגד הילזנר ברוח הבמרים (Alex: Czolowski, Word Rytualny Dodatek do No. 303 Dziennika הנוכרים למעלה -Pelakiego, מיום Pelakiego, מיום 1892.I. XI). מוריע, שקבעו את יום 26 לאבגוסם לוויכוח הייא, אבל על פי בקשת היהורים גדחה עד 10 לספטמבר. את המקור, שממנו שאב, אינו מוריע, אבל סרוב לאמת. שאף הוא לא השתמש לקביעת זמן-הוויכוח במקורות אחרים הוץ מאבריק ופיקולסקי, וביחוד בספרו של האחרון, שהוא מסובך קצת בלשונו ובשבושי הדפום מיקול סקי, שיבואו היהודים למחר. ביום ב' להמשיך את הוויכוח ולהשיב על החוכחות של מתנגדיהם המתנצרים. שמאשימים אותם בהשתמשות ברסייניצרים בפסה. אז נפל פחד גדול על הרב ועל האנישים אישר אתו, כי לא הבינו את סכת החפוון המופרז הזה מצד הכמרים, לאחר שדחו לפני ימים מועשים את הווכוח על המענה השביעית עליפי בקשת הפראנקיים עד יום חגימארשין, שהוא י"א לנובימבר. הרב ידע אמנם, להשיב דבר למאשימים ולסתור את מענותיהם. אכל לא שלם כהוגן בלשון-המדינה ובפרם בלשונם של הכמרים המלומדים. שאר הרבנים, שהשתתפו בוויכוחים הקודמים, כבר עזבו את העיר ואי-אפשר היה להחזירם ללבוב במשך כ"ד שעות. סבל האחריות הנוראה נפל כולו על שכמו של רב-המדינה, ר' חיים כ"ץ רא פפאר ט. רק לאחרי ששמע הרב, שמחברנו, דוב בריזובר (בירקנמאל), נמצאים בלבוב, נחה דעתו עליו, ושלח להזמינם אל לשכת הקהל. "ומיד הלך הרבני מו'ה דוד שמש הקהל והכנסת הק'[דושים] דחוץ לעיר<sup>2</sup> לקרוא אותו. וכשבא לביתנו אמר לאחי: ימחול לי אדוני על כבודו, שאני מוכרח לישב. כי היגון והאנחה שוברת כל גופי ימחול לי אדוני על כבודו, שאני מוכרח לישב. כי היגון והאנחה שוברת כל גופי ממש ואין בי יותר כח לעמוד".

מחברנו הלך אל ר' חיים כ"ץ רפפארט ומצא בביתו אנשים רבים מחכים לו. הוא נטל את רשימת הטענות של הפראנקיים, שהיתה כתובה פולנית. והעתיקה לרב לעברית, והרב רשם לו את תוכן המאמרים.

יואלו הן מענותיהם של בעלי הכת °).

המרובים בו, רחוק הוא מן האמת, שהכמרים בחרו ביום 26 לאבגוסם, שחל להיות ביום אי. לוויכוח ארוך כזה האחרון, יותר קרוב לאמת הוא, שביום זה נמסרו מענותיהם של הפראנקיים בכתב להגמזן, והוא שלחן תיכף לרב בפקודה שיבוא למחר. ביום 27 לחודש, להשיב עליהן ואף זו ראיה שדברי מחברנו קרובים לאמת כי בוויכוח של עליל ת - הדם לא ה ש תחפו ארבעים הרבנים. שהיו בוויכוחים הקוד מים, הקלים יותר (על-פי אבדיק, היו רק קרוב לשלשים רבנים), אלא רי חיים כ"ץ רפשרם לבדו, כה שמוסכם על-פי כל המקורות, אילו היה הווינוח ביום 10 לספטמבר. בום שנקבע על-פי בקשת היהודים, לפי עדותם של הסופרים הנוצריים, לא היה בא רי חיים כ"ץ לבדו, ובפרש שרבנים אחרים, כגון רי פיתם מבוהורודשאן, אב"ד של עיר בוסק, והרבנים מסטאניסלאבוב ומקורולובקה היו יותר בקיאים בלשון-המדינה ממנו. העובדה, שבוויכוח היותר חשוב לא השתתפו שאר הרבנים, מע דה על אמתותם בל הרגישו גם-כן בדבר, שהוויכוחים הנרפסים על-ידי פיוקולסקי אינם הפרוטוקול של הדביים, לא הרגישו גם-כן בדבר, שהוויכוחים הנרפסים על-ידי פיוקולסקי מים אחדים אחר המשא-והמתן שנויכוח, ותשובותיהם של הרבנים בכתב, שנמסרו לידי מיקולסקי ימים אחדים אחר המשא-והמתן בעל-פה, קל להבין, למה תולים הכמרים את דְתַיַּת הוויכוח ביהודים ולא בפראנקיים,

<sup>3)</sup> ה"קהל ובית הכנסת דחוץ לעיר" היו בלבוב היותר חשובים. השמש הראשון של הקהל הנוי היה מכובד במדרגה ידועה. איש נאמן לשמור סוד ולשים מתג על פיו. מעמדו החברות: היה בכל אופן גכוה מזה של משרת. מחברנו מזכיר לנו את האיש, שבא לקראו. כדי להראות את חשיבותו בעיני הרב. ברבר השמשים עיון במאמרו ב"רשומות". כרך א", עמ 427.

<sup>3)</sup> הנוסחה שונה בוויבוח בכמה מקומות מזו שהרפים פיקולסקי (התרגום הגרמני של באלאבאן). על פי רוב השמים פיקולסקי מאמרים, שאינם מעניינים את הקורא ה:וצרי, או גם באלאבאן). על להוכים את אמתות דבריהם של הרבנים. אבל יש גם שמחברנו הרחיב את באלה. שעלולים להוכיח את אמתות דבריהם של הרבנים.

מבואר בתלמוד שמצוה לכל בר ישראל המאמין בתלמוד מחויב לשחוש נפש מהנוצרים ולהוציא את דמו ולאכלו במצה בלילה ראשונה דחג הפסח. ולא משנאה ונקמה נגד היהודים ), רק מאהבתנו להדת הקדושה שאנו מקבלים, אנחנו מגלים גודל רשעתם דבעלי התלמוד לכל באי עולם, איך כבר הרבה פעמים נתגלה בהרבה מקומות עפ"י עדים וחקירות דברי אמת גודל אכזריות רשעתם, ועל זאת גדונו בענויים קשים ובמיתות משונות, ועל שמנוערנו "היינו מלומדים בזה הלמוד אנו מודיעים זאת לכל. כושיא ראשונה.

"בספר מגיני ארץ, אורח חיים דף רכ"ח, סימן תע"ב, סעיף י"ב כתוב: מצוה לחזור אחרי יין אדום מפרש הרב ר' דוד, בעל מחבר טורי זהב — מגן דוד: יש עוד רמז לאדום. זכר לדם, שהיה פרעה שוחש בני ישראל, והאידנא נמנעו סליקח יין אדום מפני עלילת שקרים.

"ומקשים האפקורסים. למה הרב ר' דוד מרמז בזה, הלא היה לו לכתוב: יש עוד שעם בזה. ועוד למה אדום זכר לדם. ולאיזה דם זכר הוא ? ואם יאמר לדם דעשר מכוח. ולמה אין עושין זכר לשאר מכוח מצרים: צפרדעים. שחין וכנים ? ועוד מה שכתב; זכר לדם, ששחט פרעה את בני ישראל, וזה אינו מוזכר בתורה, ואין מכאן שום זכר לדם, ואם הם רוצים לעשות איזה זכר. לפי התלמוד הכזב. זכר לעבודה קשה בחומר ובלבנים לבנין שתי הערים שבנו, היה להם לצבוע אבן בצבע אדום לשתי זכירות: האבן זכר לבנין שתי הערים הנ"ל וצבע אדום לדם ששחטו בני ישראל, אף שלא נשחטו. ולמה זה המחבר כותב ברמיזה, כמזכיר איזה סוד ידוע רק ליודעים ושלא ירגישו יתר העם, ולמה לא כתב יש עוד מעם? ועוד כתב: והאידנא נמנעו מליקח יין אדום מפני עלילת שקרים, ומוכרחים אנו לשאול: ואיזה עלילה נמנעים מליקח יין אדום מפני עלילת שקרים, ולמה כותבים ומדפיםים זה עוד, הלא נמנעים מליקח יין אדום מפני עלילת שקרים, ולמה כותבים ומדפיםים זה עוד, הלא כבר יודעים בני ישראל, שאינם נוהגים ביין אדום. ועור למה כתב הרמב"ם בסדר ליל פסח (קשה לקרוא): חרוסת עושים זכר לדם. פי' רבנו יחיאל: עושים אותן דק כמין דם 6). ושאלים אנחנו את הרבנים, למה עושים אותן דק כמין דם 6). ושאלים אנחנו את הרבנים, למה עושים את החרוסת או התרעובות (התערובת)

הדבור בהיספות. שמן הנמנע הוא שנמצאו בכתב שניתן לידי הכומרים. המהבר המעים למעלה. שנוסחתו של הכומר אינה נכונה.

<sup>1)</sup> בספרו של פיקולסקי כתוב: ואנו מעירים כנו את היודע הכל. שיבוא לשפום את החיים ואת המתים. שלא משנאה ונקמה נגד בעלי התלמוד"... אפשר שמחברנו לא העתיק שבועה זו כדי שלא להזכיר את השם לשקר אף בכנוי.

ל) הפראנקיים סרסו את המשפטים לפי צרכם שלהם. במקורם (אורח חיים, הלכות פסח, ס׳ תע"ב) ובמלואם זה תכנם: "מצוה לחזור אחר יון ארום (הגה) אם אין הלכן משובח ממנו (טור). — אחר יון ארום ... דכתיב אל תרא יון כי יתאדם ש"מ שאדמדומית הוא מעלה, והקפיר הטור בד׳ כוסות בזה ולא בקידוש בסי׳ עריב, דיש עוד רמז לארום, זכר לדם, שהיה פרעה שוחט בני ישראל, והאירנא נמנעו מליקח יון ארום מפני עלילת שקרים בעו ה״.

<sup>6)</sup> רמכים. יד חזקה, ח"ב. חלבות המץ ומצה, פ"ז דין, י"א: "החרופת מצות פרבר

מתפוחים ומבשמים שנית זכר לרם? ותלמרונו רבונו, מהיכן להם לעשות ולנהוג המנהגים אלו הבדויים מהם.

[ואנו מאחר שניתן לנו הכבוד הזה בכמה וכמה פקודות מהאדון הכומר שצעפאן מיקולסקי אדוננו ואבינו, העושה אתנו טובות רבות, מתוך הספר הזה "מגיני ארץ" שבקושי נתנוהו לנו בעלי התלמוד <sup>7</sup>), ובאם שלא היו בו סודות רעים, לא היה להם להפציר מסירתו לידינו, ומתוך זה הספר עצמו אנו מראים לפני אל ית' ולפני כל העולם רשעת בעלי התלמוד, שאין לה גבול].

מה שהמה כותבין, מצוה לחזור אחרי יין אדום וכונתם הוא לדם אדום הוא הנוצרי, כאשר כתב הרמב"ם הלק ראשון דף נ"ה ע"כ בזה"ל: אדומים עובדי עכו"ם הם ויום ראשון הוא יום אידם <sup>8</sup>), ושישאר זאת למוד בין הרבנים עצמם, ושלא ירגישו יתר המון=עם כתבו בלשון יין אדום, המרמז דם נוצרי, ולזה כתב הרב ר' דוד, בעל מורי זהב: יין אדום, יש עוד רמז בזה, זכר לדם, ששחם פרעה את בני ישראל, שלא יכינו יין אָדום, רק דם אֶדום הוא הנוצרי. ומה שכתב פרעה שחם את כני ישראל, שלא היה מעולם, צריך להבין בני נוצרים, ואם יין אדום מה הוא העלילה, ומה להם להשיב?

### קושיה שניה.

בחג הפסח לילה ראשונה מנהג בעלי התלמוד למלאות כוס יין ובאצבע זרת היד ימינית מובל בהכוס וזורק היין מפה מפה לארץ ואומר העשרה מכות מצרים כסדרן בתורה: דם צפרדע ... והרטב"ם כתב בהלכות שביתת יו"מ. דף מ' ע"ב: ר' יהודה היה נותן בהם סימנים: דצ"ך עד"ש באח"ב "). והרבנים מפרשים לפני המון עם אלו בסימנים לראשי תיבות דעשרה מכות מצרים. ובפני עצמם בקבלה רמזות בראשי תיבות אלא לדם נוצרים כזה: דם צריכים כלנו על דרך שעשו באותו איש חכמים בירושלים; —[כי מה היה לר' יהודה ליתן סימנים ולחלקם לשלשה תיבות " ונראה שהוא לרמוז סוד זה של דם נוצרים וללעג עליהם על שהם מאמינים בשלוש].

"עוד באורח חיים ס' ת"ס, אין לשין מצות מצוה ולא אופין אותה על ידי "עוד באורח חיים ס

סופרים זכר לטיט (לא לדם כמו שזייפו הפראנקיים), שהיו עובדין בו במצרים"...
הגהות מימוניות: "אמרינן בגמי: חרוסת בעי לאסמוכיה, פיי לעשותו עב, ובירושלמי אמרינן.
דצריך לקלושיי זכר לדם, ופיי רי יחיאל דהא והא איתא: בתחילה עושין אותו עב בשעת עשייתו
ובשעת מבול מקלשין אותו ביין או בחומץ ועושין אותו דק כמין דם"..

<sup>7)</sup> הדברים האלו בווראי ברויים הם. כי את הספר הזה היה אפשר להשג בכל מקום בנקל. בין הפראנקיים נמצאו אחרים בעלי־תורה ובלי ספק היו להם ספרים משלהם. — פסקה זו אינה מצויה בנוסח של פיקולסקי (בתרגום באלאבאן). המקומות. שהשמים פיקולסקי, מצויינים אצלנו בחצאי מרובע.

<sup>8)</sup> יד חזקה, הלכות עכו"ם, פ"ם, דין די.

<sup>9)</sup> בגוסח הגדת ליל פסח לרמב"ם, יד חזקה, הלכות חמץ ומצה, פ־ח.

<sup>10)</sup> הפראנקיים תרגשו את השלים על-ירי -"przy", כלומר, "בפני". כאילו היה אסור ליחורי ללוש מצת מצוה כשנכרי עושר על"ירו.

עכו'ם ולא ע"י חרש שומה וקמן, וכשאר ימים כתיב בא"ח זה שמותר ללוש המצות בפני כל אדם. ושואלים אנחנו, ולמה בלילה ראשונה אין לשין בפני אלו הג"ל ובשאר ימים מותר? ואם ישיבו בשביל שמורה שלא תחמיץ העיסה, והלא בכל הפסח אסור באכילת חמץ. ושואלים אנו ולמה תחמיץ העיסה מלישת נכרי וחרש, שומה וקמן? ואם ישיבו שמא יחמיצו העיסה מחמת עזות וקלות, הלא אפשר לשמרם ולמה אסרם אף שלא יתעסקו בעיסה, ובזה אינם יכולים לעשות כלום שיחמץ. אבל בלי שים ספק מהתנגדות. מראים אנחני, שבמצה זו יש דם נוצרי, וכן שיחמץ. אבל בלי שים ספק מהתנגדות. מראים אנחני, שבמצה זו יש דם נוצרי, וכן כתוב בספר, דבעי שמור לשם מצה, על שהיא דם צריך לשמרה. [ולזה כתוב בנמרא מ' פסחים דף מ' ע"א: אמר רב הונא בצקות של נכרים אדם ממלא כריסו מהם ובלבד שיאכל כזית מצה באחרונה].

"עוד יש להם הרבה מאורעות כתובות בגמרא מסכתא פסחים דף ג' ע"ב: האי ארמאה דהוי סליק ואכל פסחים וכ' בדקו אבתריה ואשכחהו דארמאה הוא וקטלהו ופירש רש"י דנהו וקטלהו <sup>11</sup>). ומבקשים אנו מהרבנים בעלי התלמוד שישיבו לנו ויסבירו לנו דברי המאורע זו מכל התלמוד, אם ארמאה על שאכל מעט מקרבן פסח נהרג [מה שאין מהתורה ולא מהתלמוד שלכם להמית את הנברי על דבר מועט אכילתו כזו]. אך הדבר כך היה, שבעת הזאת היה צריכים לדם נוצרים והרגו את הנכרי הזה, שהיה נוצרי להוציא את דמו, ואמרו שהרגוהו על שאכל מטלה של קרבן פסח [ומזאת הגמרא עצמה אתם למדים להרוג את הנוצרי ולהוציא אה דמו].

"עוד כתוב בא"ח ס' רנ"ה; אין לשפוך המים שלנו לשם מצה מכח מת או תקופה הנופלת <sup>12</sup>). וצריך לדעתי שבכל כלי התלמודיים ניפל דם התקופה בכל רבע השנהי כאשר ידוע לכל העולםי ומזה המים כתיב בא"ח שלא לשפבםי אם נפלה תה דם התקופה [כאמרם שהוא סם המות], ובתקופת ניםן, שהיא קבועה לערב פסח, צוה שלא לשפכם ומותר ליקח ממנה למצה בלי שום חשיש סכנה [ואם יאמרו, שהשמירה מהסכנה היא מהאל יתב' מחמת מצה קדושה, ולמה בשאר ימי חג הפסח, אם יזדמן מת או תקופה צריך לישפוך דמים? ועוד למה המצה אינה מנינה יותר רק בלילה ראשונה של פסה?].

"ואנחנו [שאלו <sup>13</sup>) האיכלים דם בסתר] נשיב, שזה הדם הנופל בתקופה שלש

מקרה (11) בהרגומם של הפראנקיים יוצא באילו לא היה זה מקרה יוצא מן הכלל. שקרה פעם. אלא הלכה למעשה . פירוש רש"י שהביאו בדוי הוא ולא נמצא בספר

מחברנו הביא את דברי הא"ח. אבל בספרו של פיקולסקי הובא תרגום מזויף כמו wksiedze Aurechaim puncto 455 napisano; aby שמסרוה הפראנקיים לכומרים: pierwszego przedwieczora Wielkiejnocy: nie wylewac wody chocby w nie krew wpadla, gdyby zas' w iane duie Wie kiejnocy wpidla krew. w wode to wylewac wody. בתרגום לא נזבר, שאין שופכים את המים (ע פ צ'ולובסקי) מכח מת או תקופה הנופלת", אלא אפילו אם נפל בהם דם' הקורא הגוצרי מבין מתוך המשפט, כאלו היו היהודים צמאים לדם אדב לפני הפסח.

<sup>(13</sup> אפשר פליטת-הקולמוס במקום ,לאלו״.

פעמים בשנה הוא דם נקמת עולמים על הריגת משיח ואל. שבא בגיף אדם לכפר על עין אדם הראשין. שכן שלש פעמים בישנה הוא מזיק, ואם יפול פעם רביעית קודם ערב פסח אינו מזיק כלום, היות שהאל יתב נותן להם ידועה. שזה הדם יהיה להם לתשועת נפשם כשית-הפכו לאמונת הנוצרים, כי בעת הזאת הקריב ישו את עצמו להריגה ככבש קרבן פסח לכפר על המאמינים בו

"עוד במסכת פסחים דף צ"ב; גר שנתגיר בערב פסח וכו' בית שמאי אומרים מיבל ואוכל את הפסח בערב ובית הלל אומרים הפורש מן הערלה כפורש מן הקבר 11 ואסור לו לאכול, ותפרשו לנו הרבנים, מה הוא הפורש מן הקבר. ואם תרצו לפרש ברמאות ותאמרו. שמי שאינו מאמין כבקבר וכשיאמין הוא חי, ולא כן הדבר. אבל אנחנו שלמדנו מנעורינו מגלים סודם זה לכם. וכן היה הדבר, כפורש מן הקבר: שבא בערב פסח קידם שנאפו המצות והוומן לשחימה לשם דם והתגייר ונעשה יהודי. ב'ש אומרים יאכל וב"ה אומרים לא יאכל שהוא ממא כפורש מן הקבר היינו מהריגה. הגם ידוע הימב שבתורת משה נאסר דם בהמה ודם אדם, ישיבו לנו בעלי התלמור.

למה כתב הרמב"ם חלק שני מהלכות מאכלות אסורות פרק ששי: ודם אדם אין חיבים עליו משום דם. עוד מסכתא כתובות דף ס' ע"א: ואין דם מהלכי שתים ממא אלא מהור <sup>15</sup>). ואיזו הוא דם דמהלכי שתים? אם יאמרו דם עופות שהם ג"כ מהולכי שתים, הלא דמי עופות אסורים להם לעולם [והוא משבע מצוות דבני נה: אך בשר בנפשו דמו לא תאכלו] <sup>16</sup>].

לויש בספרים סך עצום של מאורעות בדויות האומרות מענין אחר ותיפסים משם איזה תיבה או אותיות כמוסים ומרמזים בהם סור הצטיכותם תמיד דם נוצרים למצה, כאשר ביארנו לעיל, שהפצים לכפר דם קטילת משיח הצדק ואל האמיתי, שנעשה אדם, בדם הילד הנוצרי הקטן הנקטל חנם. ומאחר שאנו העומדים אפתחי דהמרה לדת נוצרית הקדושה ואין בינינו בנמצא שום מכשק ולא היה מעולם והלומדים את התלמוד עיסקים בכשפים, והמה יודעים לאיזה כשופים דם נוצרים צריכה להם, ואנו מה שלמדנו ומה שראינו בלי שום שקר תוכן האמת עצמו גלינו. ויתר הדברים מתמידת הריגת בני הנוצרים חנם ידוע ויוָדע לכל העולם, ואנו מבקשים את האל יתב' ומשפטו הנורא שיהיה לעדות לני, איך אנו מידים באמת על כל הנ"ל.

(המשך יבוא).

<sup>.11)</sup> ער כאן דברי המשנה

<sup>15)</sup> מהמשך המאמר יוצא ההישך ממה שרצו השראנקיים לתוכיח: .., ואין דם מהלכי שתים ממא אלא מהור... לא קשוא הא דפריש הא ד<sup>3</sup>א פריש... כרתניא דם שעל גבי ככר גוררו ואוכלו. שבין השנים מוצצו ואינו חושש" (כתובות, ם ע"א). רמב"ם (ה'כות מאכלות אסורות, פ"ו. דין ד'): "דם אדם אסור מדברי כופרים אם פירש וככין עליו מכת מרדות, אבל דם השנים בולעו ואינו נמנע. היי שנשך בשת ובצא עליה דם. גורר את הדם ואחר כך אוכל.

<sup>16)</sup> בראשית, פי ה'.

## בַּפַּרִדִם

#### מאת

## זינה רבינוביץ

(רשימה).

כשעה שאני שמה את פעמי אל הפרדם מעונה כלי־עבודתי. באותה שעה מרימה השמש את הוילון של ערפלי־דמדומיה, מציצה מבעדו אלי ומצטחקת. ואז אני ממלאת את פי רנהי המשתפכת על פני כל המושבהי חודרת מבעד להתרימים המגורים אל תוך הבתים המיבעים בתרדמת־הבוקר ומרעדת אותה...

ואחר רנתי נשמעים נְּצָיַת העדר המפוזר על פני כל המושבה, קריאת הגבר המשתחררת מכבלי הדומיה שבחלל-האויר, צפצוף עפרוני וקול המעין הרענן. הקושר קשר בלחש עם אבני-החצץ המהורות שלו.

ובשעה שאני מתכוננת לשוב מן הפדדם הביתה וכל אברי העיפים אורגים שירים ותשבחות ליפי הפרדם ולבשמיו. — באותה שעה שוקעת השמש מאחורי אַד־ התכלת המבדיל בין שמים וארץ, ועל האפקים הרחוקים אני רואה את עקבות נשיקותיה – כתמי פז ודם...

ויש אשר לא אשים את פעמי אל ביתי. כי אם שומט אשומט בין כרמים ופרדסים או עלה אעלה אל מרום ההר המגלה לעיני את המושבה המובעת בשמף של זהב-השקיעה.

ויש אשר אצא את המושכה הלוך ויצוא. הלוך והתרחק ממנה, ועיני נשואות אל שיאי הרי-יהודה הרוחצים בתכלת-אַרָם. ולבי יפעם כלב אוהבת לקראת אהובה...

ובכל דמות וצל הנראים לי ממרחקים חשוד אחשוד את בחיר-נפשי טרם אדעהוי בחיר נפשי. היודע. שאני מבקשת אותו על משכבי בלילות...

שמש-צהרים להמה ברשפיה המשתפכים מעל בעת אשר הגיע אל לבי קול= צהלתו של חום אביר.

פעם לבו. דפק והלם. אך אני הוספתי לבקש את העוף השוטה של הלימון לבל ישפיל לגחון אל האדמה, כי לא יָעשה כן במשפחת-הלימונים המבושמת.

עמוד קוממיותי ענפי ! — דברתי על לבו — : אל תשפיל מכטך למטהי כי אם הרימהו אל על! כי תשפל מפח ישפילוך מפחיים. ואם תשכח אך רגע קט את גאות מישפחתך המבושמת וגחנת מתיך רחמנות לארץ, תהיה למרמם לעולם...

כה דברתי על לב הענף. וקול צהלתו של הסום הדוהר ענה לעומת קול הלמות-לבי. ואשא את עיני

הוי,הפרש ההוא!

ידעתיו. גם לבי ידע אותו.

יומם הוא עובר על פני הככר שבמורד-הפרדם, הסום עם פרשו.

והפרש הדור הוא במרוץ סוסו הטס תחתיו. וקווצות תלתלי-הרוכב מתנשאות באויר ביחד עם כנפי-כסותו.

ובשעת מעופו לבו פיעם וקיפא חליפות.

מי הוא המרעיד את לבי המפיפר בלב הפרדם תחת ענף קשה-עורף ? מלד יהודה ?...

אין בפרדם זולתי וזולת אַחָמֶד.

עיניו מתנוצצות תמיד מרחוק. אך כשהוא עובר על יְרִי עיניו עגומות והוא משפילו:

חבריו, שעוברים לפעמים עמו על-יד הפרדס, משתתקים בראותם אותי ופולטים אל-תוך האויר המבושם:

בְּנְהְּ אַללה — בת־אלהים.

ואני ממלאת את פי רנה, המשתפכת בין עצי הלימונים ותפוחי־הזהב...

ויש שאחמד עיבד ממנו והלאה עצים אחדים. ואז מגיע לאזני קול שירתו הנוגה.

וצר לי. צר על אחמר.

ויש שהוא מביא לי תפוחי-זהב גדולים, גדולים כחמה ביציאתה. מניחם לפני והולך. ושירתו מוסיפה להשמע מכין ענפי-העצים...

אני מתחרה עם אחמר. שנינו משכימים קום ולכת אל הפרדם, ובעל-הפרדם מהלל את שנינו בשבת בבית-התפלה.

פעם אמר לי, שאילמלא זהב-שערי וחבלת-עיני היה חושב, שמוצאי כמוצא אחמר, מן הישמעאלים. ככה מהלל בעל-הפרדם...

ואני לועגת לבעל-הפרדם. שעינים לו ולא יראה בי כי אם את כח-זרועותי... עינים לו ולא יראה את גלי זהב-שערי ואת מצולות תכלת-עיני...

וכשאני יוצאת עם אחיו של בעל-הפרדם לשוח על פני המושבה, וממנה והלאה

מגיע לאזני לחשן של כל בנות=המושבה. העומדות על-יד שעריהן... הן מקנאות בי-

ואולם אני ממלאת פי צחוק חרישי ואת שפתי מעקמת בת-צחוק של לענ... ואחיו של בעל-הפרדם שהוא נגרר אחרי ומביש ביראת-נבוד אל פסת ציארי הנוצצת ברֶבְנָה מבין שתי פתלתולי צמותי, נדמה בעיני לעבד נאמן השומר על המלכה...

ואני, מלכת-יהודה. הולכת ממנו והלאה לאמילאט, ובנדבת-לבי לא אחישוך מעכדי, אחיו של בעל-הפרדם את זהב-צמותי הנוצץ לו מרחוק ...

זה ישים מספר, שמנוחתי נדרה מלבי ותלך לבקש לה מקלט בשוח בקרב לבכות נאמנים.

ולבי ידפוק לכל רחש קל ולכל לבלוב הפרדם . . . ועת ישָּמע קול פעמיו של הסום האבירי אעמוד כנציב-שיש ולבי יתאַו לדעת מי הוא רוכבו.

ואני הלכתי לעבוד על-יד שפת הפרדם...

והפרש עובר על-ידי, ולי נדמה, שהוא שומע את הלמות-לבי'... ואני כובשת את ראשי בענף-הלימון הגוחן ארצה...

אתמול עמד הפרש על-יד הגדר מנגד הלימון. שאני קשרתי את ענפיו.

- למה תעבדי בכובע צר-השולים תחת השמש הלוהטת? הגיע אלי קולו. ממולי, מעבר מזהי עמד הוא, הרוכב הגכורי לבוש כסות-משי לבנה ורקומה. ואני עמדתי מעבר מזה והמית-לבי כהמית-אשד . . . והוא הומיף:
- ראי, מה שוופו פניך! הלא צר לך על לובן פניך. כי הולך הוא ומשחיר? ואני עמדתי דומם ורחשי בלבי כרחשי הפרדם ביום ביום ביום.
  - וידיך! ראי, מה שהרהרו! מן הכתפים ולמטה שוופו! -- הוסיף הוא.
    ואני הוצאתי מפי בעמל רב את השאלה:
    - מי אתה ?...
- אין אַתְּ יודעת מי אני? רואה אַתּ אֶת כל הככר הזאת? את כל הפ-דסים. את כל הכרמים האלה? כל זה עד הרי־יהודה שלי הוא  $\bullet$ 
  - אני עמדתי דומם. וסיסו האביר נְשָּׂאוֹ ממני וחלאה.
  - עבדי תמיד על-יד שפת-הפרדס. הביא לי הרוח את דברין... במרחקים מתבדרות ומנפנפות לי כנפי-כסותו...

חבֶּרָתי היא יפה. אך גבּנת.

סלוח אסלח לה פעם בפעם על עוונותיה ועל שגעונותיה כי גם היא נולדה בארץ-השלגים וכילדותה רחצה בנהר זה שפנק ועדן את גיפי כילדותי. ואני אוהבת את חברתי הגנת, כי גם היא מתגעגעת בימות-החמה, כשֶּכְּל פני הארץ המזרחית

חרבו ויבשו. למשר סוחף וגם היא מואסת לפעמים בישמי-תכלת וחושקת לשמים קידרים . . . ואף היא חולמת לפעמים על לובן השלג החורק מתחת לרגלים . . .

והגבנת אף היא אוהבת אותי, אך יש שאני יראה מפניה. יש שהיא לוחצת את ידי עד כדי כאב ומחליקה את ציארי בידים קרות. ואז נדמה לי, שהיא רוצה להנקני...

בעל הכבר הרחב והכרמים והפירסים המגיעים עד להרי יהודה, שאני קוראת לו בלבי "מלד=יהודה", אמר לי ככה:

אני כועם על השמש, שמשופת את עורך העדין בעבודתך הקשה בלהמי-החום. ואולם אם יש את נפשך והיה כל זה שלך — הוא הראה בעמדו מעבר מזהי על הכבר הרחב — ובהיכל המתנשא שם, על מרום-ההר. יהיה מקום-מושבך.

אני עמדתי מעבר מזה ולא עניתיו דבר.

מה אהבתי אז את שפת-הפרדם המבדלת בינינו.

ואני שרתי כל היום ההוא.

בערב קבלתי מבעל-הפרדם את שבר עבודתי — שני זהובים . . .

שני זהובים נוצצים ומצלצלים בעד יגיע-כפי. בפעם הראשונה בחיי.

אני שמתי אותם כידי השמאלית. כסיתים בימנית והתחלתי לצלצל בזהובי. אהר= כך זרקתים לאויר וקלשתים מתוכו זה אחר זה לסירוג ם.

זהוב אחד נפל וטבע בחול. . . ואני התעצבתי אל לבי.

ואז זכרתי את דברי הרוכב האכיר והשקפתי על כל הככר הנמשך עד לרגלי הרי יהודה ועל ההיכל שעל מרום-ההר ואמרתי בלבי: "לא נאה למלכת-יהודה להתעצב אל לבה בשל זהוב" . . . . .

בעיני אַחמד נוצצו דמעות כֹשֶׁשֶּׁמע שזהוב אחד טבע בחול. והוא קבל על עצמו לחפיש ולמצוא אותו:

אני אמשש בידי את כל החול אישר מביתך עד הפרדם. — אמר הוא. אחמד חושב, שאני מצשערת על זהובי האכודי ומספר לכל את אסוני. ובצהרים, כשנרדמתי בצל-התפוחי הגיע לאזני קול צעדיו הקלים.

עשיתי את עצמי כישנה והבמתי מבעד לריסידעיני העבותות והעצומות. ראיתי, איך הוציא אחמד מחיקו צרור זהובים, ברר מהם את החדש והנוצץ ביותר... וכשפקחתי באותו רגע את עיני, אמר:

- . הנה! מצאתי
- איפה ? בחיקך ?...

אחמר כוביש פניו בקרקע...

הגבנת באה לעת ערב ואמרה לי:

נישן יהד הלילה.

אני נרעדתי והוצאתי את. ידי מידה הקרה-

והיא החליקה בידיה את צוארי, מדדה אותו בוַרְהָּה. לפפה את שתי צמותי סביבו ומשכה אותן.

אַת תהיי סיסה ואני אנהיגַך. — אסרה בצחוק והתחילה מחַגֶּקת אותי — צמות׳ • . . •

וכשפלשתי קול־צעקה מגרוני החנוק, נפלה לרגלי. לְפְּפָּה אותן בידיה והתחילה מנשקת אותן מתוך בכי•

תני לי את אחיו של בעל-הפרדם! — דובבו שפתי הגבנת: — הלא — אינך אוהבת אותו!

אתננו לך! ---

איני יודעת, איך אתן לגבנת את אחיו של בעל-הפרדם, שאינו רוצה להרפות ממנו.

הוא בא אל הפרדס, אל מקום-עבודתי. משגיח הוא על העבודה ומתוך עמידה על-ידי הוא אומר לי, שאין הוא אוהב את האנשים שנולדו כאן, שיש את נפשו לראות סופת־שלג, שעליה קרא בספרים, וגשמים בקיץ הוא אומר לי, שרוצה הוא לראות את ארץ-מולדתי, ואם ירצה השם — יראנה. ועוד הוא אומר לי, שפרדס הוא עיבדת בו, הוא חציו לאחין וחצין לו...

ואני מחייכת לי אל הענף ואומרת כלבי: מה חצי=פרדם זה לעומת כל הפררסים והכרמים שעד להרי=יהודה?...

\*

אני יראה מפני הגכנת. דומה, כאילו אני חושאת כנגדה כשאני מדברת עם אחיו של בעל=הפרדם. ולפיכך, כישהוא בא אל הפרדם, אני נשקעת בעבודתי ועושה את עצמי כאיני שומעת את דבריו. ואני שמחה מאד, שאחמד נגש אליו פעם בפעם ומתחיל לשוחח עמו על הפרדם. והוא מתבייש בפני ואינו שולח את אחמד לעבודתו. אך פעם אמר לאחמד, שהוא מכטל משעות=העבודה, ואחמד נתן בו עינים נוצצות והלך ממנו דומם.

\*

כשהרוכב האביר עמד על־יד שפת-הפרדם מעבר מזה ואני – מן העבר השני. נשמע קול-צעדים ובעל-הפרדם נצב לפני.

הרוכב רכב על סוסו ונמלש על נפשו.

ובעל-הפרדם אמר:

- יודעת אַת מי הוא זה? ---
  - כן, ידעתי.
  - מי הוא ?
- זהו בעל כל הפרדכים וכל הכרמים, המגכילים את הככר הרחב הזה, שמגיע עד לרגלי ההרים ההם !..

בעל-הפרדם פרץ בצחוק ואמר:

- הוא עבד לאדון כל אלה.
  - .!?־עבר

המומרה נפלה מידי...

אני איני עובדת עוד על ש פ ת=רפרדם.

עבודתי היא עתה בל ב-הפרדם. על יד התעלה המוליכה את מי המעין אל כל שרשי העצים.

פעם בפעם בא אל התעלה אחמר. הוא גוחן אל התעלה, כובש פיו וכך הוא שותה מים ממנז. וכשהוא בא בצהרים לחסות בצל התפוח ולהשיב נפשו בקרירות התעלה, הוא מוציא מתרמילו רמונים גדולים ולמונים נפלאים, שקשפם כפידמים אחרים, ומניחם לפני.

ויש שהוא אומר פתאום:

יש לי שתי נשים ואני בודד בעולמי...

שפתי השחזרו מחורב. לאן אברה מפני החים? אנה אמלט על נפשי מרדיפות הרוח, הזורק עלי זרמי-רותחיז?.

...!858 —

אני נופלת ארצה ומתנלגלת באין אונים. אני כובשת פני בתעלה ושותה את מימיה החמימים. אהר-כך אני יוצקת מים על חזי ועל שמלתי....

אבל הרוח מוַבְּשְׁהָם בין רגע. ואני חוזרת וגוחנת אל התעלה, שוככת בשמלותי על פני המים ופורשת כפות=ידי לצדדים. מכתפי הימנית זכ דם: הענף האכזר! הסו! מה טוב!

המים חודרים אל מתחת לשמלותי. שפתי דבקו זו בזו. ועיני עצומות... מופת=ישלג מיללת על פני המגרש הרך שסביב ביתנו. תנור מוסק... אר אדום בחדר... צחוק־ילדים... חום... אמי תמוכה על כסאה הרך... אבי נכנס. הוא לבוש פַּרְנָה, שצוארתה הגבוה והוקוף מכסה את פניו. ובַרְקיְעָה הוא מנעד את רגליו מן השלג...

"!אכא"

גופי מפרפר מבכי בתעלה.

מי זה מושכני מן המים? — אחמר, אתה ?

- אסור היום לעבוד!....
  - מרוע. אהמר ?
  - היום "חמסין".

\*

אחיו של בעל-הפרדם עומד על-יד חלונו מחוץ ומדבר אלי. ואני איני שומעת את דבריו, כי רוח-הערב מעיק עלי. מתי יבוא הקץ לרוח זה ?

הכל מחמונג בחום-הרוח . . . ואיכה אשׁכב על מצעי ? מי ישפּיך עלי קלוח של מים קרים ? . . .

מה מעיקים עלי דברי אחיו של בעל-הפרדם!

תני לי תשובה! — מתחנן הוא: — מפני מה צת שותקת? — את משחקת בי כחתול בעכבר...

מה שבעה אזני לשמוע דברים אלה!...

- אַת בת־שטן!٠٠.
- גם זה שמעתי עשר פעמים.
- חדשות! רוח חדשה! קלוח מים קרים...
  - --- כל מה שיש לי---לֶךְ הוא
- מה נושנים הדברים! -- אלי! עד מתי תשלוט רוח זו 👫 ...
  - בפעם האחרונה!... אני מבקש את תשובתך!...
    - אתה מעיק עלי כרוח-חמסין ---

\*

הגבנת באה אל חדרי מדי ערב.

עיניה ניצצות יותר מן הרגיל שפתיה אדומות. היא יפיפיה. וַחֲטוֹמְרְהָהּ כמעט אינה נראית

פתאום התחילה לשיר ולרקוד ואני עומדת ומשתאה לה. מעולם לא ראיתיה בכך. היכן היו גנוזים עד עתה כל כשרונותיה אלה \*\* היא מנשקת אותי ואינה מטילה עוד אימה עלי. היא אינה מיבה לשבת עמי ויש שפתאום היא נחפזת לצאת ובת=צחוק של אושר מיפה את פניה. היא קלת-רגלים כילדה שובבה. וכשהיא יוצאת מכיתי היא משארת בו שרידי בשמיה. שבהם היא מבשמת את גופה עתה. היא התודתה לפני, שרצתה לחנקני בצמותי. ומתיך דמעות אמרה:

- מה רב אשרי, שלא עשיתי זאת! ---
- ולמה כה שנאתיך ?  $\overline{\phantom{a}}$  הוסיפה בכת־צחוק.  $\overline{\phantom{a}}$  לחנם חשדתי בו! הלא הוא גם לא אוהב אותך!...כן ?

כן. לא אַהבני...

כשבא אחמד בצהרים לנוח בצנת-התעלה, שאלני בכמה עולה שמלתי...
לאחר דומיה ארוכה שאלני. מפני-מה אין אחיו של בעל-הפרדם בא עוד אל הפרדם?
ואני הכרתי על פניו, שהוא שמח על שאחיו של בעל-הפרדם אינו בא ...
וכשהשכמתי ללכת אל הפרדם קודם שיצאה החמה ממחבואה מס לקראתי
בשטף מרוצהו סומו האביר של הרוכב.

נפנפתי לו בידי והוא עמד, ירד בקפיצה מעל סיכו ומתוך צניחה לרגלי אמר:

- ! בפעם הראשונה אין הגדר הארורה חוצצת כינינו
- עמור! קראתי לו: אל תעו לבעת בי! עבד שקרן, למה רמיתני?...

עבד מבל!

פחד התגנב אל נפשי ובטחוני נדד ממנה.

נרמה לי. שמצולות-עיני יכשו ואינן מקסימות עוד בסוד-עמקן.

ישוהב-שערי הועם ואינו משקר עוד לנגד השמש בוהרו-

שהולל לובן-ציארי ...

ואני תועה כצל בין עצי-הפרדם והפרדם אינו חביב עוד עלי... וכעם ממלא את לבי כישִענָף מסרב לי...

בעל-הפרדם אמר לי היום. שלא הימכתי לקשור את הענפים. ואשתו של בעל-הפרדם הבימה אלי בכוז ...

האמנם המעו עיניו של הרוכב האביר

\*

הלכתי לכרם לשאול: האמת גַם יָפְיֵי ?

בעיני ראיתי שם את אחמד נישק אשכול ענק. את' האשכול הזה שם לפני כשבא לפרדם. ואחר=כך אמר:

- אילו הייתי אביך, לא הייתי נותן לך לעכוד...
  - אַת צריכה לנוח כל היום, לישון...
    - לישון ? —
    - היכן אביך ? . . .
      - --- הרחקי הרחק
    - בארץ-השלגים ? . . .
  - בארץ השלגים אני מעודי לא ראיתי שלג ---

ובצהרים ישב־אחמד על-יד התעלה ועיניו היו ענומות. הוא הוריד את רגליו אל תוך המים. הוציא מחיקו צרור וכשפתח אותו לעינַי. ניצצו מתוכו הרבה זהובים. ואת כולם הניח על הארץ לרגלי ואמר בקול תחינה:

> נסע מכאן. הרחק... נבהלתי מדמעות=עיניו וברחתי.

אחיו של בעל-הפרדס הולך שלוב-זרוע עם הגבנת. ואני בצדה. הוא צוחק והיא צוחקת. ואני — דממה לקחתני שֶׁבִי

אין רואים את הדרך אל הכרם, כי חושך עשה את כל היקום. הוא שורק וקול עונה לנו מן הכרם.

השומר..,

עוד שריקה ובתשובה -- שתי שריקות.

חושך. אין דרך. קיצים וברקנים. דקירה. לחש. הגבנת לוהצת את ידו. הוא מביט אלי. כמדומה לי. בתחינה.

שמים. כוכבים. קול הַתַּן. רחש: השומר. לחש:

אין דרך...

צחוק חרישי.

השומה מכסח לפנינו : אנו הולכים בכסוח.

הדלקת גפרורים. מה יפה השומר!

הגבנת נשענת על כתף אחיו של בעל-הפרדם. הוא נוגע בידי... אני משתממת.

לי מוב.

לבלוב־נפנים. ענכים מתוקים. שקט באוהל.

קול פסיעות. מי שם?

אני הולכת עם השומר לנמור את הכרם.

הגבנת נשארת עם אחיו של בעל-הפרדם.

. אני יליד.=קאובֶק

אני ילידת־השלגים... קול־פסיעות !... אני יראה...

זהו לבלוב־אילנות. אני עמך...

... אינך ירא ירא ... עוד פעם קול...

אני יליד קאַובק! אין שום קול! נשב...

אני שומעת רחש...

יה רחש-לבי...

? מה ירחש

```
--- אסור לחלל את הרממה...
                                            ראישי נמלא מל-לילה.
                                               אכסר בכסותי.
                                     חכיתי לה כל ימי=חיי...
                               ואני עובתי את הקאַובק בגללֱך...
                                          ידעתיף פרם אַראָף ---
                                  ארשתיך עוד בנקיקי=הקאַזבק...
חושד. דממה, כוכבים גדולים. טל-לילה. לבלוב-אילנות, לחש-הרוח... רחשי
                                                                לבבות.
                                               את ארושתי...
                                                           דממה.
                                   קול יריה! אחיו של בעל-הפרדם!
                                                זה נדמה לֶך.
                                                    יהובות? ---
                                                      ...! יבה ---
                                     אחמד אינו בא לעבוד זה ימים.
                    היום מצאוהו תלוי על עמוד גבוה בכרם, שבו נארשתי.
                                   עיניו, ספרו לי, היו גדולות ופקוחות..
                                               אני יראה את עיניו...
                      והגבנת דופקת לילה-לילה בשמשות-חלוני וצועקת:
                                                ! הוא אוהב אותך
             ואני מתכווצת לשמע-קולה מתחת לשמיכתי ושואלת את עצמי:
                                                  מה פשעי ?
                               ואת ארושי לא ראיתי מאז ליל־ארושינו.
 הוא אינו יודע את מקום=מגורי ואני יראה לראותו: אולי לא אאהבנו עוד
                                                         כאשר אהבתיו...
```

אהבה לך.

מדוע ? ---

אך הצי־לילה... -- סתום את פי...

כמה שנים עברו מאז נפנשנו ?...

### סִרְרֵי־מוֹעְדִים בְּכִתְבֵי־הַקּוֹדֶשׁ.

מאת

# ר״ר שמעון בֶּרנפֶּלר.

בכמה פרקים של ברורי במקרא נזדמן לי לדבר בענין הרכוש התרבותי, שהביאו שבטי־ישראל עמהם כשנכנסו לארץ. בנוגע לתרבות החמרית. הגה מבורר בספר דברים (ו', י' – י"א). שלא הביאו בידם כלום. זה מוכן מאליו. שהרי מהיכן בא לידי שבמים בידואיים בימי סבובם במדבר רכוש חמרי ? -- אותו ספורי שנקבע בתורת=כהנים, שבני-ישראל עשו את המשכן "בעלותם ממצרים", ומלאכת-המשכן היתה בחכמה ובתבונה ובדעת ובכל מלאכה ולחשוב מחשבות ולעשות בזהב ובכסף ובנחושת ובחרושת-אבן למלאת ובחרושת-עץ לעשות בכל מלאכה" (שמות, י"א, ג'-ה'). אין ספק, שספור זה הוא מזמן מאוחר: הוא מצייר מצב כשרון-המעשת בישראל, שהיה אפשר בסוף ימי מלכות בסם. אבל בנוגע למצב התרבית הרוחנית של שבטי־ישראל בשעת הכנסם לארץ, הנה הנחת ההיסמוריה הפרגמטית היתה, שהכל היה גמור ונעשה בתכלית השלמות קודם שעברו אתה ירדן. תורתם היתה בידם, תורת יהוה. שצוה אותם בסיני (או בחורב) שהוקים ומשפמים". ובכלל הצוויים האלה היה גם סדר עכודת = יהוה -- עבודת-ארעי במדבר ועבודת-קבע בעברם את הירדן בבית-הבחירה לסדר-העבודה היו שייכים גם ימי חנ ו מועד. גם אותם צוה יהוה את ישראל בימי סכוכם במדבר. אלו ימי הקדושה הדתית היו השבת. ראש-חודש. שלשת החגים של "עולי־הרגל" (פסח, שבועות וסוכות), ראש-השנה ויום-הכפורים. כל אלה היו מועדי ישראל; על שמירתם כבר נצטוו כמדבר.

החקירה המדעית לא תסכים להנחה זו. שבטיבישראל הביאו עמהם, כשנכנסו לארץ, רכוש תרבותי עצום: כ שרונם הנפלא להתקדם ולהשתלם בדעות ובמוסר, בהבנה ובחכמה. בזה הצטיין עסבישראל ובזה עשה חיל בהתפתחות-ההיסטוריה. זוהי בחירתו במוכן ההיסטורי. אילמלא כשרונו זה, שהוא סגולתו הפרטית, אין טעם מספיק לערך הפעולה ההיסטורית של עסבישראל, שהיא יחידה במינה. עסבישראל סגל לעצמו מה שקבל מכל העמים, שנזדמן ונזדווג עמהם בסבה מן הסבות. זה היה כשרונו בזמן קדום וגם בדורות מאוחרים. הוא היה בתלמיד ותיק", משתוקק ללמוד למוכשר ללמוד. וכל מה שלמד לא קל ט אלא תוכו, לא נקבע ברוחו והביא

אותו לידי שלמות והתקדמות. מתוך השקפה זו אנו אומרים שמכל נעשה של ז. קנין-רוחו, אוצר רכושו התרבותי. זה אנו רואים בכל פרטי היהדות. אין ספק, שעס-ישראל נטל את יסודות תרבותו משל עמים אחרים; באופן אחר אי-אפשר לשום התקדמות תרבותית שבעולם. אבל אותם היסודות ואותו החומר נשתלמו הרבה ברוחו והיו לסוף קנינים תרבותיים של כל האדם. חקירה חשובה ומפליאה היא ל הבין בסיד זה של התקדמות עס-ישראל והתפתחותו הרוחנית. זוהי הבנת ההיסטוריה הישראלית על אמתותה, דבנה בכחותיה ובמפעליה הפנימיים; זהו חקר הפסיכולוגיה שבה.

סדר זה של הפעולה ההיסטורית - לא בבריאה "יש מאין", שהיא נמנעת בטבע, אלא יצירת הצורה השלמה מהומר קדמון -- אנו מוצאים גם בימי חג ומועדי שקבעה היהדות. גם אותם קבל ישראל, בהומר, מן החוץ; אלא שהוא עבר שלפות. ימי חג ומועד היו תחלה, על-פי טבע הענינים, יסידות קול טיים – צורה של עכודת=האלהות. בישראל נעשו יסידות סוציאַליים ומקודשים בקדושה מוסרית. אותם הימים שהעמים בחד תחלה לעבוד בהם את אלהיהם היו לסוף בישראל ימי התרומ מות = הנפשי ימי התעוררות קדושה אלהית בלב האדם. מובן. שזה נעשה לא בבת אחת, אלא בהדרגה. החומר קבל את הצורה החדשה אחר עבודה נפשית ארוכה, אחר זקוק וצרוף של המושגים הדתיים. והתקרמות זו בהדרגה לא באה בדרך ישרה. אלא ביוב עכובים ומניעות, לפעמים אנו רואים ריאקציה לצד והגשמה. נפסלה הצורה האלהית; נתגססה היצירה הרוחנית והפסידה זכותה. אור-הרוחניות נעלם ונגנז מפני הגשמיות. אבל בכל דור ודור קמו אנשי-לבב וחבעו את עלבון הקדושה המוסרית והתאמצו לוכך ולהאציל את ימי "מקראי-קורש" בישראל — שיהיו ימי אצילות מוסרית, ימי "שמחת= מצוה". שמחת הנפש הזכה. אי-אפשר היה לעם כולו להתרומם לקרושה כזו בימי חג ומועד: סוף-סוף הלא היו ימי מנוחה ושמחה עמ מים. אבל אין ספק, שקצת מאצילות מוסרית זו נמצאה גם בכתות העממיות היותר נמוכות. השפע האלהי היה נמשך ומשפיע על כל העם. הדרת־קדושה היתה נראית ומורגשת כימים ההם גם ברחוב. מעולם לא נחגסס יום חג ומועד בישראל, במדה שיביא לידי פריצות ושכרון. ואם אירע לפעמים כזה בתור יוצא מן הכלל, ירעו הכל, שאין זה יום קרוש' ברוח היהדות.

ימי חג ומועד. שנזכרו בכתבי־הקודש, כך הם חלקים על פי סדר זמן קביעתם; א)
חודש ושבת, שאלו הם הקדומים ביותר; ב) של שר גלים (חג המצות הג
הקציר, חג האסיף), שכבר היו נוהגים בימי בית ראשון: ג) ראש = השנה ויום כפור, שנקבעו בסוף ימי מלכות פרס, לערך באמצע שנות המאה הרביעית לפני
האתריד הנוצרי-

א) חודש (או ראש=חודש). זהו יום=קדוש מאד. וקדושתו תלויה בלי ספק

ביחם קול שי. שהתיחשו העמים בזמן קרום ללבנה. העמים הבירואיים. שלא היה להם ישוב קבוע בארץ ולא עבדו את האדמה, לא היו משועבדים כל־כך לשמשי ועל=כן לא היתה זו יראתם. אבל הם ראו אור-הלבנה כי יָהֵל "וירח יקר הולך", וושק ידם לפיהם (איוב, ל'א, כ"ו=כ'ז). זהו סימן הערצה של קרושה, שנוהג עוד כיום בארצות-המזרח. לעמים בירואיים לא היתה, לפי זה, שנת-הח מה, אלא שנת-הלבנה, כי רק עבודת-האדמה קשורה ומחוברת כל-כך בתקופת-השנה של החמה. כשהתקדמו עמים בירואיים ועשו ישיבתם קבע בארץ, לעבוד את האדמה לא עזבו את אלהי-הלבנה (שהרי "ההמיר גוי אלהים"?), אלא זיווגו יראה זו עם חברתה, את אלהי השמש עם אלהי-הלבנה; בה במדה שהיו מחברים את שנת-החמה עם שנת-הלבנה. במצב כזה נמצאו עמי-כנען בזמן שנכנסו בני-ישראל לארץ. כבר התקדמו בתרבותם והיו עובדים לשמש; אבל היחם הקולםי ללבנה לא במל. היו עושים את התוד ש יום קרוש, וזולת זה היו להם שלשה חגים מתיחסים לעבודת-האדמה: הרבמצות "למועד חודש האביב". הג-הקציר והג-האסיף.

העמים, שהיו מקרשים את חחודש, היו עושים זה ביום חידוש הלבנה החודש" סתם, או ראשיחודש, כשהלבנה בחידושה: או שהיו מקדשים יום הלבנה במילואה — זהו "החג", כשהלבנה בצורת עוגה, או "יום הכסא". גראה, שתחלה עשו שני ימים: יום חידושה של הלבנה ויום מילואה; החודש והכסא או החג. עמים בידואיים יכולים להבשל ממלאכתם שני ימים בחודש ואינם מפסידים כלום. אחר כך, כשנעשו עוברי אדמה ונהגו לקרש קרושה דתית גם לכבוד השמש, בשלו את החגים וקיימו רק שלשה. כלומר: שלשת המועדים, שהיו להם להודות ליראתם על הברכה בשדה, קבעו ביום הגי שהלבנה במילואה. או יותר נכין: בשלו כל החגים וקיימו שלשה. לברך בהם על הטובה בעבודתם בשדה.

בישראל קדשו את החודש, כשעברו את הירדן, כי זה היה מנהג כל העמים דבידואיים, ובכל אופן קבלו מנהג זה מעמי־בנען. בזמן קדום היה החודש שוה בקדו שתו ליום - השבת. והיו נוהגים בו בטול - מלאכה. שהרי כן אומר עמום על מפקיעי-שערים שבימיו, כי היו גזהרים, אמנם, בקדושת החודש והשבת ובטלו ממשא-ומהן, אכל היו אומרים: מתי יעבור החודש ונשברה שבר והשבת ונפתחה בר הקמין איפה ולהגדיל שקל ולעות מאזני-מרמה" (עמום, ה', ה'). הנביא הוש ע אומר ביעודו על האומה הישראלית: "והשבתי משושה, חגה חדש הוש בת הוכל מועד[י]ה" (הושע" ב', י'ג). יש עי ה מנבא בשם יהוה: "חודש ושבת קרוא מקרא... חדש יכם ומועד יכם שנאה נפישי" (ישעיה א', י"ג=י"ד). שהיה ראש=חודש בזמן קרום יום במול-מלאכה הוה מרומז גם בספור דוד ויונתן: "חודש" נזכר שם בניגוד ל"יום המעשה" (שמו"א. כ', י'מ). ואפילו אם נאמר, שאין אלו דברי יונתן, אלא מה ששם המספר בפין הנה במיר הוד מפק מזמן קרום. בחודש

זכשבת היו נוהגים ללכת אל איזו במה או אל אייש האלהים (מל"ב, ד', כ"ג). זוהו זראי הצורה הקדומה של "עלית בגל", שהיו נוהגים בארין בישראל קורם שהיה מנהג זה נימום וחוק.

גם בדורות הראשונים שלָ- ימי בית שני נחקיים עיד החודש בהומר-קדושתו. בתירת-כהנים המיוחסת ליחז קאל השוו חדשים לשכתות. שער ההצר הפנימית הפונה קדים סגור היה כל ששת ימי המעשה וביום השבת יפתח וביום ה חוד ש יפתח" (יחזקאל, מ"ו א'). ובנביאה אחרת, שנאמרה בו בזמן, או סמוד לזמן . ההוא, אנו קוראים את הדברים: "והיה מדי חודש בחדשו ומדי שבת בשבתו יבוא כל בשר להשתחוות לפני – אמר יהוה" (ישעיה, ס"וו כ"ג). –בזמן מאוחר לא היו קוראים ליום זה סתם ,חודש". אלא "ראש חודש". כשהנהיגו בכית שני להקהיל את העם לעבודת המקדש (העם היה עימד בעזרה ורואה בסדר העבודה) בחציצרות, נצטוו: "וביום שמחתכם ובמועדיכם ובראשי-חדשכם ותקעתם בחציציות על עולותיכם (כמדבר, י', י'). גם בימים ההם עדיין היה, כניאה, ראיש חודש בכל הומי קדושתו והושוה לשאר המועדים. אכל בפרשת סדרי־מועדים שבתורת-כהנים ווהיא שייכת למאוחרות ביותר, שהרי נזכרו בה גם ראש־השנה ויום-כפור. שנקבעו בסוף ימי מלכות פרם) כמו שנראה למטה, אנו מיצאים, שכבר ירד ראש־חודש הרבה מקדושתו. בכל מועדי ישראל נאמר: "כל מלאכת עבודה לא תעשו": ואולם לגכי ראש חודש לא נאמר איסור מלאכה או איסור מלאכת - עבודה (שם, כ"ח, ט' ל'י ל"ה). ואמנם, לא נזכר גם לגבי שבת (שם, כ"ח. ט'-י) איסור מלאכה, אך דבר זה היה מובן מעצמו. ואין לשער, שהושווה גם בימים ההם ראש־חורש לשכת: שהרי בפרשה אחרת שבתורת-כהנים. שאַף היא שייכת לפרשיות היותר מאוחרות שכתורה ואף בה נקבע סדר-מוערים (ויקראי כ"ני א'-מ"ר). לא נזכר ראש חודש כלל. הקדימו לו צווי שמירת-שבת (שם שם, ג') ופרטו בו בפירוש איסור כל מלאכה: שבת שבתון, מקרא קודש, כל מלאכה לא תעשוי ובסיפו, לאחר שפרטו כל חגי ישראל ומיעדיו, שהיו נהוגים באיתו הזמן, אמרו (שם, שם, ל"ח): "מלבד שבתות יהוה". ואולם ראש-חודש לא הזכירו כלל. מכאן ראיה שכבר בטלה קרושת היום ההוא, שביםי בית ראשון היתה שווה לזה של שבת. -- אלו הם גלגוליו של יום קרוש, קרום מאד בקרושתו.

אכל. עד כמה שהיתה השפעת כנסת ישראל בארץ גדולה בתחלת בית שני על בני הגולה בחיים הדתיים והרוהניים. בכמה ענינים אנו מוצאים מחאתם של אלו כלפי אחיהם שבארץ בישראל, כי מרבו לקבל עליהם את מרותם. להלן נראה. שלא נתפשמ חגי הם כות בכל תפיצות הגולה, מה שהיה רע בעיני בני ארץ בישראל. לעומת זה לא הסכימו בגולה לכמול קדושת ראש-חודש והיו נוהגים בו איסיר מלאכה עד סוף ימי בית שני. אילמלא היה הדבר כן, לא היו הרומיים יורעים, שיש ראש-חודש לישראל. השנוי המועם בסדר התפלה, שתקנו לראש בחודש. לא היה האם החודש לישראל.

מספיק לפרסם בגויים מנרג דתי זה של היהודים. הוראציוס מזכיר את ראש-חודש (הוא אימר: יום השלשים'), שהוא כעין שכת ליהודים. כיוצא מזכיר גם הסופר קומודיאַנוס (עיין שירר בספרו ההיסמורי, מהדורה ד', ח'נ, עמ' 112). אך לבסיף בטלה קדושת=היום והחודש נעקר מסדר-מוערים כמעט לגמרו. ב) שבת. הוברר למעלה, שהיו מקדשים את יום הלכנה בחידושה (ראש= חודש או הודש סתס) או במילואה (יום "חג" או "כסא"), או שהיו מקדשים את שני הימים. בין חורש וכסא קרשו את יום השבת, שהוא רביעית החודש בקירוב. נקבע להם המנהג לקדש את היום השכיעי, כי מספר שבע היה להם מספר קדוש קדושה סימבולית. מוכן השם שבת" לא נתכאר עוד. מה שהיו גיורים אותו מלשון שביתה ומנוחה אינו אלא אסכמתא" קלושה. גם מה שהציעו החוקרים בימינו 'עיין אוצר־המלים לגיזיניום בוהל, מהדורה פ"ז). אינו מתקכל על הלב. בכל אופן לפנינו מנהג דתי קדום מאד. שאפישר שקכלו אותו שבשי-ישראל מעמי-כנען, או יתכן גם-כן, שהיו נוהגים כו עוד כימי סכיכם במדבר. אכל לש כות בו ודאי לא היו נורגים קודם שנכנסו לארץ. שבשים בידואיים אינם צייכים ליום מנוחה קבוע בכל שבוע. לעשות את השבת יום במיל-מלאכה כבר התאמצו בזמן קרום. כבר ראינו למעלה, שחודש ושבת היו ימי-שביתה בימי הנביא עם ום. בפרשיות הקדומות שכתורה אנו מוצאים צווי על איסור מלאכה בשבת. ב"עשרת הדברות" בנוסחם הקדום, שעל-פי מסורת קדומה כרת יהוה עליהם ברית עם ישראל (שמות, ל"ד, י"ז - כ"ג; שם. כ"ז – כ"ח). נאמר הצווי : "יששת ימים תעכוד וביום השכיעי תשבות ; בחריש ובקציר תשכות" (שם, שם, כ'א).לי נרמר, שזהי הציוי הראשון בטופס הקרום על שמירת שכת. אין בו שום המעמה ונתינת מעם מיסרי או דתי למנהג זה. אכל בכל אופן נאמר לישיאל בימי התקדמותם התרבותית, בשנה שכבר היה נוהג בחריש ובקציר. עם בידואי אינו צריך לו. בזמן מאוחר, כשקבעו בירושלים את ספר בהתורה ועליו כרתו ברית עם ימים תעשה ימים מוסרי: .ששת ימים תעשה יהוה אלהיהם (כימי יאשיהו), הוסיפו לצווי זה עוד טעס מוסרי: מעשיך וביום השביעי תשבות — למען ינוח שורך וחמורך וינפש בן=אמתך והגר" (שם, כ"גי י'ב). הצווי עצמו קדום הוא; אכל ההמעמה במוסר החברותי הוא מיסודו של ספר דברים. גם בעשרת הדברים במופס שני ושלישי (זה שבס' דברים וזה שבם' שמות) נקבע צווי זה. כבר בררתי במקים אחר, שספור מעמד הר-סיני או הר-חורב מאוחר הוא ונוסד במלכות-כבל. כי הנביאים לא ידעוהו ; אבל עשרת הדברים. אפילו במופס שני ושלישי, יתכן שנוסדו בימי בית ראשון (אלא שהם מאוחרים לעשרת־הרברים שבספר־הברית). בכל־אופן מצות־שבת הנאמרת בהם היא ודאי מומן . קדום. בספר דברים מושעם ציוי זה במוסר סוציאלי: "וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים . . . . על כן צוך יהוה אלהיך לעשות את יום השבת" (דברים, ה'. מ"ו). בגלות-בכל קכלו את הרעיון, כי שששת ימים עשה יהוה את השמים ואת הארץ", ולפי זה, שביתת השבת היא "זכר למעשה בראשית". על בשול-מלאכה

ומשא-ומתן בשבת הקפידו הנביאים מאד בסוף ימי בית ראשון. יר מי ה , שבכלל לא הודה. שספר=דברים היא תורת יהוה". קבל את המצוות הסוציאַליות שבו: שחרור עבדים ושבח, ומצאנו לו נבואה באזהרה לשמור את השבת (ירמיה, י'ז, י"מ-כ"ז). יחז קאל הוכיח את בני=דורו על חלול-השבת ניחזקאל, כ'. י"ב-כ'ד; כ"ב, ח'; כ"ג, ל"ח). בגלות-בכל היו מחכבים מאד את המצוות הלאומיות, שאינן תלויות בארץ. אַלו היו להם אות-ברית". סימן לאומי. שמחבר ומקשר את פזורי-ישראל בארץ לא-להם. על-כן אנו מוצאים גם את נביא-הגולה מקפיד על שמירת השכת ועושה אותה י. עיקר: בני הנכר הנלוים על יהוה היו ניכרים במה יששמרו את השבת, בכל שומר שבת מחללו ומחזיקים בבריתי" (ישעיה, נ'ו י'). אבל שיהיה זה מכר למעשה בראשית" לא נאמר בשום מקום. רעיון זה נקבע בתורה לאחר שמפחו אליה את ספור מעשה-בראשית; ששת ימי המעשה היו להם לששת ימי היצירה. ואת יום יום השבת -- יום כּלוי ״מלאכתו אישר עשה". בפרשה אחת שבסדור האחרון של התורה קבעוה בסוף צווי מלאכת-המשכן (שמות, ל"א, י"ב-י"ו). אנו מוצאים עוד את הטעמת "אותרברית" בשמירת שבת: "כי אות היא כיני וביניכם לדורותיכם לדעת, כי אני יהוה מקרישכם"; "ברית=עולם—ביני ובין בני ישראל אות היא לעולם". אך לזה הוא מצרף גם את רעיון שביתת יהוה ממעשה-בראשית ביום השביעי. "כי ששת ימים עשה יהוה את השמים ואת הארץ, וביום השביעי שבת וינפש". ובנוסח עשרת הדברים, מופס שלישי, אנו מוצאים את היסוד הסיציאלי שבצווי זה (שמות. כ'. י'). וזה נישל מספר דברים (וסימן לדבר: ״וגרך אשר בשעריך״). אך במקום ההשעמה של המסור הסוציאלי הוסיפו כאן: "כי ששת ימים עשה יהוה את השמים ואת הארץ, את הים ואת כל אשר כם – וינח ביום השביעי; על = כן ברך יהוה את יום השבת ויקדשהו" (שם, שם, י"מ). ובספור מעשה-בראשית נאמר (בראשית ב' י'ג): ייוברך אלהים את יום השביעי ויקדש אותו – כי בו שבת מכל מלאכתו אשר ברא אלהים לעשות". המעימו מנהג קדמון כרעיון דתי חדש.

והנה גם בקדושת השכת אנו רואים את דרך ההתפתחות, מה שהיא הכרחי בשבע-הענינים. היהדות התפתחה באורך ימי-קיומה והיתה לדת עממי ת, שאינה בידי "סוד-כהנים", וגם אינה נטולה מן החיים. מה שהוא בגדר החיים העממיים יש לו מבע של גידול וצמיחה אורגאנית. בכלל נתקיום יום-השבת בכל חומר קדושתו מדור לדור "ברית-עולם". לא אירע לו מה שאירע לאח-ווגו החודש, שלסוף בטל ועבר מן העולם. אך היסוד הסודי שבו, "זכר למעשה-בראשית", שהמציאו לו בזמן מאותר, לא נקבע ברוח העם, ועל-כן לא היה ליסוד קיים. מכלל רעיון לא יצא כל ימיו. השבת היתה באמת לאות-ברית בין יהוה ובין עמו, וביחד עם זה היה ליסוד סיציאלי נעלה מאד. אין דוגמתו בעולם-המוסר. מוסד זה עדיין לא בזבז את כחו ועוד לא תמה פעולתו הרוחנית; אדרבה, עוד יצפון לו עתיד גדול ומזהיר.

בבחינה זו שייכת השבת להיסטוריה האנושית. אבל ראוי להתבונן בערכה לגבי קיום עם-ישראל. היסוד הסוציאלי שבה נשא עליו את קיום-העם בגלותו, בשפלותו ובעכדותו. מדי שבת בשבתו היה העם הזה נגאל גאולה רוחנית-מוסרית, היה משתחרר שחרור-הנפש. עד כמה שהיה עול הגלות והשעבוד קשה על כל אדם מישראל -- ביום השבת פסק השעבוד והוסר העול הכבר מעל הצואר. או יותר נכון: היהודי לא הרגיש ביום השבת את כובר משא-השפלות שעליו. נתישרה הקומה הכפופה, נעשה בן-חורין אותו העבר "חרל-האישים". ביתו של היהודי נתמלא אורה; ברחוב-היהודים. שבאמת היה בית אסורים זרחה שמש-צדקה ומרפא בכנפיה. אין לנו דוגמה לזה בהיסטוריה האנושית, שיהיו בעם החושך והאיר קרובים זה לזה כל-כך ומתחלפים בעולמו בקביעות. את ערכה ההיסטורי של השבת בנידון זה אי־אפשר לסמן בדברים. אבל האמת תחייבנו להשעים תמיד את העובדה, כי לפעולה זו של השבת גימו הרבה גם די ני = שבת, שהחוקרים החפשים רגילים להלעיב בהם ולסמנם בכנוי "עול-תורה": אותם הדיוקים בחומר קדושת-היום ודיוקי-הדיוקים. אנו מתיחסים אל דיוקי דיני-שבת, שבימינו עבר זמנם, מתוך השקפה אחרת, שהרי תנאי חיינו הרוחניים והמוסריים נשתנו עכשיו הרבה. אך זה ברור הוא, שקיום השבת בכלל בישראל הוא אמת-המדה לרוחניות הישראלית לאותה הסגולה הלאומית הרוחנית שהיא נשטת-העם, -- אותו הטכע הרוחני, שנתיחד בו ישראל והוא אישיותו ההיסטורית. (עוד יבוא)י



על הַנָּג

(רשימה).

מאת

### ח. א. וומא.

נַוְדַבֵּר עָש שָׁאוּל עַל הַנְג ושמואל אי פי, כיה).

עלה איש־הימיני, עלה לפני!

שאול עומד נבוך. ללכת לפני הרואה -- היתכן?

שראל, ואני — בי מאם העם הזה. . . עלה לפני בל. אתה החלך לפני בל. אתה המדתה ישראל, ואני — בי מאם העם הזה. . . עלה עלה לפני!. . .

שאול מסרב ועולה, ואחריו הרואה הזקן.

במדרגות-אבן צרות, הסמוכות אל כתלי-הבית, עלו שניהם עד הגג הגבוה מכל בתי-העיר. אשר מַעֻקַה לו.

הרואה ושאול עמדו והתכוננו אל הסביבה.

יינפאתי־מזרח הועמו וכוסו צבע כחול־ורדי-אדמדם. המתרומם לאט לאט וצובע את פני כל המזרח, עד התלכדו בכחול הבהיר שבחוג הרקיע; ומלמטה רובצת עופרת ככדה, המשחירה רגע רגע ושוקעת מאחורי הרי־העברים.

והמערב מבהיק. אור לבן-בהיר שפוך על פני כלו. העין וַתַּבָּה לראותו והנפש תכלה למראהו...

ומסביב עד לקצה האופק משתרעת הארץ על עריה. כפריה, חצרותיה ואהליה הפזורים לארכה ולרחבה....

הנה גָבַע — מולדתו של שאול — אהלים משחירים על־יד בתי־אבן לבנים...

הנה בְּאַרוֹת לבנימין, ואחריה בַּית ־אַל העיר, אשר הרואה מבקרנה פעם בפעם

ושופט בה את העם על־יד הבמה הגרולה אשר לפני שער העיר... ושם, במורד, תהום

הנחל המפרדת בין בּוֹצֵץ וֹסֶנֶה עד מִכְסָשׁ וֹגֹבע, ונמשך מזרחה מרחק
רב עד הירדן...

ו ל מזרח מלבינה הדרך ההולכת ליבוס, ונראית שורת=הגמלים הנחפזים לבוא עם אור היום אל עיר=הנכרים ההיא... ונמשך השביל עד קבורת = רחל ועדבית - לחם = אפרתה ועד הנגב הרחוק.

ול מערב --- ארץ-הפלשתים -- מרחק אין-מוף! משתרעים אהלידישראל רק

בעמקים ועל הגבעות הקרובית ומגיעים עד לבית = חורון עליון ובית-שמש. —ואהלי-הפלשתים זרועים בכל השפלה הרחבה עד גזר ועקרון, עד שמש. —ואהלי-הפלשתים זרועים בכל השפלה החונים הם באהלים וכאילו שקמים במועדם; אבל במסתרים רוקמים הם מחשבות-נקם בעד חרפת מפלתם האחרונה בנוסם עד לבית = כַּר ועד אבן - העזר, היא היָד, אשר הָעְמְיָה על הנצחון הגדול, שנחלו העברים על-ידי הרואה הזקן....

ושם. למעלה, קְרְיַת-יְיָעָרִים היא בַעְּלָּת, ששם הארון, שהובא מבית-שמשי עיר מוגי-הלב, אשר פחדו להשאיר בתוכם את ארון-ה' בנפול בהם, שבעים איש....

"את המזרח. את הדרום, וגם את הצפון כבשנו. רק ממערב עודנה נשקפת הרעה; השונא עודנו חזק ויחבל תחבולות-מלחמה"...

-- "? מערב את המערב בעםי ויירש את המערב "הזה הוא "הזה הוא

דומם עומר הרואה ומכים לכל צר – אל המזרת המאפיל ואל המערב, אשר עודנו מבהיק, אל גבעון השקועה כלה באפלולית ואל הבמה העומרת בשערי־העיר על הגבעה הבודדה ...

ובן קיש עומד גם הוא נשען על המעקה. רוממות המראה אשר לסביבה מקסימה אותו ומשכיחה לרגע את יראת הכבוד לרואה הַשְּב. אבל פתאום יתעורר ועמידתו פנים מול פנים עם הרואה מכבידה עליו. והוא עומד חרד ומצפה לדבר אשר יְגָּלֶה לוּ, משתוקק לחדור מבעד לצעיף המכסה את מקרי היום הזה...

הרואה יָשׁב על מחצלת-הקש הפרושה ופניו אל המזרח. אשר כבר הועם כולו, וירמוז לשאול לשבת על ככיר־העזים ממולו. שאול ישב ופניו הוארו באור המערב הדועך וְּבֶבָה...

דומם ישבו העבר והעתיד — השופט הזקן המכובד על פני כל העם ו״בן המשפחה הצעירה״, אדון יום-המחר מבלי אשר ידע זאת.

- ? מה הערים, אשר עברת בהן, בן קיש, בְתַּפְּשְׂךְ את אתונות-אביך
- עברתי בהרי- אפרים צפונה. גם בארץ שלישה הפשתין, גם אל מול שעלים הלכתי, אף ברמתים צופים, מקום-מולדתך, הרואה, הייתי. ועד השן הגעתי, מקום שם עזרנו ה'. משם והלאה נמנעתי ללכת פן יפגעו בנו הפלשתים מרי-הנפש מן המלחמה האחרונה.
  - ומה עושים תושבי הערים ? —
- מחכים המה לקציר-החטים. אנשי בית שמש מוגי-הלב מהרו לקצור את הקמה מפחד הפלשתי הערל, פן יתנפל על יבולם, ואנשי בית חורון, ירפא ל הכפירה רק מכינים את המגלים וכלי-הדיש. בוטחים בה' ומודים לו על חסדו.
  - יומה שלום התושבים?

- שלום להם! אחרי הנצחינות על יד אבן העזר חדלו הפלשתים להחריד את מנוחתם. נכוגו אחור אל השפלה ואינם מהינים לעלות אל החרים. אף נראה כאילו השלימו עמנו. באים לראות, אם הצליח יבול אדמתנוי ומהללים את עמל בפינו... אכל כאשר נרד אליהם ללמוש את כל יעבודתנו ולקחו מאתנו את כל כספנו מחיר מלאכתם: פים בעד למישת הפצירה, שלייש השקל בעד המחרשהי וכן גם ללמוש הקרדום ולהציב הדרבן. ומתחבאים הם במערותיהם בעשותם את מלאכתםי למען לא נראה איך היא נעשית. וחרבות אין הם מוכרים לנו ואת מעשה כלי-המלחמה מרם יראה איש עברי....
  - אין מעצור לה' להושיע גם בלי חרבות.
- אמנם, אבותינו ספרו לנו, כי נצחו גם בקלעי־האבן ובברר אבנים. אשר המשיר עליהם ה'. בגוס האויב דרך בית־חירון. אבל לוא היו גם חרבות אתנו. אז הכרענום כלם ולא היינו מגיעים לחרפת שילו ושבי ארון ה' צבאות...

פני שאול האדימו מסערת-לבו-

בן-קיש, התעזור החרב כלי זרוע ה' ואם החנית תועיל אם יד אלהים לא — ההיה בשונאיו ?...

הזוהר אשר במערב הועפם כלו ופני שאול גם הם עוּרְפְּלוּ רק עיניו התעמקי. כמו בקשו תשובה על דברי הרואה. מגל-הלבנה הַחָּגֵּר ירד לשפולי הרקיע, לערי הפלשתי, והמזרח הושחר כלו. כוכבי-הליל נגלו. עולים הם מעלה-מעלה, נוצצים ומתגלים הדשים לרגעים, נוצצים, לוחשים וכמו מדברים.

והסביבה הרחוקה נגוזה כלה. ערי-ישראל וכפריו נעלמו. העם שבמערב — מישור אפל במקומו. מישור אוירי ורופף; הבמה הקרובה — רק אפם קצות קרנות המזבח אשר עליה נראות, — ובתי=העיר, הגערמים זה על גב זה, מופיעים כגוש אחד חֲוֹרְוָר... עוד מעם ונמם הכל באור הכחול-השחור והגג עם צופיו השנים נראים כשמים בגלי ים כחול-שחור, ים-אויר מסביב ותכלת שמים משובצים מלמעלה. . . .

הרואה התפרקד על יצועו, עשף את גופו באדרת-שערו להגן עליו מפני רשל, ופניו למעלה אל הכוכבים המבריקים והקורצים.

וכמו התעורר:

יומה חפצם של תושבי ההרים אשר עברתי בן־קיש?

שאול נבוך. היגיד אם לא יגיד? –היגיד את תלונות העם על בנין, בני הרואה, שנמו מדרך אביהם הישרה? היספר כי כל העם מקצהו עומד על דעתו לדרוש מלך, אשר יצא לפניהם ואשר ילָחם את מלחמותם?..

- הגדי בני. אל תכחד ממנו דבר. דרך העולם ככה: זה עולה וזה יורד. עוד לא שקעח שמשו של עלי -- ועליתי אני. ועכשו כבר מאם העם בי... אמור, בן-קיש, אמור, מה חפצם של תושבי הערים והיושבים בחצרות ואהלים.

- --- הרואה !... הַמִּמְהָ יפָּלא דבר ? עוד העם מתאונן ומבקש... מבקש מלך... אשר ישפיט... אותם... אשר יצא לפניהם וילחם את מלחמותם, ככל הגויים...
  - והאם רק המלכים נלחמים? האם הם המנצחים? —
- מאז מלוך מלך בבני עמון העיז לבוא אל גכול הגלעדי. ובהתאחד סרני פלשתים

  והמליכו מלך בגתי התגברו והעפילו לעלות אל ההרים. ועד בית = חורון ומצפה
  הגיעו ומתימרים הם גם לשים גציב ב ג ב ע...
- ואלהי אכותינו איהו ? אלהי דבורה ושמשון, ירובעל ויפתח ? מי נצח בנחל קדומים, ומי על מעברות הירדן ? מי באבל = כרמים ומי בבית כר? האם מלכים הם שנצחו במלחמות אלה ?...

שאול שתק. הוא התבונן אל הזקן השוכב ופניו למעלה, ויורד את עיכו ולא ידע לענות דבר.

- --ואתה, בן־קישו הוְצאת במלחמת ביתְ־כר? הראית את נפלאות-אל על יד אבן-העזר? ההתבוננת איך נדהם חיל הפלשתי אזור חרב וחנית לפנינו אנוו אשר רק בשם אלהי-הצבאות אזרנו חיל?
- לא הייתי שם, ענה שאול כנכלם : לא הייתי. אמי לא נתנתני.
  יחיד אני לה ואבי זקן, ומשפחתנו קטנה וצעירה... וגם לא לבי הולך אחרי מלחמה,
  הוסיף בלאט : בשדה אחרי הבקר, בחרשי בצמדי מענות שְּדִי, ברעותי את הצאן
  על יד המעין, שם טוב לי, שם אנוח... אהב לראות את עדרי-הצאן הנאספים
  על יד הבאר. בצהרים, להקשיב לצפציף הצפרים. בחפשן מקים ללון בערוב יום.
  ולהתבונן אל מי-המעין המפכים בסתר מתוך המלע... אין לבי לשפוך דם...

:הרואה עצם את עיניו והקשיב

- ירא אתה את המלחמה. איש־ימיני ?
- אין בני=הימיני יראים את המלחמה! ענה שאול בקול בטוח: הלא אתה, הרואה, יודע את אשר נעשה בהַקְהֵל עלינו כל שבטי-ישראל לְמִדְן ועד באר-שבע. ואין פחד גם בלכי, וכשמשון הצעיר אשסע את האריה בהתנפלו על צאני ובקרי- אך להלחם, לערוך קרבות —אין נפישי לזה. . . .

פני=הרואה הוארו קצת: .הנה האיש... זה יעצור בעמי !.. אומץ לב בעת־צרה וענוה וצדק ביום שלום"...

- והמצא העם איש, אשר ... אשר וצא לפניו ואשר ילחם לו ?...?
- לאי הרואר! עוד שבשי ישראל נצים. בני-אפרים הגאים חפצים במלך משבטם. ממשפחת=אלופים, ולבני שבט אחר הם בזים. מתקלסים הם בכל אשר איננו א פר תי ואומרים: מה יושיענו זה ? ובני≥יהודה, אמנם שוקטים, אינם אומרים עוד דברי אבל נראה לי, כי גם הם הושבים מחישבות-מלוכה... וככה כל שבט מתנשא למלוך. ות מדת ישראל הלא לך ולבית≥אביך! פלטו שפתי הנביא כטו בלי משים.

שאול קפץ ממשכבו. זאת הפעם השלישית אומר לו הרואה דברים סתומים אלה... אל מה ירזמון מליו, ומה היא הקסְרָה?

: קיםיה הומיף

- ושבט הימיני מה ה וא חושב ? הילך אחרי אהיו בני־יוסף, או אחר שכנו יהודה לבו נוהה ? או אולי יבקש לו מלך בבני־שבטו ? ובית־אביך ? ...
- לא, הרואה. אנחנו, בני=הימיני, מקשני שבמי-ישראל אנו, ומשפחת קיש הצעירה מכל משפחות-בנימין, אין בינינו הוגי מחשבות כאלה... יודעים אנו את ערכנו, את המלחמות, אשר נלחמו בנו אחינו על מעשי־גבעה. לא שכחנו, ועד היום אנו מבקישים נשים מבנות שבמים אחרים, אשר לא יאבו להתחתן בנו. לא, בגדולות לא נלך ולמלוכה לא נשאף. את שדותינו אנו עיברים ואת בקרינו וצאננו אנו רועים ולתשועת ה' ניחל, ומבלעדיו אין עור...

הרואה שומע ומקשיב -- ולבו דופק בחזקה...

יוזה יעצור בעמי !... זה הענו. הצנוע, אשר בגדולות איננו הולך. למלחמה איננו שואף, וממשפחה צעירה הוא"...

- ?בן=קיש! ולוא בחר העם למלך בך

שאול התרומם ממשכבו, עמד על ברכיו לפני הרואה. החריש זמן מה. בשומו בו את עיניו בחשכה, ואמר בקול רועד:

אל-נא, הרואה! אל-נא תהתל בי! מי אני ומה משפחתי? — ואם לא נקלותי בעיניך, הייתי בוחר הְהַמְנוֹת במשרתי בית-ה' על-יד הבמה, להתנבא עם להקות הנביאים הַנָּבָּאִים, אשר אתה עומד נצב עליהם' בהצליח עליהם רוח ה' . . . אבל את המלוכה . . . לא . . .

נדם שאול... ולב הרואה דופק והולם...

מגל-הלבנה ירד עד האופק ונבלע בתהום-השחור. הכוכבים תפישו את כל מרחב הרקיע והם מלחשים עתידות זה לזה... האויר מלא סודות בליל-שמורים זה: סוד העבר הרחוק ורזי-העתיד... בא הקץ לתקופה אחת אשר לעם הצעיר והנענה ותקופה חדשה הנה היא באה לו...

שכבת=המל · כסתה את הגג. הרואה מתעמף באדרתו ושאול — בטליתו העכה והם מתכוננים לתת שנה לעיניהם•

וחושב שאול: שלש פעמים רמז לי הרואה על-דבר שבטנו. האמנם עוד לא נמחה כלו הקלון, שהמיטו עלינו בני-בליעל, אשר יצאו מקרבנו אז, בימי הפלגש בנבעה? ... ואולי איננו מהתל בי? – ואולי א ב נר דודי, זה גבור-שבטנו, אחד מן המתאוננים על אשר חדל הרואה הזקן להלחם בפלשתי. – אולי הוא מתנשא למלוך? ומה היא שחמדת=ישראל" ובמי מאתנו היא? – חידות לי דברי הרואה! ולמה זה קרא לי, הצעירי לשבת עם שלשים נבחרי=העם, נכבדי=הקריה, ומקום נתן לי בראש הקרואים,

על-יד ימינו. והרים לי למנה שוק ואליה, אשר היו מוכנים לי למועד ? ... כל חמרת ישראל לד ולבית אביד"!

אמנם, לפנים הְצְמֵינֵנוֹ בגכורה, וכלנו כאיש אחד עמדנו נגד שמק הצבאות לעשרת שבטי ישראל — עשרים ושימת אלפים נגד אדבע מא ת אלף איש שולף חרב, ובשתי מערכות הכינו בהם מבה גדולה... וגבע מולדתי ואנשיה, אלה שם להם בגבורים: שבע מאות איש בחור אמר יד ימינו קולעים אל השערה ולא יחמיאו... ורק בשלישית, בתת המתנפלים אורב לעיר מאחריה, הכריעונו והמיטו עלינו את החרפה... ואבי, שהיה עוד ילד קמן, נמלט עם הנותרים ל ס ל ע - ר מ ון וארבעה חדשים לא יצאו מבין מערות-ההרים...

ומאז קצפו עלינו שבטי־ישראל, ולמלחמה ראהרונה לא קראו לנו.

והנערות, אשר יצאו לשאוב מים ואשר פגשוני... איך סבבו עלי כלן, הביטו בי, צחקו, קראו בנעימות: "עֻלוּ... כֵן הַמְצָאוּ אוֹתוֹ... כְהַיוֹם הַמְצָאוּ אוֹתוֹי. והביטו בי בעינים שחורות, יפות, נוצצות... מדברות וצוחקות, כמו מנבאות לי שיבות... ולו ידעו, כי בן-ימיני אניי...

"למי חמדת-ישראל — הלא... לך... לך"...

ורגוף הבריא, הגוף הצעיר והחשון, העיף מנדודים בחום=היום, המכולבל מן הכבור הרב. אשר נתן לו הרואה, ומכל אשר שמע בערב הזהי נרדם ויישן...

ועל ידו שוכב הרואה הזקן. עיניו נטויות אל השמים וספיריהם, אל כוכבי-הלכת המזהירים. כמו בכל לילה מביט הוא אל פועל=ה' ומתפלא על יפי=תבל והוגה ביוצרה, אשר יצר את הכל בתכונה ובחכמה ובדעת עד להפליא.

והמהשבה האחת עולה עוד פעם על לב הרואה הזקן: זה יעצור בעמי! ... זה הצעיר במשפחה קשנה, מבני=הבליעל של גבעי – זה יעצור בעמי, הוא יהיה המלך וישפוט את העם במקומי... ואני, בן=אלקנה, ממשפחת אפרתי, חניך עלי הכהן, אשר נלחמתי בפלשתים ואכם מבה רבה, אישר הקימותי מבני=העם לנביאים, – אני ובני יורדים ורוח-אלהים תלקח מאתנו"...

"זהיינו ככל הנויים" — לגויים מלכים ורככ וסוסים — זגם לנו יהיה כן; הגויים עיבדים למלכם ולשריו ילפלגשיו — וגם אנו נעשה כן; ואם הגויים משתחוים לבעל ולעשתורת — גם אנחנו נשתחוה להם ונעכדם.

אינה עושה נפלאות בעת ? האינה יכולה לעצור בעם - האינה אינה עושה נפלאות בעת ברה ומצוקה ? והמלחמת האחרונה פה, תחת ההר

והרואה הזקן מתרומם מעל יצועו ויושב. מלים גופו באדרתו מפנו הקור החודר בעצמותיו הזקנות ומסב פניו אל המקום. אשר כו נעשו הנפלאות ביום אשר התנפל הפלשתי על ישראל.

חושך ושקט מסביב. לא נראה ולא נשמע דבר. אין מזרח ואין מערב. נדמה תבל כלה והאפלה אפפה את הכל. השמים השחורים נראים כקרובים מאד אל הארץ והכוכבים כאילו עוד מעט וירדו על ראשך ותתפשם בידיך...

הרואה שם את עיניו במרחק. אשר משם נראים בימים הבהירים הים הגדול ואהלי-הפלשתים.

: והוא זוכר ימים מקדם

הוא עמד על הגג הזה. מפה הרים את ידיו למעלה. לאלהי=הצבאות. כי יבוא לעזרתו ויפקוד את צבאות-עמו. הם נאספו בלי חרב וחנית. רק באבני=קלע. חרבות=צורים היו רק בידי אחדים, אשר באו מן הגלגל ומערבת-הירדן... ובעוד העם המתאסף לצום הקרוא שואב מים ושופך לפני ה'. כמנהג מימי קדם. ובעוד הוא, הרואה מעלה את שלה־החלב לעולה כליל,—והפלשתי ממול גזר וחדש ההשתער במערת=מלהמה... עוד מעם והקיף האויב המזין את גדודנו. עוד מעם והשמידנו — ופתאום משמים ירעים ה' בקול גדול, כל אפסי=ארץ ירעדו וכמו בימי בן=נון נפלו אבני-הקלע כאבני אלגביש מן השמים על הפלשתים... מחנה=האויב נדהם ומהומה באה בחילו, וינם מנוסת=מות... ובני ר מ ה מולדתי היו הראשונים. אשר רדפו אחרי האויב—בחילו, וינם מנוסת=מות... ובני ר מ ה מולדתי היו הראשונים. אשר רדפו אחרי האויב לא בקשת ולא בחנית, כי באבני-קלע ביד, ובפיהם קריאה גדולה: .לה' ולשמואל!י. מתחת לבית=כר ועד השן ועד האבן הגדולה. אשר העמדתי לאות לאמר: עד הנה מתחת לבית=כר ועד השן ועד האבן הגדולה. אשר העמדתי לאות לאמר: עד הנה מיונו ה'!

"ובלי קשת וחנית. בלי כידון ורומח, בלי מלך ולא ככל הנויים"!" — מלמלו חרש שפתי הרואה... "והם דורשים: "מלך. אשר יצא לפניהם ואשר ילחם את מלחמותיהם"... והמלך מה יעשה להם ?"...

הרואה שכב שנית על יצועו ועיניו השמימה אל היוצר-כל והיודע הכל. הישֶּׁמַע בְּקוֹל הָעָּם לְכָל אֲשֶׁר יאֹמְרוּ אֵלֶיךְ!' — קרא אליו קול גדול ממעמקיד לבו, קול-פתר, קול-פליא, קול-ה׳.

תופלאים דבריך. יוצר-כל. עמוקים הגיונותיך — ומי יבינם, ומי יהדור אליהם "שְּׁמַע בְּקוֹלְם"! מרוע? ואם מכקש לו הילד משחק, אשר אסין צפוי לו ממני, האמנם נתנהו לו בידינו? האמנם אין עלינו החובה להסיר ממנו את האסין בחוזק=יד אם אינו שומע ברצון! למובתו ולאשרו. — אמנם העד העידותי בהם ואת תיצאות המלוכה לרם הגדתי: עבדים נרצעים בגיפם ובנפישם למלך יהיו, כמצרים המשועבדים לבן־אָמון מלכם־אלילם, כעמונים למלכום וכמואבים לכמוש . . . אבל הם צועקים: לא, מלך יהיה לנו, ככל הגויים! אכל הגויים הלא החליפו פסל עץ ואבן בבן-אדם רמה ותולעה. ואולם למאם באלהים חיים, מלך ישראל ולוחם מלחמתו! בבן-אדם רמה ותולעה. האין זה חמאת-מרי?

אבל הרואה שומע שנית את קול-האלהים אשר בלבו:

- שָׁמֵע בְּקוֹל־הָעֶם...

ושפתיו נעות בתפלה:

רק אתהי אשר בידיך עתותי כל גוי ועיניך. פקוחות על דרכי כל העמים ולא יפלא ממך כל דברי — רק אתת ידעת מראשית אחרית, מה יהיה לעם הזה אם אשמע בקולו'...

הרואה מביט למרחוקי מנחש את העתידותי מנסה לחדור אל הדורות הבאיםי מחפש אחרי קו-אור מאת היודע-כל. אשר יגונב אליו, אולי יבין את אשר יקרה את עמו באחרית הימים—

ופתאום יורדים פלני-אורה אל לבו. הוא מביט אל השמים מעל—ולבו מתלכד עם לב-הבריאה. עם השמים וכוככיהם, עם הארץ וכל אשר בה ועם אלהים יוצר כל אלה. ומלבו מתפרצת הקריאה:

אלהי. מה רבה חכמתך...

יָה יַעַצוֹר בַּעַמִי !'... גרופית בן=שקמה זו לא תעוז להתגאות. הוא לא יבוז לבני השבטים המכובדים ממנו לקחתם לרצים לו. הוא לא יתעמר בכנות=עמו לשימן לרקחות ולשכחות — הוא את חרישו ידע, את צאנו ובקרו לא יעזיב ואל אלהיו יפנה לעזר — — הוא

..."! אלהיו מה מוכה עצתך

והשמים משחירים וכוכבי-אל נוצצים. חודרים הם אל נפשות בני־אדם וממלאים אותן רזים וחידות אין-קץ.

והרואה מסתכל בהם וחש עתידות לו-

אני — השופט האחרון אהיה! ולא עוד ישור חופש בארץ; ולא עיד כל איש הישר בעיניו יעשה. שלטון-העס יכלה, ולשופט לא יתרומס עוד האישי אשר ר ו ח אלהים בקרבוי כי אם מי אשר כ ח בו לעצור ולהכניע את העם.

"ויצא המלך בראש חילו, ונלחם את מלחמת עמו. וכבש את הארץ מדן ועד באר-שבע ומהים ועד הנהרי ומלאה הארץ רכב ופרשים, בחורים-קַלְעִים. אחוזי-חרב ומלומדי-מלחמה. והיההעם מאושר, מאושר...

"ובני-הנביאים. ההולכים להקות-להקות לבקש את ה', שרים בשירים לקול חליל ותוף. נבל וכנור, ההולכים. ומתנבאים, רוממות אל בגרונם ואת היוצר ישבחו —, אלה ילכו הלוך ומעוט ויסופו. באלה יתקלס העם ועליהם ילעג: הגם אלה בנביאים? — בנות-ישראל תצהלנה רק לקראת "המכים באלפים ורבבות" ולא לקראת אלה אשר ינבאו וְיַרְבּוּ חזון"...

שנת הרואה הזקן נדדה. כבר כששה חרשים הוא פונה אל ה' בשאלותיו אלה הכל ואין חזון נפרץ. הכל סתום וטמיר לפני הרואה, אשר בימים הראשונים ראה את הכל

וחזה מראשית אשר יבוא. עתה הוא מתלבט כנשר בכלוב.

וככר עברו ימי הקציר והאסיף מיום אשר שלח את העם לכיתו — ורוח-אלהים לא צלחה עליו ולא גלה אלהים לעכדו את סידו ברבר המלוכה. וחשב הרואה — אולי הבין העם את משוגתו ושב עד אלהיו ושופשו. אך היום, בעמדו על יד השער ובראותו את הצעיר גכה-הקימה ויפה-התואר ונערו עמו, הרגיש פתאום, כי יד-ה' נגעה בשפתיו בעת אשר אמר: "הְנֵה הָאִישׁ וֶה! יַעְצֹר בְּעַמִי !" —

ומתהפך הנביא בנדודיו ולבו חולה עליו ועל עמו-

וכמו מבקש הרואה משפש-צדק מאת הכוכבים החופפים מעל לראשו ומן הרוחות הנעלמים. המרחפים סכיב—ולשוא! אין אור פנימי, אשר יגלה לו את האמת הנעלמת — מדוע ולמה?

ובני ?-האמנם כל כך נמו מן הדרך? האמנם אינם דואגים לעם ? וכי כבני-עלי נחשבו, אשר עשו את מעשיהם הרעים פתח אוהל-מוער ולא יתבוששו ?.. אבל, אם בני אינם ראויים להיות שופטים,—יבוא השופט משבט אחר ולא יתן העם את צוארו בעול אדם, אשר יעשה מלוכה על בני-ישראל ועד עולם לא ימישו צואריהם מעולו!

ומעיף הרואה את עיניו לצד האיש השוכב על ידו וישן שנה עמוקה.— ורגש־שנאה חודר אל לבו, שנאה על אשר בבלי דעת גזל ממנו את שלטונו, את פעולתו את רוח־קדשו, את הכל, את הכל.

> ומתחמץ לב הרואה הזקן וקשה לו. קשה מאד. הוא עומף את ראשו באדרתו ולבו הומה.

והנה חמורים נוערים מלממה בעיר.. פה ושם נשמע קול-ריחים—מלאכת בנות-החיל, אשר קמו בבקר להכין פרף לביתן; מבעד החלונות גראה אור גר, וצללי-אדם מתנועעים בבתים . העיר מתעוררת ליום הבא, לחיים הדשים.

חְוְרוֹ פני המזרח—קו כסף עמום נמשך מקרבת גבע ומגיע עדי בוסובית לחם...
הכסף מתחור, מצטלל ומקיף את הסביבה... קרא הגבר — וחברים לו המתחרים זה בזה בכל קצות העיר. הנה האירו פני המזרח עד חברון ועד הרי אפרים. הכוכבים הקשנים נעלמים בלי אשר תכיר בהם עין והגדולים מתאבקים עם הכליון, ולאמ-לאש

השלח

48

גם הם דועכים וכבים. והכסף שבמזרח הולך ונהפך לנחל זהב אדום, ההולך וזורם עד הרי-ה ע ב רים והר-גבוניי.

רעדה עברה בכשר הרואה הזקן... הוא הסיר את אדרתו מעל ראשו, ישב והתבונן... חלף הלילה—וחלפה ממשלתי. ביום הבא כאחד האדם יַחָשב ובידיו הוא יאולץ להמליך מלך ולהבים צר־מעון... מהיום אין שופט בישראל ויש מלך. בן־אלקנה אפרתי יורד מגדולתו ובן־קיש איש־ימיני עולה על מקומו !..

המזרח מכוכה כלו ארגמן. הרמה אשר מנגר אדומה כלה. כפות הבתים וגותיהם מצד מזרח מאדימים בדם צאת השמש. ורק השפלה הרחוקה ו ים = פלשתים עודם שוכנים בערפל והאיר המפציע מסביב אינו מגיע שמה.

הרואה נגע בשאול, אשר ישן שנה עמוקה. \_\_ קומה וַאַשַלְחָה יַ...

שאול התעורר בבהלה... הוא הביט בעינים קמות אל פני הרואה חזקן—ורעדה אחזתו עוד יותר... מה זה ? האמנם הרואה לפניו ? האמנם יותר... מה זה ?

הוא חלם חלום מוב ונורא כאהדי

יושב הוא בלשכה הרחבה שעל גג=הבית אשר לרואה. הקרואים הנכבדים ובני=הנכיאים יושבים מימיגו ומשמאלוי שרים בשירים ומנכאים. המבח מביא לו שוק ואליה שמנה והרואה מצוה עליו לאכול. מרחוק הוא רואה נערות וכדים על ראשיהן. מציצות הן אליו, מבימות בו ומחייכות לעומתו. פתאום הן נאחזות כְּלָן בידיהן, יוצאות במדלות ושרות:

יְּלְמִי כָּלְּ־חֶמְרַתּיּיִשְׂרָאֵל יּ

יָלְמִי בָלּיַחֶּמְבַרתּיִישְּׂרָאֵל ?

- הַלֹא לָה וּלְבִית־אָבִיה י

רגע — ונעלמה הלשכה. הנערות והקרואים נהפכו לאכרים וליוגבים, והמוני=עם. אשר מספרם עולה לאלפים ולרבבות, כולם מטפסים על ההר וצועקים אל שמואל:

-- הבה לנו מלך! מלך, ככל הגויים!...

וכולם פושטים את ידיהם אל הרואה הזקן, העומד ומבים בזעף...

והנה קם הגביא ועסד על אכן גכולה וגכוהה. בשתי ידיו הרים את שאול למעלה : וצעק:

. הנה המלך אשר שאֶלתם!

ובתנופת-יד אחת השליך אותו ארצה. מן האבן הגבוהה אל התהוםי—והוא נופל...

קומה ואשלחך!... הנה אזר היום... היום קמה ממשלת מ לך בישראל.

כלתה תקופת השופטים ··· אתה המחר ואני — רק יום-אתמול הנני אתה המושל ואני נכנע לך...

ופני השופט הזקן חָוֶרים וקודרים...

החלום הנורא שרם יפוג מלב-שאול, וקול הרואה אישר היה לו המשך החלום, הרהימוהו עוד יותר, והוא מביש לפניו בלי דעת...

-- קומה ואשלחך!...

והרואה קם. לובש את אדרתו, עומד רגע ומתכונן אל השמש הכוקעת מעל להרי-העברים ומפיצה אור – ויורד מן דגג. אחריו קם שאול, ובלב חרד ופג יורד גם הוא אחרי הרואה...

בעלות השחר יורד המלך במדרגותי אשר כבוא השמש עלה עליהן והוא בן המשפחה הצעירה אשר לקמני שבמי-ישראל ...

ירושלים תמוז תרים.



## הַמִּשְׁפָּם הָעִבְרִי.

מאה

ש. א. פַּוְּ

I.

כל עם ועם. כשהוא עומד בפני השאלה, כיצד לסדר את החוקים שלו ולסגל אותם לחייו, מתעוררת בלבו גם שאלה ישנה זו. שכבר נתחבמו בה אנשים רבים ונדולים:

• מיצא המשפט מאין ? איה מקורו. סכת-הסכות ועלת-העלות שלו ?

הרבה תשובות יש על השאלה, אך כולן מתכוונות לשתי שימות: א) השימה המבעית; ב) השימה ההיסמורית. השימה המבעית, שהיא במויה של האידיאליות המוסרית. מחלטת. שיש בעולם צדק מוחלט, חוקים מוסריים ונצחיים. השימה ההיסטורית, שהיא במויו של רעיון-ההתפתחות במוסרי עומדת על ההשקפה, שמוסר בכלל ומשפט בפרט הם תולדתה של התפתחות-האדם; ולפיכך אין חוקים נצחיים כלל. בהתאם לשימות אלו אומרים בעלי השימה הטבעית בפילוסופיה של המשפטי שחוץ מן המשפט החיובי. כלומר החוקים הנוהגים במדינה, יש עוד חוקים מבעיים. שאינם משתנים על-פי תנאי המקים והזמן, ואפשר להניח ביסוד חמשפט החיובי את החוקים המבעיים. ובעלי השימה ההיסטורית מחלימים. שזולת החוקים החיוביים, שהם תוצאות-ההיסטוריה, הסכום של התפתחות האדם והחברה באותו זמן ובאותו מקום, אין כלום-מישפט טבעי, שיהא שוה לכל מקים ולכל זמן, אין.

שתי הדעות הללו הולכות ומלוות את האדם מימים קדמונים. המחלוקת שבין ישתי השימות נתלקחה עוד בין פילוסופי=יון. הסופיסטים שנוי שאין ביסוד המשפט שים דבר, שאינו משתנה; מחזות-החיים, שאנו קוראים להם משפט או צדק, הם תיצאה של הסכמת אנשים בינם לביניהם. החוקים הם המצאה מלאכותית של שכל האדם. מתחלה היתה רבה רעת האדם, מפני שלא היה שום מורא ופחד על פניו ואיש הישר בעיניו יעשה. משטר זה היה מסוכן לבני-האדם. כי הוא השלים על החברה את כח-האגרוף. ולפיכך התאחדו החלשים שבבני-האדם לחברת וחקקו חוקים של צדק ומשפט, שעל-ידיהם שמו רסן בפי בעל-הזרוע.

על דעה זו התקוממו פילוסיפיביון היותר גדולים: סוקראמס, אפלטון

ו אורים טון. לדעת הפילוסופים האלה, לא כל דמשפט הוא מעשה מלאכיתי של בני-אדם. ביסוד דמשפת מונח, לפיהם, המשטר הנצחי של הָאַלִים, שהוא שליט בכל המבע. ביחד עם החוקים, שחקק האדם, יש חוקים נצחיים בלתי-בתובים, שהשכל האלהי נמע בלבותיהם של בני-האדם.

ואף בין חכמי-המשפט הרומיים שלטה הדעה. שביחד עם המשפט החיובי. שהולך ומשתנה ממקום למקום ומתקופה לתקיפה (jus civile), יש עוד משפט מבעי (jus naturale). שיסודו בטבע השכל האנושי. על-פי שהמשפט המבעי כל האנשים שווים, ואי-אפשר שיהיו אדונים ועבדים, בעוד שהמשפט החיובי. להפך, הוא משפט של מעמדות, שמהם אחדים מושלים ואחדים נכנעים.

גם האסכולם של ימי-הבינים ידעו את ההבדל בין משפש נצחי, משפט אלהיו למשפט עובר של בני־אדם. בתלמוד כבר יש רמזים לשיטה המבעית: "התורה נבראה עד שלא נברא העולם". הרמב"ם מדבר על נמוסים, שעשו בני האדם מלבם. ונמוסים אלהיים, הבאים על ידי הנביאים 1). בעל ה"עיקרים" רואה בדת שלש צורות: מבעית, נמוסית ואלהית. "המבעית היא שוה בכל מקום ובכל זמןי הנמוסית היא מה שתסודר ע"י חכם לפי המקום ולפי הזמן... מצד הסדור השכליו ואשר יחייבוה השכל האנושי בלי הערה אלהית" 2).

הפילוסופיה המשפטית החדשה הכניסה שנויים ידועים בהגדרות הללו, אך גוף הענין נשאר כמו שהיה. הוגו גרוציוס, אבי השימה המבעית החדשה משחרה קודם כל, את הפילוסיפיה מן הדעה התיאולוגית, שנספחה אליה בימי-הבינים. החוקים של המשפט המבעי אינם תלויים בכח-עליון. יסודם בשכל האנושי, ועל-כן הם נצחיים כהשכל והכרחיים כחוקי-החגיון שלו. הם אינם משתנים. כמו ששתי פעמים שתים תשארנה לעולם ארבע ולא חמש. החוקים המבעיים הם חוקים. שאפשר למצוא אותם על-ידי השכל הישר וההגיון. הם לא תוצאות-החיים, אלא אדוני החיים. את החוקים החדוביים, שמתנגדים לחוקים המבעיים, צריך להרחיק מן החיים, מפני שהם מתנגדים לשכל.

השקפה זו נתנה למשפט תכונה ריבולוציונית. ובאמת שיטה זו הולכת ומתחדשת בתוקף ועוז בכל תקופה של מהפכה. בימי המהפכה הצרפתית היה ז' אַן ז' אַ ק רוּ סוֹ נביאה. על־פי המבעי — אמר הפילוסיף השוויצי. — כל בני־האדם הם בני־חורין; ואף־על־פי־כן יש אדונים ויש עכדים. על־פי המבעי כל בני האדם שוים; ואף־על־פי-כן ההבדל בין העושר והעוני הוא מחזה כללי. "על-פי המבעי כל בני-האדם אחים, ואף-על-פי-כן המלחמה בין הלאומים והמעמדות הולכת ונמשכת בכל הדורות ובכל הארצות. אלהים עשה את האדם ישר ורק הוא עצמו התרחק מן המבע והמציא חוקים

<sup>1).</sup> מורה נבוכים, חישו פרק מיא.

<sup>2).</sup> עיקרים, מאמר ראשון, פרק זי.

כדי להעיק על חבריו. היוצא לנו מזה, שצריך להעכיר ספיג על החוקים, שעשו להם בני-האדם, ולשוב אל החוקים המכעיים".

על פי תורה זו הכריזה המהפכה הצרפתית את "הזכות של האדם והאזרח", שביסודו מונחת הסיסמה: הזרות, שויון, אחוה". נפוליון הראשון והאזרח", שביסודו מונחת הסיסמה: הזרות, שויון, אחוה". נפוליון הראשול לעצמו שלא השאיר מן המהפכה הצרפתית אריח על גכי לבנה, אף-על-פי שסגל לעצמו הרכה מסיסמותיה, הוציא בתחלת המאה שעברה את ספר-החוקים ששמו נקרא עליו. בספרו זה במל את כל החזקים, שהיו שולטים בצרפת עד המהפכה. ולא התחשב עמים כלל. לנפוליון, שיסד דינאסטיה חדשה באיר.פה. היה חדוש זה, שיסודו בשיטה הטבעית. גם עסק טוב: על-ידי ספר-החוקים שלו השתדל להשכיח את כל החוקים, ששמות מלכים אחרים נקראו עליהם. ואמנם, לספר-חוקים זה (Code Napoleon)

על התיחסות זו למשפט של העבר, וביחד עם זה לשיטה הטבעית. שהתירה התיחסות כזי, התקומם הדור שאחר המהפכה הצרפתית. ראש המתקומטים היה דמלוטד הגרמני המפורסם ס אַ ב י נ י . לדעתו, אף המשפט החיובי אינו יצירה מלאכותית של בני־ אדם ואינו תלוי ברצונם כלל. המשפט הוא תיצאה הכרחית של השתלשלות ההתפתחות ההיסטורית. משפט כל עם ועם הוא התגלות הכרחית של ההכרה העצמית והרוח הלאוטי באותה תקופה ובאותו מקום. שנעשית על-פי חוקי היסטוריה קבועים. מנקודת-השקפה זו מחה אבי השיטה ההיסטורית נגד אלה הסוברים, שאפשר לברוא קיבץ של חוקים על-פי השכל הישר בלבד, שיהיה מסוגל לכל זמן ולכל עם: "אין משפט כללי ונצחי; משפט הוא תולדת ההיסטוריה!".

וכדאי להעיר, שבתקופה של מהפכה מתחדשת וכאה לעולם תמיד השיטה הטבעית. שהיא כעין יסוד חוקי למהפכה. כמו בצרפת, כן אף לפני המהפכה הגדולה ברוסיה הרים הפרופיסיר הֶ סֶ ן על נס את השיטה הטבעית. המהפכה הסוציאליסשית, שבאה אחר המהפכה המדינית, לא רק הכריזה על יסודותיה של השיטה הטבעית, אלא גם נטעה אותה בחיים. הבול שביים — דיני-מסונות אין להם כלל, מכיון שאינם מודים בקיום רכוש פרטי. ובנוגע לדיני ענשים, נפישות וקנסות — בטלו את כל החוקים הקיימים ופסקו, שהשופטים חייבים לשפוט רק על-פי היושר ולא על- פי חוקים כתובים באיזה ספר-חוקים שיהיה.

איזו משתי השיטות הללו היא יותר נכונה? — המחלוקת בדבר שתי השיטות. שהיא עתיקה כמחשבת=האדם. לא פסקה עד עכשיו. יש סיברים, שהאמת היא לא על צד אחד מן המחולקים, אלא באמצע. באמת, אי־אפישר לאמר יחד עם בעלי השיטה המבעית, שאפישר לחוק חוקים על=פי המשפט הטבעי, כלומר, חוקים מסונלים לכל זמן ועידן. בעלי השיטה הטבעית עצמם לא יכלו למצוא את החוקים הנצחיים. למשל, הוֹבְּס סיבר, שדוקא המלוכה הבלתי=מוגבלת מתאמת היא לתוקי-ההגיון

ולוק חושב, שהשימה המבעית מכירה את המלוכה הקונסמימוציונית לאמתית. הפילוסוף מו, לי סובר, שהמשמר הסוציאליסמי מתאים לשכל הישר, ובן-דורו וול מיר חישב. ש.רכוש פרטי זוהי צעקת המבע עצמו" — . והשימה ההיסמורית לא שמה לב לזה, שחוקים חולפים ועוגרים, ולפעמים הם מתבמלים על-ידי מהפכה, משום שחדלו להיות מתאימים אל היושר הפנימי הנמוע באדם, כלומר, למה שהשימה המבעית קוראת .משפט נצחי". המפשרים בין שתי השימות חושבים, שבכל אחת מהן יש גרעין של אמת. השימה המבעית צודקת בהחלמתה, שיש איזה מצע מבעי, מוסרי, שמכריח תמיד את המשפט החיובי לכון אליו את החוקים. וצודקים בעלי השימה ההיסמורית בזה, שאין חוקים קכועים, נצחיים. החוקים הם גיפים חמריים, שיש להם צמיחה, פריחה, כמישה ומיתה, ורגש=המוסר הוא נשמתם, שהיא לעולם עומדת.

פתרון שאלה זו חשוב לא משום "דרוש וקבל שכר", אלא מפני שגופי-חיים תלויים בו. בעלי השיטה ההיסטורית באו לידי קונטרוואטיסטוס משונה. לדעתם, איש אפשר להביא איזה חדוש במשפט: הוא הולך ומתפתח מאליו, כהפרי מתוך הפרח, וכל מעשה-אונס ממית את המשפט לגמרו. ורק אם גודה, שיש בעולם גם משפט טבעי על-פי המובן שבארנו. כלומר: רגש-המוסר, שאליו צריכים להיות מכוונים כל חוקי המשפט החיובי, אז רק אז תהיה בידינו מדה, שעל-פיה אפשר יהא לנו לבחון את חוקינו ולדעת, אם הם עומדים על גכה המקום והזמן ואם הם יוצרי התקדמות או נמינה לאחור.

אם נשקיף מתוך נקודות=המבט שבארנו על המשפט העברי. נראה מחזה נפלא מאד: דוקא ההיסטוריםטוס הציל אותנו מקפאון נֶרגרס, והשימה הטבעית במוכנה העתיק, כלומר, שיטה של חוקים קכועים נצחיים. היא שהיתה בעוכריו של המשפט חעברי.

המשפט שלנו היה משפט דתי, כלומר. הוא בא מכח האבטוריטט של האלהות:
"כה אמר ה'". משפט דתי הוא מעולם משפט נצחי ("התורה נבראה עד שלא נברא
העולם"), ועל-כן נאמר עליו: לא תוסיפו ולא תגרעו". וכי יש לך גורם יותר גדול
לקפאון ורגרם מכלל זה ? — ואולם דרישת-החיים גרמה לפשרה: אמנם, החוקים הם
נצחיים ואינם משתנים כלל, אך הראה הקדוש ברוך הוא למשה בסיני "כל מה שתלמיד
ותיק עתיד לחדש", ואם כן כל הלאוים החמירים של "לא תוסיפו ולא תגרעו"
נוסלים מאליהם. והאמת נתנה להכתב, שחכמינו השתמשו בכלל זה באופן היותר

ובאמת. די לקרוא שני דפים, למשל, מפרק "החובל", כדי להוכח, מה רב המהלך מן "המשפט המבעי" שלנו, התורה שבכתב, למשפט חחיובי, <sup>ז</sup>התלמוד. המשנה פוסקת: "החובל בחברו חייב משום חמשה דברים: נזק. צער, רפוי, שבת ובושת.

כיצד? סימא את עינו, קשע את ידו. שבר את רגלו, רואים אותו כאילו הוא עבד נמכר בשוק ושמין בדרך זו את הנוק ואת כל שאר ארבעה הדברים'. והאמוראי שואל בצדק: לשלם? האיך? הלא כתוב: "עין תחת עין. יד תחת יד, רגל תחת רגל"? התירוץ הוא: .תלמוד לומר: "מכה אדם ובהמה", מה מכה בהמה לתשלומין. אף מכה אדם בתשלומין". הקש מסוכן מאד. וכמובן. לא הרגיע את רוחו של המקשן והוא מוסיף לשאול: הלא כתוב מפורש לא מסון, אלא עין תחת עין"? — התשובה השניה באה עכשיו לא באופן פורמאלי, אלא מחוך רגש-היושר. "הרי עין של זה גדולה ושל זה קשנה? איך משלמים גדולה בעד קשנה. והכתוב אמר — "משפט אחד יהיה לכם" — משפט השוה לכולכם'. אתם יכולים לנבא מראש, שאף תשובה זו אין כה כדי להרגיע את רוחו של המקשן, והוא מוסיף לשאול: "הלא אפשר להבין את הכתוב עין תחת עין כך: במקום אורו של חברו שנטלי ישלם (ינמל) באורו? והמפרק בא עוד פעם ברגש-היושר: איך אפשר לקיים את הפסוק עין תחת עין". והוא מסיים בביאור פילולתי: "נאמר: "עין תחת עין". והוא מסיים בביאור פילולתי: "נאמר: "עין תחת עין". והוא מסיים בביאור פילולתי: "נאמר: "עין תחת עין" ונאמר: "כלומר: "מון כו"; אין פילולתי: "נאמר: "עין מחת עין" ונמים באדם כן ינתן כו"; אין פילולתי: "נאמר: "עין מות עין" ונאמר: "כאשר ינהן מום באדם כן ינתן כו"; אין פילולתי: "נאמר: הניתן מיד ליד. כלומר: ממון").

הפסוק .לא תוסיפו ולא חגרעו" גורם לכך, שעל כל הלכה והלכה שואלים .מאי קרא "ד; אך היושר הפנימי גורם לכך, שמבקשים תחבולות לפרש את ה-קרא" ולסגל את החוק להשקפות=הדור שנשתנו. "לעקוב" קורא לזה התלמוד "ב. וזה מעמן של דבר. שלפעמים "מקרא מועט והלכות מרובות", ולפעמים "מקרא מרובה והלכות מועטות", יש הלכות. שהן "כהררין התלויין בשערה" ויש גם "פורחות באויר ואין להן על מה שיסמוכו" "ב.

ומכיון שהחכמים היו על פי רוב "עוקבים", "עוקרים את הכתוב" או "מוסיפים עליו" ל"). צריך היה לחזק את האכטוריטט של החכמים ולהעטיד את הלכותיהם בשורה אחת עם דברי=תורה. דבר זה נעשה על בידי פתגמים שונים ל"). ביחוד הובלט הדבר על בידי הספור הנאה בדבר התנור של צַּכְנָאִי. "לא בשמים היא", קראו החכמים בשבת קול התערבה בדבר בהלכה. אנו שוני הלכות אנו ועלינו מוטל החובה לסדר את ההוקים בהתאם לצרכי־הזמן, והשמים כביכול, למה הם מתערבים בינינו ? הוהקב"ה קא גחיך ואומר: נצחוני בני" ל"). גם התשובה הנאה, שהשיב הלל הזקן לכרי, שבא להחגייר על מנת שילמד ויקיים רק תורה בכתב ולא תורה שבעל-פה, אינו בא אלא לחזק את האכטיריטט של תורה שבעל-פה. הוא הראה לו, כידוע, פעם

<sup>(1)</sup> בבא קמא. פ"ג —פ"ר. 2) סומה, מ"ז עיש. 3) חגיגה, יי ע"א. 4) סומה, מ"ז ע"א.

<sup>.</sup> הזהר בדברי סופרים יותר מבדברי תורה׳ (עירובין). כ׳א. ועוד.

<sup>6)</sup> בכא מציעא, נים עיב.

אחת את הא'ב כסדרה מב' עד ת', וביום השני הפך את הסדר וקרא לפניו מתי'ו לא'. וכשהעיר הנכרי על השנוי, השיב הנשיא: "בעצמך אין אתה יודע את הא"ב, ובכן מוכרח אתה להאמין לי מתחילת הלמוד. ולמה לא תאמין לי בדבר התורה שבעל-פה ?"—היוצא מזה—ישהתורה שבכתב אינה מתקימת אלא על-ידי המסורת, התורה שבעל-פה 1).

מכל האמור יוצא לנו, שחוקים אי-אפשר להם להיות נצחיים ומסוגלים לכל מקום ולכל תקופה. הם רק לבושים לרעיון המוסרי הנצחי, ואם המחזקק אומר לעשותם נצחיים, באים החיים ועל-ידי באורים (התרחבות או התכווצות. כלומר התפתחות) או על-ידי מהפכה הם עוקרים אותם ממקומם ושמים תחתיהם אחרים, יותר מסוגלים לתנאי המקום והזמן.

חייבים אנו לומר, שחכמי התלמוד, שהתירו לעצמם יצירת חוקים חדשים על" ידי דרישת הכתובים, עשו בהלכותיהם מה שעשה המקרא בחוקיו ומשפטיו, מה שבכלל עושיב מחוקקים בחוקיהם. אף הם אמרו: "לא תוסיפו ולא תגרעו", אך בנוסח אחר. "אין בית-דין יכול לכטל דברי בי"ד חברו אלא אם הוא גדול הימנו בחכמה וכמנין" "). ומכיון שירוע, שאם הראשונים כבני אדם אנו כחמורים" "). אין לנו רשות לשנות אף קרצו של יוד מן ההלכה לעולם. ואמנם, האחרונים, שבאו אחרי התלמוד, לא העיזו, על-פי רוב, לשנות את הלכות התלמוד. אולם החיים היו חזקים מן האות המתה. הקנות הגאונים, תקנות של הרבה חבמים, שמצאו בעצמם די עוז לגזור על הצבור ורבינו גרשום מאור הגולה, תקנת מהר"ם על רבית ואחרים), מראות עוד פעם, שאין הוקים קבועים לעולם.

על יסוד האמור אנו באים לידי מסקנה:

חז'ל חשבו לנצחיים לא את החוקים עצמם אלא את רוח החוקים ויסודותיהם. — יסוד-החוקים הוא רגש היושר והצדק — המשפט המבעי, שאינו משתנה לעולם, ועל כן הוא יסוד נצחי- החוקים הם רק לבוש חיצוני למשפט המבעי, ועל כן הם משתנים מזמן לזמן וממקום למקום. כשדרש הנכרי מהלל הנשיא ללמדו את כל התורה על רגל אחת, נתרצה ואמר לו: מאי דעלך סני לחברך לא תעכידי ואידך פירושא הוא, זיל גמור'; זאת אומרת, לא החוקים הם העיקר, אלא תמציתם והוא המוסר.

כשראו התנאים, שהוקי=התורה שוב אינם מתאימים לחיים. קבעו חוקים אחרים. אמת. שעל=פי רוב היו החוקים החרשים כעין באורים לחוקים הישנים. אך באורים אינם יכולים לשנות את גיף הענין המתבאר. —וכאן אין בין המקור ובין הבאור ולא כלום. אין כלום, אך יש הכל! יש הדעה המצורפת, שתורתני, תורת=אמת, נתכוונה

<sup>1)</sup> שבתי ליא.

<sup>;</sup> עריות, פ״א, מיה (2

<sup>3)</sup> שבת, קייב עיב

לאשר את האדם ולאפשר את חייו בחברה. ולפיכך יכולים להתקיים רק החוקים. שהם מכוונים לתכלית נעלה זו.

דעה זו נתנה למשפטנו שתי מעלות טובות. שנותנות לו יתרון על המשפטים. שנשתלשלו מן המשפט הרומי: א) כל דין ודין מתכוון רק להופעה מוסרית וכל דין. שיש בו נגוד למוסר, בטל; לא תמיד הדין הוא תוצאה ישרה. על= פי חוקי=ההגיון, מאיזה כלל, כלומר. אין הדין נוקב את ההר ואי=אפשר לעשות כדברי הרומים: "להחריב את העולם ובלבד שיעשה משפט" (munds pereat).

נעכיר קו מגביל בין שני המשפטים – העכרי – והרומאי בפרט אחד, לשם דוגמה:
החכם הרומי פאול פוסק: "אם מן הצמר הגזול עשית בגד, דין הוא, שהצמר
עומד בעינו, ומשום כך גם הבגד הוא גזול; ולפיכך שייך הבגד לבעל־הצמר" 1).
לפי משנתנו הדבר הוא להיפך: "הגוזל עצים ועשאן כלים. צמר ועשאן בגדים, משלם כשעת הגזלה" 2). כלומר: הבגד או הכלים שייכים לגזלן וחייב הוא רק לשלם דמי הצמר או העצים. והמעם הוא מוסרי: "מפני תקנת השבים" 3). זאת אומרת, שלא לחסום את הדרך בפני הרוצים בתשובה והנכונים להשיב את הגזלה, ודבר זה לא יעלה בידיהם אם יהיו חייבים להשיב לא רק את הצמר הגזול ואת העצים הגזולים, אלא בידיהם את מעשה-ידיהם.

הדברים ארוכים והרבה יש לדבר עליהם. אלא שאין המקום לכך במאמר ירחוני. כאן יכולים אנו רק לסכם מה שהקדמנו בדברים קצרים:

- א) התורה שלנו "דרכיה דרכי-נועם וכל נתיבותיה שלום". תכליתה וכוונתה: המוסר הנצחי שרק הוא מאפשר את חיי האדם בחברה. והלכך, אם החוקים מתאימים לתעודה נעלה זו, אנו הולכים בדרכי התורה. ואם לא אנו בבחינת "תוכו אכל. קליפתו זרק.
- ב) אם החוקים אינם מתאימים לדרישות הצדק והיושר באותו זמן ובאותו מקום, שאנו חיים בו, אז או מהפכה באה לעולם ועוקרת את כל המשפט ממקומו, כאותו האילן. שאין לו שרשים בקרקע וכל רוח קלה מהפכתו על פניו, או-החוקים יוצאים מתוך חוג-החיים בהדרגה (Desuetudo) ובבוקר לא-עבות אחד נראה, והנה החוקים. שעל-פיהם אנו מחויבים לחיות, עומדים מחוץ למחננו.
- ג) המשפט העברי שנה את פניו בימי-התלמוד, שהרי בין החוק של "עין תחת עין ובין החוקים, שנשתלשלו ממנוי כמעט אין שום יחס, אם לא אותו היחס האסכולסטי, שעל-פיו "נזק. צער. רפוי, שבת ובושת" היא היא הדרישה של הכתוב: "כאשר עשה כן יעשה לו". אך באמת הגרעין הוא אחד הרגש המוסרי, הצדק והיושר בשנוי-זמן.

משנה בבא קמא, בים (3 בבא קמא, ציר עיא. (2 Institutiones(1

מוצא-המשפט בכלל הוא רגש הצדק והיושר הנטוע כלב האדם. חוקיו הם קלפתו. החוקים משתנים לפי השתנות דעותיהם של בני-האדם. על-פי תנאי המקום והזמן.

מובן מאליו, שאנו מדברים רק על מצוות שבין אדם לחבירו ולא על אלה שבין אדם למקום. שהן משועבדות לא ליחוסיהם של בני-האדם, אלא להשקפת כל אדם פרטי על החלק הדוגמטי שבדת.

#### ·IT

עכשיו עומדת לפנינו השאלה: אם המשפט העכרי בצורתו הנוכחית מתאים לרוח הזמן או לא. במלים יותר ברורות:

א. אם אין במשפט העכרי בצורתו הנוכחית דינים. שהם מתנגדים לרגש-המוסר של יה וד י-זמננו ? –אני מטעים את המלה "יהידים": אם הם מתנגדים ליושר של אינו יהודי (אם בעלל יש יושר יהודי ולא-יהודי), אין לי בכך כלום, ובלבד שיהיו מתאימים לרגש-הצדק של היהודים, שהמשפט העברי להם הוא.

ב. אם אין במשפט העברי בצורתו הנוכחית דינים וכללים, שאפשר אינם נוגעים ביושר כלל, אך הם נגד ההיים או מעכבים את התפתחותם ?

ב. אם יש במשפט העברי כל אלה המוסדים המשפטיים, שמהלך=החיים של . הזמן הנוכחי צריך להם ?

אם על שתי השאלות הראשונות נתן תשובה חיובית ועל השאלה השלישית תשובה שלילית. נחלים בזה, שהמשפט העברי נתישן. עד כמה נתישן? כולו או מקצתו? אם אפשר לתקנו או לא?—אלו הן שאלות אחרות. כאן חייבים אנו להשיב רק על השאלות שהצגנו.

לאחר שהתעמקנו בענין כהכרת כל האחריות, שאנו נומלים עלינו. הוכרחנו להשיב על השאלה הראשונה בחיוב- "אנו אוהבים את אפלמון, אך את האמת יותר ממנו". הלכות מעין: "אשה פסולה לערות", "מעות גוי מותר", "נשך של יהודי אסור ושל גוי מותר", וכרומה, הם משפטים. שהיושר של יהודי-זמננו. דוקה של יהודים, מתקומם נגדם בכל תוקף ועוז. משפטנוי שהוא נותן לאישה את כל הזכויות, שיש לגבר בדיני-ממונות: היא יכולה להיות בעלת קנין פרטי (הבעל רק "אוכל פירות"), היא יכולה לקבל עליה התחיבות של שטרות, ועוד דינים מתקדמים. — משפטנו זה פוסל את האשה לעדות! ובדבר הגוים יודע אני את תשובותיהם של הסניגורים: אף אני השתמשתי בהן לא פעם. אומרים: זוהי תוצאת התיאוריה הישנה של זכויות אישיות, כלומר, כל מי שבא לארצות נכריות יש לו זכויותיו מארץ-מולדתו; ומכיזן אישיות, כלומר, כל מי שבא לארצות נכריות יש לו זכויותיו מארץ-מולדתו; ומכיזן שהגויים היו מתירים נשך והיו עושים בכלל מעשי-אלמות ביהודים, התירו גם ביהודים את אבדותיהם, נשכם, וכדומה. אבל זוהי תשובה על ימי-קדם. אני יודע גם-בן, שכל

גדולינו דרישו דוקא, שינהגו עם הגויים לפנים משורת הדין, משום "דרכי-שלום" ו״חלול-השם״. אך זהו ענין אחר לגמדו. הצד המעוניין יכל לומר: אני לא רחמים ולא חנינה אני דורש, אלא משפט, שורת-הדין ולא שורת הרחמים.

ודינים אלה: "יש ביד בית-דין להלקות מי שאינו חייב מלקות ולהרוג את מי שאינו חייב מיתה"; יש ביד בית דין בכל מקים ובכל-זמן להלקות אדם, ששמועתו רעה, שהעם מרנן אחריו, להפקיר ממון, שיש לו בעלים"; "לנדות להחרים", "לעשות מריבה עם הראוי לריב עמו ולקללו ולהכותו ולתלוש שערו ולהשביעו באלהים בעל-כרחו... לכפות ידים ורגלים, לדחוף ולסחוב על הארץ"... 1). כלום אף הדינים הללו אינם מתנגדים לרגש-היושר והצדק של יהודי זמננו ? "אמרו: "הלכה ואין מורין כן". אבל גם אני איני רוצה למחוק הלכות אלו; אדרבה, ישארו בארכיון שלנו לדוגמה, כן". אבל גם אני איני רוצה למחוק הלכות אלו לומדי-משפט וידעו את התפתחות המוסר ורגש-הצדק בעמנו.

גם על השאלה השניה: אם אין במשפט שלנו דינים. שהם נגד החיים. או מעכבים את מהלכם, אנו מוכרחים להשיב בחיוב. יש ויש! איני רוצה ללכת כרוכל ולפרוט הרבה דינים ממין זה. אך אקח לי למשל רק דינים אחדים:

ה פורמאליות של דרכי-הקניה: אי־אפשר לעשות איזו התקשרות או התחייבות בלי דרכי-קניה אלו: כסף, שמרי חזקה, משיכה. הגבהה. גדרי פרץ, ועל כולם — קנין אגב סודרי שהוא דרך כללי לכל מיני התקשרות. אז, בשעה שנקבעו דיני-הקניה הללוי היינו גם בניגע לזה העם היותר מתקדם שבעולם. כי באמת הרומיים. שהנחילו לעולם את משפטם, הכבידו על הכאים במשא-ומתן את הפורמאַליות יותר ויותר. אבל אז היו הפורמאליות האלו מובנות: כשהכתב לא היה מצוי אי-אפשר היה למסור דברים מיד ליד בלי פרסים; ולשם זה נתקנו כמה וכמה מעשים של פומבי. יעכשיו הדברים נישתנו כל עיקר. המשא והמתן נעשה גמיש ודורש מהירות, ואפילו חפזין, והמלים שבית-הדין כיתב בשמרות: "וקנינא מפלוני לפלוני בקנין אגב סודר דלא כאסכמהא ורלא כמפוסי דשמרא". כשעה ש"אסמכחא" ונמופסי דשמרא" מעשים בכל יום הם ו"קנין אגב סודר" מחזיר אותנו לתקופה שלפני אברהם אבינו, כשלא היה עוד כסף, וכל הקנין לא היה נעשה אלא על-ידי חליפין, -- עושות את דרכי-הקניה שלנו מגוחכות. והצד המגיחך מגיע למרום-קצו בשעה שהפוסקים שלנו דורשים בהתקשרות של שותפית צורמוניה כזו : .כל אחד מהשותפים יביא את מעותיו ושילו מעות שניהם בכים אחד, ויגבהו שניהם הכים". ואז רק אז השתוף מתקיים. באופן אחר "אפילו קנו מיד שניהם. שיביא כל אחר מעותיו וישתתף בהם, וכתבו שמר על זה והעידו עדים אינו מועיל 2).

<sup>1)</sup> רמב"ם: סנהדרין, פרק כי, די; וציין גם חים, ב' (בטלים אחרות). 2) ח"ם קע"ו.

איך? — דבר כזה אתם דורשים מן היהודי, הסוחר העולמי. המפורסם בזריזותר בעניני מקח וממכר ? היהודים, ממציאי — ה״ווכסיל״, כבר עזבו את דרכי־הקניה האלו. הם סגלו לעצמם את משפט העמים האירופיים ולא ישובו אל הדרכים המיושנות בשום אופן.

או לכו ובארו לסוחר מישראל, שאין אדם קונה ומקנה דבר שלא בא לעולם".

הרי יפקח את עיניו לרוחה וישאל: "בתמיה? ואני קונה בכל עת ובכל רגע דברים

שלא באו לעולם (יבול) ושנם לא יביאו (קניני הבורסה)". והגיע הדבר לידי כך,

שהפוסקים מורים: "האומנים, שהשתתפו באומנות, אף על פי שקנו מידם. אינם

שותפים". לפי שאין אדם מקנה דבר שלא בא לעולם"). על פי חוק זה, כל

הקואופיראַשיכים שלנו פורחים באור ואין להם יסוד במשפטנו העברי. תודה לרמ"א,

שרביא את הגיש אימדים להתיר", ולא עוד, אלא שגזר, שאף באמירה בעלמא שותפות

של אומנים מתקיימת. אך הלא גם זה אי אפישר: שיהיו בענין אחד ובספר אחד

שני חוקים, שהם מתנגדים זה לזה נגיד גמור").

ועל השאלה השלישית, אם יש במשפטים כל אלה המוסדים המשפטים. שחיי-זמננו זקיקים להם. מוכרחים אנו לתת תשובה שלילית. אין לני המיסד של גיף יורידי, כלומר מוסד, שעל-פיו איזה גוף מפשטי שאינו גיף פיטי, יכול לשאת ולתתי להיות בעל-נכסים, להולד ולמות, כגוף פיטי לעניני-משפט. בני-העיר שלנו אינם גיף יורידי אלא גיפים פיסיים נפ-דים. שכל אחד יש לו אינטרם שלו. אמנם בימי-הבינים כבר התחילו למ לא את החסרון של גוף יורידי. אך ענין גדול וחשוב כזה מונח בפנת איזה ספר של שאלות ותשובית, שאך קימץ של אנשים יודע אותו ומובא באיזה פירוש של הש"ע").

הנה ולמשלי שמר חוב"של הלואה. הוא קבל עכשיו צורה של מוסד בין לאומי, וכל העמים סגלו לעצמם חוקים משותפים בענין זה. והלא על-פי המשפט העברי אי אפשר להשתתף בחוקים אלה מפני הפורמאליות, שהוא דורש בישטרי הלואה. והרי הווכסלי, כלומר, התחייבות מופשטת, הוא המצאה יהודית מיטי בהבינים ויש לו יסיד גם במשפטנו; המחיב עצמו בממון לאחר בלא תנאי, אף-על פי שלא היה חייב לו כלום, הרי זה חייב" 4). זהו מעיקרי ה"ווכסיל".

אני יודע, שמשפטנו גמיש כל-כך, עד שאפשר לבנות מוסרים חדשים על-פיו וגם לכשל את כל אלה שנתישנו. אני מודה ואני אומר, שרק זה צריך לעשות ולא יותר. אך בעניני משפט שכוונתו "לתת לכל אחד את הראוי לו", צריך שיהיה הכל

<sup>1)</sup> שם 2) עיון ח"מ ר"א ופ"ת, שם, שאפילו תקיעת-כף גרידה באה במקום כל הפור-מאליות. 3) ,משא מלך" ו משפט צדק", והובא בבאר הישב , ודוקא בסי רל"א, ששם עוסקים בחלכות אונאה ומקח-מעות. 4) ח"מ, מין רמב"ם, הלכות מבירה, פי"א — מ"ו (והשעם שם ש"בר זה מתנה הוא". מבטל את כל הענין של ששר-הוב מופשש, כלומר ששר-חוב, שאין לו יסיד אחר אלא פסת-נייר זו).

צרור כשמש. בלי שום ספק, מובן לכל העולם כולו, ואפילו להדיומות. חוקים; שמהם רק מלומדים יכולים להוציא דין, הם חוקים שנתישנו.

חשיבות של שאלות אלו בולפת ביותר בזמן הזה. עד עכשיו עסקנו במשפט רק משום "דרוש וקבל שכר'. מגע ומשא עם החיים היו למשפט העברי רק מעם. ביחוד בשתי מאות-השנים האחרונות. עוד בימי הגמרא הוציאו הרבה ענינים מלהיות נשפטים בחו"ל 1), וממשלות-זדון אסרו את המשפט על=פי דין תורה לגמרו. אמת שרבנינו עוד יושבים "על מִדין" ודנים את העם; אך ידוע, שעל-פי רוב אינם דנים דין־תורה, אלא הם מפשרים 2). עכשיו כשיש תקוה שישראל ישוב לארצו ושם יחיה חיי עם נורמאַלי, אי-אפשר לו להשאר בלי חוקים קכועים, ידועים מראש וברורים. כבר עכשיו הנתבעים, שרוצים להשתמט מן הדין, באים למשפט=השלום העברי ושואלים: על סמך איזה חוק רוצים אתם לדון אותי ? אַמְשֶּלָה היא להשתמט, ושואלים: של אמת יש בזה.

### III.

כעין תוצאה משתי השאלות הראשונות והתשובות עליהן עומדת, לפנינו השאלה השלישית: מה לעשות במשפטנו , המשפט העכרי ? לפנות לו עורף ולהשאירהו רף לחוקרי=קדמניות ?—הרי אז נצטרך כאן. בארץ=ישראל, לקבל משפט זר. קבלת משפט עם אחר (Réception) הוא ענין רגיל באירופה. עכשיו, למשל, אומרת אוים טרי ה החד שה לקבל בתור משפט חיובי את הקיניקם של שווייציה, שהוא עכשיו באמת הקודקם היותר מתקדם והיותר משוכלל. אבל אפשר טוב לנו לשכלל ולפתח את משפטנו שלנו ולסגלו לחיי־זמננו ? אפשר טוב לנו להשאיר את משפטנו זה, שהרבה דורות בו עמלו ואלפי דורות הלכו לאורו ?

שאלה זו מסתעפת לשני חלקים: א) אם כדאי הוא המשפט העברי, שיטפלו בו לא רק משום זכות-אכות. אלא גם מפאת מעלותיו הפנימיות? כלומר, אם יש בו איזה יסוד, שמבדיל אותי ממשפטי העמים האחרים ועושה אותו מקורי ביותר; ב) אם המשפט שלנו, בבל יתרונותיו, לא נתקלקל מרוב ימים, עד שהפרוץ שבו מרובה על העומד ואין לו עוד תקנה?

תשובותינו תהיינה ברורות ומנומקות ביותר אם נציג את המשפט העברי לעומת המשפט הרומי, שנעשה קנין העמים הנאורים.

הנה הופעה היסטורית מפליאה, שלפי דעתי עד עכשיו לא שמו לב אליה. המשפט העברי והמשפט הרומי הלכו במשך שבע או שמונה מאות שנה בדרך אחתי

<sup>1)</sup> דיני-קנסות ודברים שאינם מצויים. בבא קמא. דף שיו.

<sup>2)</sup> ה"מ. ו"ב: "צריכים הדיינים להתרחק בכל היכולת. שלא יקכלו עליהם דין תורה".

התפתחו באופן אחר. סבות דומות גרמו לתוצאות דומות והוליכו למטרה אחת. צמיחתם של שני המשפטים. פריחתם וגם ירידתם חלות בתקופה אחת. ורק אחר הירידה קבל פתאום המשפט הרומי רחיפה עצומה והתחילה תקופה חדשה להתפתחותו. ודוקא מתקופה זו ואילך התחיל המשפט העברי להיות מתנוונה והולך.

החוקים הראשונים של הרושיים היו "חוקי-המלכים", (Leges regise) לכל החוקים האלה היה אופי דתי: או שהיו שייכים כולם לדוגמתיקה הדתית, או שהיו מדברים על דיני־ממונות מגקודת-המכט של הדת. ההוקים לא היו ידועים לעם כלל. רק הכהנים ידעום ושמרו עליהם, כדי שלא ינדעו לעם, ואז יאבדו חכהנים את השמעתם על ההמון הכהנים: כדרכם בכל זמן ומקום, היו עיזרים לאצילים ומושפעים מהם. ההמון לא היה שבע-רצין ממצבו השפל ומלחמה עזה נתלקחה בין שני המעמדות: האצילים-הפאטריציים ודלת-העם, הַפּלֶבְּס. לאתר שכיתית הרבה נצח ההמון. אחת מתוצאות-הנצחון היתה, שבמקום "חוקי-המלכים" חקקו "עשרת האנשים". שנבחרו לשם זה (Decemviri), חוקים אחרים. החוקים האלה נחקקו על שנים-עשר לוחות של נחושת. שהיו מונחים בשער-העיר, מקום ישיבת השופטים, וכל אחד היה יכול ללמוד ולדעת אותם. החוקים האלה נודעו בשם ה.חוקים של שנים-עשר הלוחות", ובשם זה נשארו בהיסטוריה. אך בידי הכהנים נשאר עוד יתרון על העם: רק הם יָדעוּ לבדם את שעל-פי המסורת היה מותר או אסור לעשות בהם משפט. רק הם לבדם ידעו גם-כן את הנוסחאות. איך לפנות לשופשים בכל מיני תביעות. כי חוקי-רומי היו פורמאליים ביותר, ואדם. שחשא נגד הפורמאליות, לא זכה במשפט אם גם היה הצדק אתו. לערך בשנת 304 לפני הספירה הרגילה קם פקיד אחד, קניוספ לאווים וגלה את סוד= הימים, שבהם מותר לעשות משפטי וגם פרסם את הנוסחאות. על-ידי כך נעשה המשפט דבר השוה לכל נפשי אחרון קם הכהן דגדול פיבריום קורונקנים, שמוצאו היה מדלת-העם, והתחיל ללמד את תורת-המשפטים לכל הצמא לדעתה. הנה כי כן נקרע פריווילֶגיוֹן גדול מידי הכהנים והאצילים וניתן לעם •

על החוקים של שנים-עשר הלוחות אסור היה להוסיף או לגרוע. והחוקים היו חוקים של משק כפרי. שהרי בשעה שנחקקו היה העם הרומי עוסק בעבודת-האדמה. אך החיים נתרחבו. רומי נעשתה מטרופולין של מדינות ואי-אפשר היה למצוא בשנים-עשר הלוחות תשובות על כל שאלות-החיים. נצחונותיו של ההמון גימו גם לשנויים בדבר המושלים. מתחלה היו המושלים והשופטים רק מבין הפאטריציים; עכשיו התחילו בדבר המושלים מת וך העם ועל - ידי העם. המושלים האלה (פריטורים) התחילו מרחיבים את החוקים לפי רוח-הזמן. ומכיון שאי-אפשר היח להוסיף או לגרוע מן החוקים של שנים-עשר הלוחות, התחילו מפרשים ומבארים אותם, עד שמתוך הבאורים נתהוו חוקים חדשים. למשל, מן החוק הכפרי, האומר: גענף מעץ היוצא לגן איש אחר ימשליך צל על תבואת השכן נגורם הפסד) יברת". הוציאו המפרשים חוק, שכל הגורם

הפסד לחברו חייב לשלם בעד ההפסד. ומה שעשו בתחלה פקידים קבועים (הפרימורים) התחלל לעשות אחריבך העם כולו, כלומר, אנשים בעלי-השכלה ובעלי-בינה מכל שדרות-העם. ומכיון שבאוריהם היו מיוסדים על הדגיון והשכל הישר והיו מתאימים לדרישות-החיים. נתקבלו בעם וגם השופשים התחילו להורות על-פי החוקים החדשים, שניצרו מתוך הבאורים. המפרשים נתרבו ונעשו מעמד מיוחד של "חכמים" (Pru\*) אם הפרימורים היו מבארים את חוקי י"ב הלוחות כדי להוציא מהם חוקים חדשים, התחילו החכמים לבאר גם את ביאוריהם של הפרימורים. במקום שיש הרבה מפרשים, יש גם הרבה חלוקי-דעות ואי-אפשר בלי פלונתות". לערך 50 שנה קודם הספירה הרגילה, היו שני חכמים, לב י א 1 ו\_ק פ י מ 1, ובימיהם נחלקו החכמים, מפרשי-החוקים, לשני בתים. שנקראו על שם התלמידים הראשונים של החכמים הנוכרים: בית - ם ב י נ 1 מ ובית - פ ר ו ק 1 ל 1 ס - הבתים האלה המשיכו את פלונתותיהם לערך מאתים וחמשים שנה. בית-סבינום היה המיקל בכל, ובית-פרוקולום היה המחמית והמשפם הרומית.

איך היה הדבר בתוכנו ?— ספר-התורה (מגילות, מגילות) היה כספר החתום לפני העם הכהנים היו יודעי-החוקים: יורו משפשיך ליעקב'. אך הם. ככהני מצרים ורומי, החמסו' את התורה, כלומרי לא נתנו אותה לעם, שהיא קניגוי, אלא היו מורים במחיר'. בימי יאשיה ו מצא הכהן הגדול חלקיהו את תורת-ה' בבית-המקדש ועל-ידי במלך מְסָרה לעם.

כל ימי הבית הראשון נמשכה מלחמה עזה כין מעמדות שונים שבתוך העם. לצערנו, הסירו מסדרי התנ"ך דברים מרובים וחשובים מן המגילות, שהיו לנגד עיניהם, אין אנו יודעים את פרשי המלחמה. בת-קול של מלחמה זו נישמעת גם בתורה שבידינו. היתה מריבה בין הכהנים והלויים. מריבת קורח נמשכה עד ליחזקאל 1). היתה מלחמה בין העם ובין הנשיא. יחז קאל הכהן עבר קינסטיטיציה, השתדלות לחגביל את זכויות הנשיא בעגיני אחוזה 2). ובודאי היתה מלחמה בין העם ובין הכהנים. בת-קולה נשמעת בנביאים 3); וביחוד בתלמוד: הכהנים נשלו מתנות בזרוע 4), חשפו מתנות 5); וביחוד בתלמוד בכית-הגרנות, דומים לחבר רוצחים. 6), עד שאמרו: והכהנים, שמתחברים לחלוק תרומות בבית-הגרנות, דומים לחבר וצחים. 6).

בודאי, לא בלי מלחמה נעשתה הריפורמה הגדולה שעל-פיה העמדו. במקום שופטים לכל דבר, ולריב (דיני-שופטים לכל דבר, ולריב (דיני-דת) מראשי האבית לבד, והלויים גם הם קבלו תפקיד: הם נעשו שושרים.

<sup>1) &</sup>quot;ען אשר היו לבני ישראל למכשול עון. על כן נשאתי את ידי עליהם... ולא יגשו אלי לכהן לפני" (יחוקאל, מ"ד. ייב — י"ג). 3) "ולא יקח הנשיא מנחלת תעם לחונותם אלי לכהן לפני" (יחוקאל, מ"ד. ייב — י"ג). 3) "ומאר ב', נין מודר. ב', ועוד. 4) שבת. ג"ו ע"א. מאחוותם" (שם. מ"ו, י"ח). 3) הושע, ד' ו'; מיכה ג', ; מלאכי, ב', ועוד. 4) שבת. ג"ו ע"א. 5) חולין, קל"א ע א וקל"ג ע"א. 6) מכות. יי ע"א. 7) יומא. פ"ז ע"א.

כמו ברומי, כך אף ביהודה חמסו הכדנים את התורה, ודמובים שבהם דצילו את העם מירי החומסים. חל קיהו הכהן לקח את התורה ממחבואי בית־המקדש והביאה לעם; יחז קאל הכהן והנביא דגביל את זכויות הנשיאי שמימות אחאב וגבות היה מוגה את העם ומנשל אותו מאחזתוי קץ לממשלת הכהנים שם עז רא הכהן כי הוא הכין את לבבו לדרוש את תורת ה' "ולעשות וללמד בישראל חוק ומשפש"ו), וגם דרש מאת הלויים, שיהיו מבינים את העם לתורה ויקראו בספר מפרש ושום שכל". התורה נתנה לעם, ועכשיו היתה ושית לומר: "לא בשמים היא...

פעולתו של עזרא חלה לערך בשנת 458 לפני הספירה הרגילה. גם מתן י"ב הלוחות ברומא היה באותו זמן (450). עם עזרא התחילה התקופה של ה.כנסת הגדולה" או של הייסופרים". שהיו מפרשי-התורה. תקופה זו, שהיא מקכילה לתקופת הפרימורים ברומי, נמשכה לערך מאתים שנה ונסתיימה בשמעון הצדיק, שהיה אחרון לסופרים וראשון לשוני-הלכית, שנקראים תנאים.

ומשנת כו שוני - הלכות היה מן הנמנע שלא יתרבו גם חלוקי - דעות. וכך נתהוו הבתים: בית - שמאי ובית - הלל. הימים האלה היו ימי פריחת המשפט שאינו נקנה אלא בחלופי דעות חפשיות. תקופה זו נמשכה עד חתימת המשנה על ידי ר' יהודה הנשיא (לערך 220 אחר הכפירה הרגילה). קבוץ המשניות התחיל עוד לפני החורבן. עד הלל היו, לפי האגרהי ת"ר סדרי משנה. בימי ר' יהודה בן בתירה וחבריו היו, לפיה שבע מאות סדרי משנה. אך הקוכצים הללו לא חתמו את המשנה והחקירה היתה חפשית. אחר חתימת המשנה קבלנו במקום "קאנון "אחר שני "קאנונים": התירה והמשנה. הא מוראים, שבאו אחר התנאים, דרשו לא את הכתוב, אלא את המשנה ואף ביעל בי בין עישו האמוראים הרכה להתפתחותו של המשפט העברי. אך גם התלמוד נחתם ונתקדש. קבלנו שתי תורות. ולא עוד, אלא שבמקום כללים ידועים קבלנו את נדתהם ונתקדש. קבלנו שתי תורות. ולא עוד, אלא שבמקום כללים ידועים קבלנו את אין אנו רואים את הכללים היותר נצרכים להתפתחות המשפט. הכלל איננו בולם מפני תרילים אלה להתעמלות המוח, שנקראים "פלפול". דגיעה תקופה של ירידה. להלן נראה, שלמשפט הרומי קמו גואלים ומשפטנו הלך ונתנוונה. כאן נציג את מקורות המשפטם. הרומים הרומים, כלומר, נפנה לחדר-העבודה, ללבורטוריות של שני המשפטם.

עוד במבט הראשון רואים אנו. שאפני=העבודה של החכמים השונים שוים הם. המית ודה — אחת היא: ביאור חוקי הקדמונים: לנו — התנ"ך ולהם — י"ב הלוחות. ואף אופן הצעת החוק אהד הוא: לא כללי, אלא קאַזואלי. כלומר، ממקרה למקרה,

נורא זיי ויב (2) דברים, ליו ויב - ייד. (1

שמהם נובע הכלל- ואף הלשון אחת היא, וכבר ראינו, שתקופות הצמיחה, הפריחה והירידה של שני המשפטים חָלות בזמן אחר.

המיתודה: על החוקים הפשוטים זכי ינח", "כי יבעיר", "כי תצא אש. נסמכו כל דיני הממונות שלנו. שגם עכשיו כמעט אין מה להוסיף עליהם. מתוך דרישת החוק הקדום, חוק של נקמה גסה, "עין תחת עין". יצאו החוקים של החובל בחברו", כלומר, גרם הפסד על-ידי אדם. חוקים, שגם בימינו אין להתבייש בהם כלל וכלל ומף לרומיים יצאו מן החוק הפשוט של המשק הכפרי בדבר ענפי־העץ המאהילים על תבואות השכן דיני "גרמא בנזיקין".

אופן הצעת החוק: המשנה אומרת: "הנוזל עצים ועשאן כלים. צמר ועשאן בגרים. משלמים כשעת הגולה. גזל פרה מעוברת וילדה, רחל טעונה וגוזה, משלם דמי פרה העומדת ליגוז. גזל פרה ונתעברה אצלו זילדה, רחל וטענה אצלו וגוזה, משלם כשעת הגולה. זה הכלל: כל הגולנים משלמין כשעת הגולה" 1). ואף ב"אינסמימוציות" הרומיות נאמר: העושה מחומר שאינו שלו כלי לעצמו, גַדבה ופרוֹ קלום אימרים: הכלי למי שעושהו, כי הדבר שנעשה לא היה מקודם קנין איש אחר. סבינוס וקאסיום אומרים: השכל הישר מחייב. שבעל-חחומר הוא בעל-הכלי, כי בלי החומר אין כלי. למשל: אם מזהכך, כספך אי נתושתך עשיתי כלי, או מקרשיך ספינה, או ארון, או כסאות, או אם מצמרך עשיתי בגד, מיינך ומדובשך משקה מעורב, או מענביך, זיתיך או שבליך יין, שמן או לחם.—בגד, מיינך ומדובשך משקה מעורב, או מענביך, זיתיך או שבליך יין, שמן או לחם.—הכל שלך".

לצערי, אין תחת ידי ספריהחוקים של יוסטיניינוס או ספריהם של חכמי-רומי אחרים ואין אני יכול להביא דוגמאות יותר מוצלחות. אבל גם מדוגמה זו גראה, שאופן-החצעה אחד הוא — אופן קאזואלי; אלא שבמשנה המשל קודם לכלל וב-אינסטימוציות' להיפך. המשך הענינים בגמרא ובספרי-רומי מראה, שאם אמנם הענינים שונים הם כבמשנה מדברים על גזלה, ואפשר שהחומר בא לו בהתר וההלכה סובבת רק על זכות הקנין), מהלך-המחשבות אחד הוא. גם פה זגם שם עומדת לפנינו השאלה: אם שנוי קינה או לא ? ואם קינה — בכל אופן, או רק אם אין אפשרות הלהחזיר את וכלי לבריתו כלומר, את החפץ שנעשה לחומר הקורם (ענבים ליין), ולא בשעה שאפשר להשיבו לבריתו (כלי למתכת).

אנו רואים, איפוא, שבירושלים וברומי עבר המשפט דרך אחת של התפתחות וכמעט בתקופות דומות: מתחלה היה המשפט בידי הכהנים, מעמד מתום וסגור, שעל-פי רוב עשו את המשפט לעסק של ממון: .כמהיר יורו'. אחר מלחמה קשה יצא המשפט גם אצלנו וגם ברומי בעזרת הכהנים עצמם מרשותו של מעמד אחד ונעשה

<sup>1)</sup> בכא קמא, פימ, מיא.

קנין העם כולו. החוקים נעשו קבועים, באופן שאין להוטיף עליהם או לגרוע מהם. על-ידי באור החיקים הקבועים מתרחב המישפש ומתפתח בה במרה, שהעם מתפתח ונעשה מעם של משק כפרי עם סיחר אל גויים. ההתפתחות גם בירושלים וגם ברומי נעשית תחלה על-ידי מוסדים קבועים ("כנסת הגדולה" והפרישורים) ואתר=כך —על=ידי חכמי העם או ע'י העם עצמו. החכמים מחברים קיבצים הרבה לשם הרחבת המישפט (ת'ר סדרי משנה בירושלים. וכן ברומי); חתימת-המשנה תחלה ואחר=כך גם חתימת-התלמוד (500); חתימת המישפט הרומי על-ידי יום מיניינום (550).

ועכשיו מתעוררת השאלה: מפני־מה הלך המשפט הרומי אף לאחר שמת העם הרומי והתפתח ונעשה יסוד כל משפט לעמים הנאורים בזמננו, עד שאי־אפשר להיות מלומד במשפט בלי דעת תורת המשפט הרומי. והמשפט העברי, משפט עם חי. עמד מלהתפתח, וכמעט שנמצא עכשיו באיתו המצב שנמצא בזמן חתימת-החלמוד? לא מהות המשפט הרומי נרמה לחייו הנצחיים. אדרבה, המשפט הרומי מיומד

על אנכיות נפרזה, ועליה רמזו חכמינו כשאמרו: .שלי שלי ושלך שלך — זוהי מדת-מדום. ודוקא המשפט העברי במהותו הפנימית הוא יותר מתאים לרגש היושר והצדק, וכבר אמרנו. שדר כיו דרכי נועם וכל נתיבותיו שלום. לא! סבות אחרות גרמו להתפשטותו של המשפט הרומי — ועליהן נדבר להלן.

(עוד יבוא).



# מָחוֹל־הַמָּוֶת.

וְאָנִי–רוּחַ בָּאוֹפַנִּים אָנִי–חַי בְּנַלְּנֵּלּ-סַעֵּר. בִּי–בְּכִי וּשְׂחוֹמרבִּנוֹרוֹת. בִּי–נְאוֹת נַחְשׁוֹלֹיִם יּ עַלֹּ שְׁחִיתוֹת רַנְּלִּי עוֹמְדֶה ְוֹאָנֹכִי נַפְּשִׁי אַעַר. וַאֲדַבֵּר מִזְּמוֹר שִׁיִרִי הַשַּּבוּל אָשׁ וְדָּם...

בְּלֶבְשִׁים -נַגִּים נִצִּים, וִיסוֹדוֹת יְתְפַּנְצוּן. בָּלֵ עוֹד בִּי רוּחִי תִצְלַח וְאִיתָן וְעֵּוּ הְּרָצוֹן – בָּלֹ עוֹד בִּי רוּחִי תִצְלַח וְאִיתָן וְעֵּוּ הְרָצוֹן – קוֹמָתִי לֹא אָכּוֹפָּה וְאָרִיעַ עַד בִּלִּי חוֹק...

מַת־תּוֹעִירוּנִי. אִישִׁים ? הַבּוּז לַשְׁאֲנַגִּים : בָּטְחוֹלִי עַלֹּ־פָּי פַּחַת הֵן יֶשְׁנוֹ געַם מֶר : וְאִם פְּצִעֵי שׁוֹתְתִים דְּטִים—אֶת זְטִירוֹת־לָּבִּי אַנְּעִים. וְלֹּא יֵדַע קְרוֹבִי נַפִּשִׁי וְלֹא יִדְעָה צֶר...

מַה־יְּפְנִים, מַה־יְּאָחוֹר יּ- מַאְפֵּיְיְה, בְּרָקִים, חֲדְּלִים; חֲלָּדִים, חַלְּצֵירנִפְּשִׁי, וּצְלָמִים, צַיְּמֵירחִמְּא... שְׁבִיל צָר אֶל בִּיתִי נִמְתָּח בַּעֲרֵמֵת עְלָּים בְּּלִים, – שְׁבִיל צָר לְאוֹבֵד־דֶּרֶךְ, – וְאֶלָ בֵּית־יִחוּדִי אֵמֹ,

> וּכִסֹער־שִּׁלֵּרוִעֹיכֵּן גִי זִּאֲמוֹד מְעוּף-דְּוֹתִּע... נִימְרֵל פִּצְעִי תִּירוֹשׁ יְנִשְׁךְ מְחוּבְּלָן חֲרוֹנִי, נִּאַבְרִינִי שָּׁרִנִּן –וְדַם-תְּנְכִים זִּוּ נִּבְרָשׁוֹת-חַנִּי אַעֲצָּה. וְאַהָּוֹי

וְאָם חשֶׁה יְשׁוּפְנוּ—עוֹד אַדְּפִּי שְׁטְשׁוֹת כְּנוּ. עוֹד נְשְׁטוֹת רְוִיוֹת כְּנוּ. עוֹד רְוָיוֹת שִׁירַתּ-עֵד יּ וְאִם יִשׁוֹם קִיר־בִּיתָנוּ—עוֹד חְזָקִי-מֵצֵח אָנוּ. וְעֵד עֶבְרִי־פַחַת נָחוּד וְכוֹם־הַגִּיִר בִּיָּד ...

אליהו מיימום.

# אָמֶת מִדַּמֶשֶׂק.

#### מאת

### בורלא.

תחית העם הערכי" — הלכה-לאומית זו, שמנסרת עתה בעולם=המדיניות. אין ספק, שהיא אחת מן ההלכות היותר מסובכותי שהורישה לנו מלחמת=העולם דגרולה. התנועה הערבית נגלתה על במת=העולם ברוב שאון ורעשי ולחזיון חדש ומפתיע זה קראו רבים בשם המצלצל: "המזרח המתעורר".

והשאלה מתעוררת מאליה: משא-ערב זה, שאון אומה זו, מה מיבו ? וכי יש בהם משום תנועה של ממש, או רק קול=הברה אנו שומעים? וכי יש שם קולות של מקהלות", שעל גכם עומרים "מנצחים".—או הדים נכיבים הם, שמשתכרים ומתפוצצים בהפגעם במעצורים שעל דרכם?

ואם לכל באי־עולם יש ענין בנושא זה — תחית־המזרחי תחית העם הערבי מצד עצמו. — הרי לנו. בני־שראל, נוגעת שאלה זו בעצם חיינו ועתידנו; ברור תנועה זו, ידיעתה והכרת מהותה — דבר זה הוא בשבילנו לא רק ענין להלכה, לפלפול, אלא למעשה, לתוצאות ממשיות בשביל חיינו בעתיד: האמנם מוכרחים אנו להתנגש עוד בתחילת פְּקַחַנו את עינינו בארצנו בכח מתנגד חזק? האמנם תתחיל ארם־דמשק או "אשור" להיות לפיקה ולמכשול לבית־יהודה ההרום והמושל עוד בחורבנו ? כלום יש סבות ונורמים אמתיים לאיבה ולשנאה בין העם הערבי והעכרי? זכי יש לתת ערך וחשיבות לתנועת־הערביים ביחם לעבודתנו בארץ?

לברור צדדי השאלה הזו מוקדש המאמר הנוכחי.

ילידי ארץ־ישראל וסוריה, שהיו תמיד קרוכים לעם הערבי, אינם יכולים לספר

אימתי נולדה תנועת=הערביים? בת כמה שנים היא? מהו יְיַבְּרַהּ? והעיקר מה היו גורמיה ומחולליה?

אין כאן רצון לתת את ה"היסשוריה" (שאמנס. קצרה היא מאד כשלעצמה) של התנועה; אבל יש נחיצות להעמיד את התנועה מתחלת בריתה ועדה יום על יסידה האמתי. יסודה של התנועה בסוריה ובארץ=ישראל הוא אי=עמטי. במלים אחרות: תנועה לאומית בלי לאוס, בלי עם, בלי שדרות=העם, ולאו דוקא הרחבות, אלא גם בלי הביניניות.

כלום על איזו תנועה לאומית לפני עשרים שנה. עד אז אפשר לציין בוודאות, שלא נראה אף צל של תנועה לאומית בקרב הערביים. בעשרים השנים האחרונות באה איזה התעוררות בחונים צרים. משכילי הערביים הצעירים, שבקרו או שהו אילו שנים בצרפת ושם ספגו אל תוכם את תורת הרוח הלאומית ולמדו לדעת מרחוק את התאבקות הלאומים השונים בכמה מארצות-אירופה ---, למדו גזרה שוה על עמם וארצם, שהיו תחת השורקים. ועברה ההשפעה מצד אלה אל שדרות גבוהות אחדות בסוריה, בעיקר -- עברה ורחפה ממעל ואל שדרות-העם לא נגעה. הללו לא ידעו ולא היו מוכשרים לתפום כלום מתורתם של היחידים האלה. כי לא אדנות לאומית. לא לחץ מדיני, גם לא השתררות צבורית ראו הערביים מצד הטורקים. האמת היא, ששויון גמור מריני, אזרחי-וצבאי-שלם בין הטורקים ובין הערביים. במשרות האזרחיות היו הערביים ממלאות את כסאות ה"מג'לם אידרה" (בית-המשפט) ובית-העיריה; ואף בכל שאר המוסרים הם היו השליטים — הלא הטורקים לא היו בכלל בארץ. גם למשרות גבוהות: לקימקמים, פחות וואַליים היו נמנים בכמה ערים. וגם בהנהלה הצבאית -- כל השערים היו פתוחים לפני הערביים אם רק למרו ועכדו, --ממדרנת אופיצירים למוכים ועד שרי־אלף וגנראלים. ומשום כך לא ידע ולא הרגיש העם הערבי לכל שדרותיו, שעם זר מושל בו- לגכי השדרות הרחבות היתה הארץ-ארצו. הצבא- צבאו, המלך – מלכו. שום פעולות ומעשים מיוחדים נגד הערביים לא נעשו; ולפיכך לא נתעוררו לפרוק עול שום עול מיוחד לא נשאו, בחיי יום-יום לא ידעוהו בבתי״הספר, בין הדור הצעיר. לא הזכירוהו. אדרבה. שיכים ו"מלמדים" למדו ערבית וטורקית בבת אחת והלשון הטורקית היתה בעיניהם שפת-ההשכלה, השפה הנבירה (עד ה יום מדברים ביניהם אופיצירים עיביים מורקית בלי לחוש בזה זרות או עלבוז). בתי-ספר מודרניים בכלל פרם יהיו אז בארץ. "כותאבים" (״חדרים") היו, והמורים שלהם לא נמעו, כמובן: כלכות הילדים הקשנים איבה ושנאה ל"עם המושל" ולא גדלו פשריושים מתקוממים כלפי שליטיהם.

ועוד עיקר חשוב: הדת השוה, האיסלאם הקדוש, חופפו בהודם על שני העמים הללו. אחוד הדת (ודת זו מלפפת עד עתה את המוסלמי בכל הליכותיו וכפות הוא אליה מעלות השחר ועד רדת הלילה, היא תופסת מקום. כל המקום, בחיי-רוחו המוגבלים של המזרחי), הפולחן הדתי, ששניהם, הערבי והטורקי, שמרו תמיד בדבקות, משששו לנמרי ובאופן מבעי את הבדל הלאום, שבעצם קלוש ורפה הוא מפני שבשניהם קלושה ורפויה היא ההכרה הלאומית בכלל.

אמנם, שלטון-שורקיה רע ומר היה בשעתו. המדינה היתה כולה רקבה; יד הכליון וההרם העמיקה לשחת את מוסדות-המדינה. אך קלקול זה לא נתבטא בשום הופעה בחיים רק כלפי הערביים בלבדי הוא רבץ על כל המדינה. על כל הלאומים, גם על המורקים באנאטוליה עצמה. אבל מתוך כך, מתוך קובלנה על החמם הכללי שבמדינה, התחילה התמרמרות חשאית בחוגים הערביים הגבוהים והרחוקים מן העם. אלה היו כמתעוררים מתרדמה ומעט-מעט כאו לידי תביעת פריוויליגיות ערביות מיוחדות. הם פענו : אם הם, הטודקים, פשטי את הרגל בהנהלת המדינה, הבה ונדאג א נו לארצנו ונהיה א נו המושלים. ולא שמו אל לבם, שאף הם עצמם עדיין אינם מוכנים ומוכשרים למשול באופן יותר מיב מן הטורקים.

אז התחילו צצים ומתיסרים אגודות, חברות וקלובים, בעיקר בדמשק ובירות\*). אך בין כל התקנות והמאניפסמים של אלה אין למצוא שום זכר ורמז לאמצעים והדרכים, שעל-ידיהם יש להרים את העב, את הפלח, את הפועל, אין שום נסיון לגשר איזה גישר בין המשכילים ובין העם.

וראיה ממשית לדבר, שלא צורך פנימי, לא בגרות לאומית, לא תביעה נפשית הולידו את ההתעוררות הזו, היא העובדה, שמיד תלת<sup>12</sup> התנועה את עצמה באילן זר, במשען חיציני: צרפת הגכירה, בעלת החירות, השויון והאחוה', — היא שתבוא לעזרת הערביים בסוריה. היא תהיה פודה ומצילה לארץ. ומבירת-צרפת נלטשו העינים על המנה השמנה, העתידה ליפול בחלקה של צרפת. משארומתן תדירי וחשאי התנהל בין מנהיגי-התנועה ובין צרפת. גבורי-ערב אלה — כולם פטריוטים צרפתיים היו ובכל לב ונפש השליכו את יהבם על צרפת, שתחלצם מטמשלת-הזדון ותנחילם חיי-עולם.

נתעוררה גם קושם ה למראה התנועה — ובינתים הגיעו ימי הקינסטישוציה המורקית. אז קמה גם סיעה, שעל-פיה אין להגתק משורקיה. אלא לתבוע תקונים מבפנים. המלחמה העולמית פגשה את התנועה בפרק זה בעיקר.

ער כאן — על העבר של החגועה.

אילמלא היתה באה המלחמת העולמית ולא היה ג'מ ל פ ח ה בסוריה. אפשר שהרבה שנים היינו מועים ושוגים בכל מהותה של תנועת־התחיה הערבית- אך מאורעות המלחמה באו והוקיעו את גבורי־התנועה על העץ. שהכין ג'מל פחה בדמשק, — ועמהם יחד הוקעה כל תנועה זו נגד השמש.

בעצם ימות-המלחמה, בזמן של סערת-רוחות קשה, בשעה שכשל כח-הסבל ובאו מים עד נפש ולא היה מה להפסיד, — דוקא באותם הימים לא חת ג'מל פחה מפני חמת העם הזה והוציא את גדולי הערביים, מנהלי התנועה. לתליה. מובי העם הערבי — דוקמורים. מלומדים מופרים ומשוררים — הוצאו לתליה לעיני כל על שנסו "לפרוק את העול מעל עמם", — וג'מל פהה מייל, רוכב על סוסו, בחוצות דמשק ומאות אלפי התושבים כפפו ראשם ונדמו.

<sup>\*)</sup> על שמות האגודות הללו ומטרותיהן עיין מאמרו של מר א. אל מליח: "התנועה תערבית", שנדפס ב, השלח". כרך ל"ז.

ואין כל פלא בדבר. העם למשפחותיו לא הרגיש בדבר כלל. תנועה זו, שבאה מלמעלה, מן דצמרת, לא הגיעה למטה. אל שרשי-העם. ועל-כן לא נעו השרשים לא זעו. ועד היום לא נשתנה מצב זה הרבה. רחוק העם הזה משאיפה ומפעולה לתחיה אמתית וקנאת-עם לא נדע, ועל-כן רחוקה תקות היחידים לקום ולחיות.

אכל—כך יטען הטוען — הרי נוסדה ממשלה ערכית ונוצרו צבא ערבי ובתי-שלטון פלכל אומה, וגם מלך, ישב על כסאה של מדינה רחבה ("מארם-נהרי ועד עציון-גבר"), ועם, שאין כחותיו אתו ואש-קודש אינה בוערת בנפשו —, כיצד החזיק מעמד להקים לו, באיזו צורה שתהיה. מדינה, סדרים ושלטון? מאין נמצאו לו כשרון ואונים לשלוט, ויהא אפילו זמן מועט, בארץ, שתושביה ברובם מחוסרי-תרבות הם? מהיכן כחות חיוניים אלה? — אבל באמת לא זכות עצמה וכחותיה עמדו לה לממשלת-סוריה החדשה לקום על רגליה, אלא זכות אהרים. משני צדדים קמה לה גאולה ושניהם צדדים חיצוניים הם:

- א) היה מי שאמר: תהא סוריה! ותהי. אנגליה היא שרצתה, בשביל עניניה המדיניים, שתקום ממלכה שפלה לבית-ערב; כי מובן, שמוטב לאנגליה. שתהיה בעלת-דברה בסוריה ערב ולא צרפת. בשביל להסיח את דעת-הקהל מארם-נהרים ומטצרים היה לה צורך בדבר, שתאיר קרן-אורה של ממלכה ערבית בדמשק לעולם-האסלאם. ועל-כן היא שהחזיקה ותמכה בכת-שעשועיה והספיקה לה תמיכה, או הענקה, או הלואה של שלש מאות אלף לי"מ לחודש בשביל פקידי-הצבא. אילמלא כן לא היתה המדינה יכולה להתקיים שני חדשים מחמת משבר כספי, כי הוצאות-המדינה עלו במדה מרובה על הכנסותיה.
- ב) בריחת המורקים מסוריה היתה כה מכוהלת. עד שהשאירו הכל כאשר לכל על מקומו: כל המשרדים, הן האזרחיים והן הצבאיים, כל הארכיונים של בל בתי־הפקידות כולם נשארו תמימים ושלמים. נקל היהי איפוא, לערביים, שאף בימי הטורקים היה להם מקים ויד בכל סעיפי-השלטון, להכנס אל אותם המשרדים, לפתוח אוהם הפנקסאות ולמשוך הלאה את העגלה המרוסקת על ישבריה ומומיה. ונתקיים בהם כביכול, הכתוב: "לתה לך ערים גדולות ושובות. אשר לא בניתי ובתים מלאים כל מוב, אשר לא מלאתי ובירוה חצובים, אשר לא חצבתי כרמים וזיתים, אשר לא נשעת". ורק הבדל קטן נעשה: כל פקיד קטן ונמוך בימי השורקים עלה עתה לגדולה: פקיד-פוסטה פשוט נעשה למנהל הפוסטה, שר-אלף "גנראל־פשה". וראש העיריה להווזיר החיצוני.

כי אכן לא בערו הערביים את ה״חמץ״ הטורקי ולא הטריחו את עצמם לנער מעליהם את אכק הדורות, שרובץ בכל פנה וזווית של סדרי הטדינה, וגלנלי הטכונה המדינית נשארו מאובקים וחורקים-שורקים כקדם. השוחדי, הרוח החיה, הטניעה את הגלנלים — עדיין הוא שולט בארץ זו; אותן ההרפתקאות, שהיו למכשול לתושב ככל

משפט וענין בימי הטורקים, בתקפן הן עומדות. עד כמה הכסף יענה את הכל אפשר להוכח מעובדה זו: במשך עשרת החדשים האחרונים הגרו מסוריה (ביחוד מדמשק) עשרים וחמשת אלפים נפש, וחלק גדול מאלה הם צעירים, שחלה עליהם עבודת-הצבא במדינה החדשה, ועל כל שערי הארץ עומדים שומרים על המשמר יומם ולילה לבל תת לצעיר לעבור. ואף-על-פי-כן...

כזאת היא המדינה החדשה. ואם נתקיימה מורקיה מאות בשנים כך. למה לא תוכל ממשלת-פוריה הערבית להתקיים בצורה זו זמן מועט ? —

ואמנס, לא עכרו חדשים מועמים מיום שהומלך פייצאַל — והצרפתים נכנסו לדמשק...

נגלה. איפוא, שקכוץ של עשרות נלהבים בצרוף כמה אַנְנמים ומספר עתונאים
שכזרים אינוי תנועת=עם; וגלה גם חזיון מעציב. כי למנהיגים הערביים לא היה
קורטוב של הכרה ואחריות כלפי עמם עצמו ושבקלות=דעתם הביאו את עמם לידי
מצב גורא ונלעג כאחר; ונודע, איפוא, שלא היו להם שום זכות ושום יכולת למשול על
מדינה, וביחוד על מדינה מורכבת מלאומים שונים כסוריה.

לאחר שבוע של גלגולי־דברים ומשא־ומתן הפכפך עם הגנראל הצרפתי, גור וי של שביתת-נשק, חרטהי לקיחת צכא למכביר ושליחה לחירות, ושל מהפכה שיסודה שוד ובזה והרג ברחיבות־קריה — אחר כל אלה יצא כרוז מאת המלך (על־ידי הקיצוניים): "למלחמה! למלחמה! "איש אל ישאר בביתו! לנשק! לנשק! לנשק!"

המון-העם, שתארו לו זה כמה את הצרפתים בתור כופרים, משחיתי דת־האסלאם ונואפים נוראים, — נתלהב ויצא בערך במספר עשרת אלפים (מבין מאה אלף מוכשרים לצבא). ואז נראתה תמונה של ימי "שפוט השופטים". במשך ארבעה ימים מוכשרים לצבא). ואז נראתה תמונה של ימי "שפוט השופטים". במשך ארבעה ימים למלחמה — בלי וום מבתיהם, צרורם על שכמם ורובם על כתיפם — למלחמה הבלי מפרה למלחמה — בלי מפקדים, בלי פקידות, בלי מזון, בלי בקורת, בלי הכנה ובלי משרה ברורה אף במקצת, ולאמָרחו המבעירים את הבערה לזכור, שבין צכא כזה וצכא־צרפת יש מרחק בתקיפה של אל פי שנים. מובן, שהתבוסה היתה נוראה, אחר מלחמה של ארבע שעות נכנסו הצרפתים לדמשק. ולאבוד־עצמו־לדעת כזה קוראים גבורי־ערב מלחמת-כבוד...

אך העיקר: אחרי יום ויומים — והחיים שבו למהלכם. כאילו לא היתה שום תנועה בארץ. אין פרץ ואין צוחה. לא קרע איש קריעה ולא לבש שק ולא ישב על הארץ ולא יצא מדעתו מרוב עגמת-נפש וצער לאומי. והעתונות המתהפכת ככרום כבר היא מלעבת בפייצאל ושרה "מה יפית" לצרפת —. וראיש ומנהיג (נורי שעלן) של הרבה שבטים. שהיה אויב קנאי לצרפת, חזר מדעתו ועכר לצד הצרפתים וגלה את דעתו: .נראד, שמאת אללאה שלוחים הצרפתים לדמשק – הכל יהיה מוב ברצון האל"...

אבל אנו עוברים אל עצם מהותה של התנועה הערבית.

עיר-המלוכה בכל מדינה היא העורק המיכזי של זו; והיא גם האספקלריה של כל המדינה. דמשק היא עיר-המלוכה של הערביים ובה כחצי-מיליון נפש. ולפיכך אפשר לדון מתוכה על מדות העם והמדינה כולה.

והמתבונן בחיים הלאומיים הפנימיים של דמשק וקורא בתמידות את עתונים המקום מוכרח לסמן את כל מה שהוא רואה בשתי מלים: מל א כ ותי ות וחק וידומה רושם התמונה המתקבלת כאן מן החיים לרושם, שיתקבל ממושב אַסְיְתִים מסביב לתיבת=זמרה או גראַמופון שמתפעלים מן הקולות היוצאים מן המכונה. תיבת=הזמרה או הגראמופון הם ה-נאדי אל ערב' (הקלוב הערבי) ה-ליג'ה אל ושניה" (הלינה הלאומית). חבר צעירים חמומי=מוח וקצרי=ראיה. שדבר אין להם עם המציאות והם נעים בקפיבת המלים ואת סוד הם עשה לא ידעו ולא הכירו. נם המוני העם יפצחו לפעמים בקול (רק בקול) למול מושלי המלה והמליצה המועמים הללו. אך הרגשה לאומית אמתית ומחוורת, הכרה וקנאה לאומית מעין זו שבין עמי=המערב אינה עוד במציאות אצל הערביים; ואף בין המורקים, שכבר נדונו כמה וכמה פעמים ברותחים, עוד לא נתבגרה. הכרה לאומית אינה אלא שאיפה להתעלות. לתגבורת כחותי וכאן מה רחוק רגש זה מלב!

אמת — (המבע אינו עושה קפיצות) — אמת Natura non facit saltus זו של חנוך הילד היחידי חוק יסודי הוא לחנוכו של לאום שלם. אין מהפכה מדינית בעם אם לא קדמה לכך מהפכה ביוח, שנוי ערכין במחשבה. מצב תרבותי הדש בבתי החנוך. אין לידה בלי חבלי-לידה. ובעם חערבי לא נתחוללה שום תמורה ולא קדמו שום יסורי-יצירה להופעת התחיה. לא נתחוללה ולא קדמו אף באחוז קמן מן העם כאן שולמים, עד ה יום בחנוך. בחיי-החברה, במנהגי-הדת, בהשקפת החיים והעולם אותם המושגים, אותן הדעות ואותה התפיסה של ימות = הבינים. המוסלמי המהוגן, המיושב, אשר יד לו בחכמות-העולם. הוא העתקה של חכם מלומד מלפני 800 שנה השקפותיו האיתנות והקבועות — השקפות-ה גור ל הן, שהן נשענות על הכתוב בספרים המחכימים של הקדמונים. ועל כל שאלת-חיים ועל כל מאורע שיהיה יתן מיד את הערכתו בפתנם, שהוא מוכן תמיד בפיו מן הקוראן או מן הספרות הקדושה הקדומה. הוא השיר, הוא עד עתה האדם החשוב, המלומר. ואולם — לזה יש עוד בכל אופן ירושה עתיקה של עבר גדול ורכ־ערך, שיהפוך בו ויהפוך בו. הצעיר הערבי המודרני זה יוצא ידי חובתו בהבנה קלה בלשון אירופית. אין הוא יונק מן השפע של העבר, ואל העושר החדש. האירופי, טרם יגש.

ואולם לשניהם. גם לשיך וגם לצעיר בן התקופה ההדשה: כמעט שאינו ידוע כלל אופק-המחשבה האירופי. זר ומוזר לו כל עולם-המערב. שני התנאים היסודיים, העיקריים: החנוך והספרות. שהם הם הגורמים לכל מהפכה שתהיה בחיי העמים, שני הגורמים הללו לא נעו ולא זעו במרוצת מאות שנים בחיי העם הערבי.

בעולם החנוך שלו לא נשבה שום רוח חדשה. הולם דברו ההורם והמהפך של רוח לא נשמע מהדרים. (הכוֹחבים) שבכל מרחבי המזרח (ולא בכל עיירה כפר יש הכותב', ולא בכל עיר יש הכותבים במספר מספיק); את תביעיתיה של הפדגוגיה אין מורי העם הערבי יודעים כלל. בשנים האחרונות נמצאים בתי-ספר אחדים במעם מודרני רק בירושלים ובדמשק. בזו האחרונה, מקום מושבם של מאית אלפים ערביים, נמצאים בתי-ספר מודרניים (לכל הפחות בצורה) במספר ארבעה חמשה, ושאר בתי-החגוך, שמבקרים בהם אלפי ילדים, הם החדרים מן המפום הישן עם כל המומים והמגרעות של בתי-חנוך כאלה ...

והספרות — ספרות החיים והמדעי הגואלת את האדם מבלויי-הסחבות של השקפותיו, זו ההורסת את גדרי העבר העבר העבר העבר העינה לכל סעיפיה ונמיותיה. — זו עוד לאזרקה אף גרעין אהד של זרע פורה בשדה-הדייה לכל סעיפיה ונמיותיה. — זו עוד לאזרקה אף גרעין אהד של זרע פורה בשדה-ערב. עד עתה עוד לא נתן העם הערבי שום יוצר מקרבו ושום יצירה מציירת את חייו; עוד לא באה לידי ישום במוי נפ ש הערבי בחיי ששונה ויגונה. לפנינו עם בן מיליונים. שעד היום הוא בדול ומופרד מכל עמי-תכל, ולא למד עוד את ידו לצייר אף קו אחד מפרצופו, לגלות מפח מנפשו. הסבות לזה מובנות: אין מצע וקרקע בחייו של העם הערבי לגדולי .ספרות של חיים" (ספרות יפה). חיי-החברה המסוגרים והמוזרים אינם מסוגלים ליצירת ספרות. רוקמי הרומאן והספור העיקרים. הוא' והיא', אינם באים במגע. עולם-הגברים נבדל ונפרד הוא ומקומו — בכית-הקהוה, שהוא שואן ורועש מבחוץ ושומם ומשעמם בתכנו. ועולם-הנשים אפל וסגור, בודד ונכגע בין כתלים וגדרים, ואם ערך הים פר בכלל אינו ידוע לעם הערבי. אם סוד הים פר לא נגלה עוד לצעיר הערבי, — מי חנף. איפוא, את העם הגדול להכשירו ל"תחיה" ומה יכולות להיות שאיפותיה של תחיה כזו?

ולפיכן, מופיעה תנועת התחיה בכל מהותה וצורותיה כתנועה מלאכותית. שמחית; רקמת-מלים — מעשה-חקוי. חסרה היא תנועה זו לגמרה —גם אצל הנלהבים והמנהיגים המועטים — תוכן חי, אידיאה. רוח פנימית. נשמה ערטילאית היא — אין מסלול למהלכה. תנועה ללא-דרך, ללא תו-מטרה — מכוכה. כי אלמן לגמרו הוא העם הערבי ממורי-דרך, עני ודל עד לאפס באנשים. אין אדם א ח ד משכמו ומעלה גבוה מן מכלל; לא הקים העם הזה עד עתה אדם בעל מחשבה לאומית-מקורית; אין בנמצא צורף-אָמן אחר. שיעריך ויכיר את כחות עמו, שיצרף את הסינים ואת הפסולת, שדכקו בעמו. שידע מה מחלתו ומה כאבו.

(סוף יבוא).

## אַתַר הַוָּעירָה הַצִּיונִית בְּכוֹנְרוֹן.

#### מאת

## י. א. ניידיץ.

כבר עבר יותר מחודש מיום שננעלה הועידה הציונית בלונדון. וצריך שנשקיף לאחור על כל מה שנעשה במשך ימי הועידה שהיתה כמעם קונגרם קמן, ועל המסקנות, שיש להוציא ממנה.

צריכים אנו להודות על האמת ולרגידה גלוי: לא היתה כמוה לרוע בכל הועידות הקודמות שלנו בימים היותר רעים. וכמה נפלא הדבר, שהיתה ועידה כזו עתה — לאחר סאן-רימו והתמנותו של הרברט סמואל, לאחר כל הנצחונות החיצוניים שנחלנו! ואיזה מצכירוח מרומם היה לפני הועידה בכל תפוצות-ישראל! עדות הן החגיגות והתהלוכות הגדולות, שערכו כל אוכלסי-היהודים בכל קצוי-תבל לאחר שנודעו תוצאות החוזה במאן-רימו, ועדה היא ההתלהבות העצומה בשבוע של "קרן-הגאולה" בארץ-ישראל, שהורגלנוה לראות תמיד פסימית וחקרנית יותר מדאי. ואחר כל אלה ועידה ענומה כזו! בה נחנקה כל התלהבות. כבלים הושמו בה על כל הרגשות הגעלים והתקוות הגדולות, שהביאו עמהם הצירים הן מארץ-ישראל והן מחוץ-לארץ.

### איך אפשר הדבר ? איך קרה כזאת ?

יאמרו: האמריקנים אשמים—הם שגרמו למצכ-רוח מדוכא זה בהצעותיהם, שכל אותית שמשת-הרגל של התנועה הציונית היו מבועים עליהם. בוודאי הם אשמים—איני רוצה לנקותם לגמרם אף לא להקטין את אשמתם. אך טעות גדולה תהא מצדנו אם נתלה את כל האשמה באמריקנים ולא נבקש את הסבות האמתיות, שגרמו לתוצאות האלו. הרבה אשמה גם ההגהלה שלנו.

שנה ומחצה עברו מן הועידה הלונדונית הראשונה (בפיברואר, שנת 1919) ועד עתה. הועידה ההוא פדרה עוד פעם את הוער־הפועל המצומצם, שהושל עליו לארגין את העבודה הן בהוה והן בעתיד ולהכין תכנית בשביל ההגירה לארץ וההתישבות בארץ. והימים, שעברו מן הועידה הפיברוארית ועד עתה — ימי-המרמטית הארץ תחתינו. ימי חורבנה של אומה שלמה. מצויים תחת הפטיש והסדן, צפו מאות אלפי יהודים בארצות-האבדון ליום שיפתחו שערי ארץ־ישראל ואפשר יהיה להם למצוא מקלט בתוכה. מסכימים אנו. שאי־אפשר היה להתחיל בהגירה כל זמן שהתנאים החיצוניים הפריעו בעדנו ; אך ל ה כ ין את הכל בפנים הרי אפשר היה. הלא שלש לשבית עסקו בזה במשך כל הזמן (לשכה להגירה, להתישבות ולעבודת בארץ־ישראל). כי לתכנית מעובדת כראוי של אָפני העכודה העתידה צפו בכל הארצות—דבר ישראל). כי לתכנית מעובדת כראוי של אָפני העכודה העתידה צפו בכל הארצות—דבר

יהיה המאנדאַט, ולנו אין שום תכנית של עבודה!" — כך שענו אז כל רצירים. והנה חזרו ועברו חמשה חדשים — ועדיין אין כלום. שום הצעה ממשית בדבר העבודות בארץ־ישראל, שיאַפּשרו לקבל מהגרים חדשים, לא היתה. חסר היה ה עיקר י שבו צריך היה להעסיק את הועידה. ובמקום הצעות כוללות ומקיפות, שהיו חסרות (הרי אי־אפשר לקרוא בשם זה לההצעות הקמנות שהיו) התחלנו מן היום הראשון של הועידה להתעסק ב,פולימיקה גביהה", וביחוד בקאנדידאמורות של אנשים שונים להנהלה החדשה. והבחירות להנהלה לא נעשו לאחר אישור הפרוגראמה של הנכחרים; הן באו רק על־פי פשרה, שעשו ביניהם אחדים ממנהלי הציונות המזרחית והאמריקנית. כל הפולמיקה הגבוהה' ַנעשתה לפנים מן הקלעים. רובם של הצירים לא לקח בה שום חלק. שבוע ימים היתה הועידה סגורה בכלל. מה עשו הצירים במשך כל הימים הללו ? — קלמו שמועות פורחות באויר בדבר קאנדיואמורות של אנשים כל הימים הללו ? — קלמו שמועות פורחות באויר בדבר קאנדיואמורות של אנשים רק בשאלת אנשים ולא בשאלות פרוגראמתיות, — מה יכולנו לקוות ממנה ? — רק בשאלת אנשים ולא בשאלות פרוגראמתיות, — מה יכולנו לקוות ממנה ? — ומחצה לא יכלה לתת להועידה שום תכניות מעשיות בפרים לידי פשרה בדבר ומחצה בריקנות שאין כמותה, סוף כל סוף באו בחדרים הסגירים לידי פשרה בדבר הועד־ה פועל המצומצם; הועידה נועלה והצירים שבו לעריהם במפח-נפש.

ואולם יש להודות, שאותה אפיסת האמונה בכחות-עצמנו, שהביאה אותנו אל הצעת האמריקנים: למסור את הציונות למימחים או "לגבירים", כבר היתה מורגשת קודם שבאו האמריקנים. ההנהלה עצמה כאילו נבהלה מן הנצחון שנצחה. לאחר שהשאלה המדינית כמעם שנפתרה בסאן-רימו צריכות היו לעמוד לפנינו השאלות: איך להמשיר את העבודה ? איך לעשות את רעיוננו לקנין כל העם? - והתשובה על שאלות אלו צריכה היתה להיות: קריאת קונגרם עברי כללי, שעל-ירו היה בנין ארצנו נעשה חובה על כל העם כולו. ואם על-פי התנאים החיצונים אי-אפשר לעת-עתה לקרוא לקונגרם. צריכים היו הציוניים עצמם – אלו שהעפילו לעלות ההרה והצליחו לארגן את כל הכחות של העם לשם התעמולה הגדולה בכל תפוצות-ישראל, מקצה העולם ועד כצהו שתכליתה להשריש בלב העם את ההכרה הגדולה של האחריות הבלתי=משוערת, שאמנת סאן-רימו הטילה עלינו. בהצעה זו או אחרת היתה ההנהלה זייבת לבוא לפני הועידה. אך מה עשינו במשך הימים שבין סאַן-רימו והועידה ? השתרלנו אך לחפש ולמצוא אנשים מאַילי הכסף שבלונדון ובפארים, — ואת העם זנהנו; כאילו באמת עשירים אפילו היותר מופלגים -יכולים למלא תפקיד, שעם שלם צריך למלאותו. היחידים הללו, שאליהם פנינו, הציעו לנו הצעות. שאי-אפשר היה לקבלם, -- ורפיון-הידים של ההנהלה התחיל להגלות האמריקנים, כשבאו ללונדון, מצאן אפיסת-אמונה בכחות-העם; והם-הציוניים החדשים, העומדים בראש ההנהלה של הפידיראציה האמריקנית, שמעולם לא האמינו בכחות-העם ותמיד האמינו אך

ביחידים הם הרחיקו ללכת בהצעותיהם לעשות מכל התנועה אך מכונה מכנית ולמסור אותה אך למומחים, שהם נכחרים לזמן של שלש שנים רצופות ועושים את הכל לפי הבנתם, ואף לקונגים הציוני אין רשות להתערב במעשיהם ועל השאלה: הציוניות מה תהא עליה ?—השיב ב רא נדיים בפשיטות: .היא עשתה את שלה...

אנו מאשימים את האמריקנים על שאינם רואים את הציוניות כתנועת-עם. אבל כלום אין גם אנו אשמים בזה ? — הרי בשתי הישנים האחרונות לא עשינו כלום בשביל להעמיק את רעיון דציוני באמריקה. ואנו הרי ידענו/ שעל נצחונות מדיניים בלבד אי-אפשר לבסם את הציוניות!

מה היתה הציוניות באמריקה קודם המלחמה ? -- כמעט לא כלום. היו, אמנם, יחידים, שהתעניינו ברעיון הציוני; אבל רק יחידים. תנועת-עם לא היתה שם עד שנת תרע"ר. בתחלת המלחמה שלחה ההנהלה את מימב הנחות לאמריקה, והעיקר – את ד"ר שמרי הו לוין, שהיה היוצר של התנועה הציונית באמריקה- וכך עלה. אמנם, בידינו ליצור שם הסתדרות ציונית; אך לא דאגנו לקיומה. הציוניות אמנם, התרחבה כאמריקה בשנים האחרונות, אך לא התעמקה; כי בנו אותה רק על יסוד הצלחת התנאים החיצונים ולא הפנימיים — לא על יסוד הכרה עמוקה, שהיא חודרת ללבו של העם. אנו ידענו, שהיסוד לתורת-הציוניות הוא הכרת עסנו כעם אחד ומיוחד בכל חלקי־תבל, שמשעבד את כל כחותיו הפנימיים, החמריים והמוסריים, לעבודה אחת הן בגלות והן בארץ. ואולם יסוד זה, שהוא העיקר בתורת-הציוניות, להאמריקנים היה עוד זרי ועוד לא נקלט אף במוחם של העומדים בראש הציוניות האמריקנית. כל זה ידענו וגם כתבו לנו משם על זה אותם השרידים היחידים. שהכירו ביסוד הרעוע, שעליו נסו לבנות שם תנועת-עם; ואף-על-פי-כן לא עשינו כלום. לא שלחנו לשם את מישב הכחות כדי שיעבדו שם עבודה מתמדת ומחנכת; עזבנו את האמריקנים לנפשם. הם אספו בשבילנו את מעט הכסף, שהספיק אך כדי לההזיק את הישוב הקיים. וכזה הסתפקנו. אבל איך אפשר היה להסתפק בזה בשעה שידענו אותו התפקיד, שאמריקה צריכה למלא בעתיד בבנין-הארץ ? והלא היא נשארה הארץ היחידה שממנה צריכים היינו לשאוב את כל הכחות החמריים בעתיד לאחר שהמצב הכלכלי של אחינו במזרח נהרם עד היסוד! וסוף כל סוף גלאו באמריקה גם לאסיף את הכסף. כי בלי הכרה עמוקה, שיכיר העם את רוח־הציוניות, גם כסף קשה לאסיף. וסוף-סוף באו האמריקנים בהצעה למסור את הציוניות לגכירים או למומחים. אך האשמה תהול על ראשינו, כי לא דאננו בעוד מועד להתפתחות הכחות הגדולים של עמנו באמריקה ברוחנו.

ועתה אפנה אל הצעות האמריקנים כדי לברקן בזה. סוף כל סוף לרובם של הציוניים, ואף לרוב הצירים, שהיו בלונדון, אינן ידועות; כי ההצעות הללו באו אף בחדרים סגורים.

גרעין אחד בריא היה בהצעת בראַנדים: שהעבודה בא"י צריכה להעשות על"די המומחים היותר גדולים, כל אחד במקצוע שלו —הן בעבודת-האדמהי הן בבנאזת
"הן בשארן העבודות הדורשות מומחים. מומחים כאלה אין לנו, אבל הם צריכים להיות.
ואילו הסתפק בראַנדיים בזה, ואילו גם נתן לנו את המומחים הללו מאמריקה. היה, מביא
ואילו החתפק ברה. אך הוא לא הכתפק בזה. הוא רצה לעשות מכל תנועת-הציונות רק
מכונה מכנית, "הציונות" היא עבודה —קיא ושנה בראַנדיים, —: כן, אדוני, עסק, עבודה !"
ואינו מה חשבנו ? כלום לא עבודה היתה לנו הציוניות החל מן ה בילוי"ם" וסיים
בה הלוצים" ? — אלא שלנו הציוניות היא לא רק עבודה מכניתי אלא גם עבודה
רוחנית. עבודה לשם שנוי-הערכים בעמנו. עבודה של שחרור - הרוח ושחרור כל
ה כחות הפנימיים, שבלעדיהם גם ארץ-ישראל לא תתפתח וכל העבודה המכנית
ההא ללא-כלום. עוד הרבה שנים תצמרך הגולה להשפיע לארץ ישראל את הכחות
התמריים והרוחניים. וזה אפשר יהיה רק אם נכשיר את הקרקע בנלות: נעורר את הכחות
ואת הרצון של העם. ודבר זה תוכל לעשות רק הסתדרות נרולה, שכח של תנועת-עם
ילה אותם.

ואיך אפשר בכלל למסור את העבודה רק למומחים? איזה בשחון יש לנו, שהם יבנו את ארץ-ישראל כארץ של עמנו ולשוננו ולא כקולוניה נוספת על כל שאר ה"קולוניות" הישראליות בארצות לותנו? —"הציוניות עשתה את שלה. הגיד בראנדים, היא הביאה אותנו עד סצן-רימו; מכאן ואילך צריכה העבודה להמסר רק למומחים, רק לבעלי-עסק". הציוניות עשתה את שלה! כאילו על-ידי פיסת נייר אפשר באמת להפוך את "פלשתינה" לארץ שראל ולעשות, שתהא שלנו בפועל! לא דיפלומאמים ולא מאנדאטים, ואפילו היותר מובים, יכולים לעשות זאת. דבר זה יעשה רק העם ברצונו החזק אם יאחד ויאגד את כל הכהות לתנועה אחתי שתנועת-עם שמה. דורות יעשו את הדבר הגדול, דורות שהמיממה שלנו אם אין אני לי מי לי?" ו"רק בנו תשועתנו" תהא לתוכן חייהם. זוהי הציוניות וזו תורתה העיקרית. בחברה ישובית כאיק'א", אולי אפשר למסור את העבודה לג' מומחים; אך לא בתנועת בעם תנועה אינה מתכרת את העבודה לאחרים; היא מ נ ה ל ת אותה, היא נותנת את הדירקטיבות בשבילה וממילא מובן, שעד כמה שיש צורך במומחים, היא קוראת אותנו לידי חלוקי-דעות בהרבה תהים זו, שיש בינינו בהבנת הציוניות, הביאה אותנו לידי חלוקי-דעות בהכנה

שאלות מעשיות , שעל אחדות מהן אני חושב לא למותר לרבר בזה.

אילו אלפים ליטרה שטרלינג בשנה מוציאה ההסתרוות הציונית לצרכי-החנוך והתרבות העברית בגלות. בכסף מועט-לערך זה אנו מקימים בתי-למוד. שיכינו בשכילנו מאות מורים מומחים, בכסף זה אנו מחזיקים בכתי-ספר עבריים, שעשרות שנים עמלנו בהקמתם והעת הניכחית במזרח-אירופה הלא היא עת התמוטמות הארץ תחתינו. נהרסו עד היסוד אותם המוסדות שלנו. שהחזיקו מעמד עד עתה- ואיך אפשר לה להציוניות. שהתרבות העברית היא הכסים שלה, שלא תחמוך למוסדות כאלה, שהם שורש נשמתנו הלאומית ?

זאולם האמריקנים באו ומענו: מחקו סכומי-עזרה אלה מן התקציב! הלא הסכומים הללו הם בשביל הגלות — ואסור לנו לעסוק בזה!

סכום של שלשת אלפים לימרה הקצבנו בשכיל "ועד-הארצות" בפאריז, שמלא את התפקיד היותר חשוב כחיי העם העברי כגלות במשך ועידת-השלום העולמית. "ועד-הארצות" עמדו בפרץ במשך שנתים ימים בשעה שהתחוללו על ראשי אחינו בארצות-המזרח פרעות וגזירות קשות. הוא הגן על אלפי יהודים בימי גזירת הגרוש בווינה ובגאליציה והודות להשתדלותו הוכנסו זכויותיו הלאומיות. לכל-הפחות במדה ידועה, לתוך האמנה, שנכרתה עם פולניה, רומניה ושאר ארצות. רוב הצירים ב"ועד-הארצות" היו ציוניים ומנהלי-העבודה אף הם חברינו הם- מובן מאליו, שעבידה כזו בשביל עמנו בכל קצוי-תבל מחברת אותנו עם כל השדרות של העם; ודבר זה מרים גם את ערך הציוניות בעיניהם; ובלעדינו אין אנשים, שיקחו עבודה כזו על עצמם. אך אף כאן באו האמריקנים במענות למחוק את הסכומים למובת "ועד-הארצות" מן התקציב. אין לנו רשות לעסוק בעבודה גלותית.

אזכיר עוד ענין אחר חשוב שבו היו חלוקי־דעות בינינו: בדבר תעודתו של ה-קולוניאלבאנק" בעתיד.

הבאַנק הלאומי שלנוי לאחר עשרים ישנות-קיומו. עומד על בסים בריא. ההמונים היהודיים נותנים אָמון בו. דבר זה אפשר לראות מתוך הפקדונות הגדולים, שהופקדו אצלו בלונדון דוקא לא על־ידי עשירי־לונדון, אלא על־ידי השדרות הבינוניות והעם. ההון היסודי, שהיה לבאנק, הושקע בארץ־ישראל על־ידי האפ'ק ובמקצת כספי־הפקדונותי שאין לו רשות להשקיע אותם בארץ-ישראל לזמנים ארוכים. היא עושה עסקים בלוגדון. העסקים הללו התרחבו במשך שנתים האחרונות. בשנה שעברה היה לבאנק בוח כשלשים אלף ליטרות אנגליות, ובו מלא את ההפסדי שהיה לו בימי המלחמה ברובלים ברוטיה. בשנה זו, עד יולי, כבר יש לבאנק דוח כשלשים אלף ליטרות. על-פי תוצאות כאלו מחייב השכל הישרי שהבאנק שלנו יפתח מחלקות בכל הערים . שבמרכזי=היהודים — לעת-עתה מעכר לים, ובשעה שהסדר יקום במזרח=אירופה — גם שם. כל הצירים מעכר לים, הבשיחו בועדה הפינאנסית, שאם יפתח הבאנק מחלקות במדינותיהם, יקבל פקדונות בסכומים גדולים. היו כאלה שקראו מספרים בעשרות מיליונים לישרות (דציר רו טנברג מניויורק) הבאנק היה יכול, איפוא, לעשות שם עסקים ולהרויח - ולהקדיש את הרוחים לעבודה בארץ-ישראל. הלא ידוע, שהארצות אשר מעבר לים מספקות עתה לכל אירופה חמרים לא-מעובדים ותבואה. אחינו בארצות . הללו, שרובם הם מרוסיה, היו עושים עסקים עם הבאנק שלנו. כמו שעושים עמו יהודי .איאייני פל" שבלונדון. וחוץ מזה היה הבאנק שלנו ממלא באמריקה עוד תפקיד חשוב בשביל הגלות. כי כל הכספים הנשלחים מאמריקה לארצות-המזרח של אירופה היו רובם נשלחים על-ידי הבאנק שלנו ; ובזה היה מציל את אחינו העניים ששם מניצול על-ידי הבנקים הפרטים, שמשלמים להם בעד הדוללאַר מחיר הרבה יותר נמוד ממחירו בשוק=הכספים. והלא רוח והצלה היה הבאנק מביא בזה לאלפי משפחות עניות! לפי עדות הצירים של ה״פיפלס רעליף״, האדונים קאמייקה ומייזיל. נשלחים עשרות מיליונים של דולאַרים מאמריקה לרוסיה ונאַליציה מדי שנה בשנה! ולפיכך הצענו שהבאנק שלנו יפתח תיכף ומיד ַמחלקות באמריקה ובשאר ארצות. למשל, בדרום־אפריקה וקאנאדה. באו האמריקנים ושענו: באנק שלנו יפתח מחלקות בגלות—אין אפשר ₹ הלא זוהי עבודה האסורה עלינו! ויש שהוסיפו עוד: באנק עברי ככל ארצות-תבל –ומה יאמרו הגוים? כאילו צצה מן הארץ אותה השאלה הישנה, שכבר כרינו לה קבר בראשית התגלותה של תנועת-הציוניות!

היוצא לנו מכל אלה:

מנהיגי הציוניות באמריקה עדיין הם חסרים את ההבנה, שהחיים והתרבות בגולה קשורות בארץ-ישראל והעזרה לאחינו שם. החמרית והרוחנית, היא דרך הכינום של כחות-העם בשביל עבודתנו בציון. וכך נחגלו הפרץ הגדול והתהום העמוקה, שיש בינינו ובין מנהלי הציוניות באמריקה.

ים בית היינו צריכים לעשות ? — מחויבים היינו להביא את חלוקי= דעותינו לפני הועידה. היא היחה מקרשת לזה יום או יומים - והדבר היה נגטר על-פי ההלטת הרוב. לכל הפחותי היתה שאלה זו מחבררת כל צרכה אך מנהלי הועירה לא כן עשו. הם השתדלו, שלא יבואו חלוקי=הרעות האלה לפני האספות הפומביות. הסתירו אותם בחדרי־חדרים; ושם, כמובן, לא נפתרו השאלות הפרוגראַמתיות האלו. כל אחר נשאר בדעתו. ואת הועד-הפועל הקימו מאנשים. שהשקפותיהם על עיקרי הפרוגראמה שלנו שונות הן זו מזו. מוכן מאליו, שהחכוכים שהיו בימי=הועידה בחררים הסגורים, יתגלו בעתיד בין חברי הועד-הפועל המצומצם בעבודתם היום-יומית. היו ימים, שחכוכים כאלה היו בינינו -- הציוניים הרוסיים -- ובין הציוניים של מערב-אירופה. ואיך נפטרנו מהם אז ? — הם היו באים תמיד יבפני הועידה והקונגרסים. הרבה למדו מאתנו ציוני-המערב בשעות הוויכוהים -- ועתה הם תמימי-דעים עמנו. הציוניות עד הלאמאנש היא כמעט חטיבה אחת. יאמרו : היה חשש להתפלגות המחנה שלנו אם היו מביאים את השאלות לפני הועידה והן היו נפתרות נגד רצונם של האמריקנים. אך גם זה היה פחר-שוא- ראשית, היו האמריקנים נכנעים להחלמת הרוב- שנית. מוכמחני, שהוויכוחים היו משפיעים גם על האמריקנים כמו שהשפיעו בשעתם על הציוניים המערביים. ושלישית, אפילו אם אחדים מהם היו הולכים מאתנו ועוזכים אותנו. היינו מרויחים הרבה במה שהיו באים אל מהנגו אותם ההמונים. שעומרים עתה באמריקה מנגד לנו מפני שציוניות הַרְצַרֶּדִיה׳ ציוניות צרה, אינה מושכת את לבותיהם. ועוד: על-ידי הצגת שאלות כאלו באספות פומביות היינו מצילים את כל הועידה. ויכוחים כאלו יוצרים תמיד ענין רב בשביל הצירים. ובפרט ובשביל החדשים שכהם. סוף כל סוף הציוניות תורה היא וללמוד אותה אנו צריכים! בזה היינו מצילים את הועידה. כי שאלות חשובות לא היו נחתכות אז רק על-פי נזר-דין או פשרה, שנעשו בחדרים הסגורים של האמריקנים.

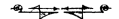
אלה הם המעשים הבלתי־נכונים, שעשינו קודם הועירה ובועידה עצמה ושגרמו הרבה לתוצאות המעציכות של ועידת-לונדון ולמצכ-הרוח המדוכא, שבא אחריה-

והמסקנותי שאנו צריכים להוציא מכל מה שנאמר למעלה. אלו הן:

- א) הציוניות צריכה לשוב אל העם. היא התחילה בעם בימי-ההתרקמות ואליו היא צריכה לפנות בימי-ההגשמה. לא על-ידי מלאכה מכנית, לא על-ידי מומחים בלבד אפשר לבנות את ארץ-ישראל. ולא בציוניות צרה אפשר לבוא אל העם. דרכנו היא דרך הציוניות הרחבה והעמוקה, שדואגת לכל הצרכים הלאומיים המיוחדים של הגולה ועל דגלה כתוב: תחית-הרוח בשביל תחית-הארץ.
- ב) אין למסור את העבודה למי שיהיה מחוץ להשגחת הנגה גה והקונגר מ.את אלה היחידים שהתענינו ומתעניינים עתה בארץ-ישראל, צריך, למשוך אלינו ואל עבודתנו; אך בתנאי שההנהגה הציונית לא תבטל ברוב של אי-ציוניים.
- ג) למסור את העבודה אולי אפשר יהיה אך לקונגרס עברי כללי. אליו צריכים אנו להכין את עצמנו. ולו נמסור את הכל אך כשתגיע שעת-הכושר.
- ר) אנו מחויבים לדאוג להעמקת הציוניות ויסודי-תורת הבאמריקה. ולשם כך צריכים אנו לשלוח לשם את מימב הכהות, שיעבדו שם עבודה מתמדת ורחבה במשך זמן מרובה.
- ה) אנו מתעתדים עתה לצאת בתעמולה גדולה לשם "קרן-היסוד". ביחדי עם תעמולה זו צריכים אנו להכין תכנית שלמה מכל העבודות הגדולות, שיש לעשות בארץ-ישראל, עבודות שעל-ידיהן תגתן אפשרות לארץ, שתקבל מהגרים במספר רב. בלא תכנית מעובדת קשה יהיה לבוא אל העם בשעה שאנו דורשים ממנו. שיפריש מם הגון מהונו בשביל בנין הארץ.
- ו) כל השאלות החשובות וחלוקי הדעוה, שיש בינינו בהבנתה של תעודה הציוניות, צריכים לבוא אך לפני בימת הועידות והקונגרסים חלילה לנו לנהוג בעתיד כמו שנהנו ביעידה זו- רק הבימה הפומבית והוויכוחים הפומביים הם הנותנים לועידות את ערכן ומבררים ומלבנים את השאלות די צרכן.

תשועה עצמית! סיסמה זו. שעוד חבת-ציון חרתה אותה על דגלה—ובכחה באנו עד הלום. עד לפני שער-הגאולה, תאיר את דרכנו כשנפנס לתוך שער-הגאולה פנימה. יותר אמונה בכחותינו, באמת ההיסטורית שלנו ובכחות העם כולו—ואמונה זו תוליכנו אל הגשמת-רעיוננו—אל הגאולה בפועל.

ביאריץ, אלול תר״ם.



## בַנוּם־תַּרוּתַ

(לרגלי המשבר).

#### מאת

### נ. בים מריצקי.

פיון שאידיאה היסטורית חודרת לתוך המציאות, ישוב אין היא מסתלקת מן העולם אלא אם כן הביאה לידי בטוי בולט את הרעיון הקיצוני המונח בעצם יסודה. עדיין לא נוצרה אידיאה פוריה ומפרה, שתבטל מן העולם בלי שתוליד מתוך-תוכה את התולדה האחרונה, — זו שאין אחריה כלום. והצד השראגי שבחזיון גלוי זידוע מאז: כי תולדה אחרונה זו סופה להביא לידי שלילת האידיאה עצמה ולידי השמשה קרקע-המציאות מתחת לרגליה. עם גלוי התולדה האחרונה באה שעת השקיעה לאידיאה. זו גוססת ושוקעת אט-אט, עד שהיא מגעת לידי פרוץ-כחות נפרז שאין כדונמתו. אלא שמתוך צער-השקועה עומדת האידיאה ומוריקה שלא מדעת את המהות הגידית והחיונית שבה מתוך כליה העצמיים לתוך פלי-הקבול של המציאות.

דומה, ששעתנו אנו זו היא שעת התרקמות חזיון ממין זה בעולמנו. אחת מן האיריאות המפרות ביותר, שקבעה ברכה לעצמה במהלך עשרות השנים האחרונות, התחילה מכלמת עד הסוף את התולדה האחרונה המקופלת בתוכה.

וכלפי ה"ציוניות המדינית" מכוונים הדברים.

לכאורה, האיך אפשר לחזור על הנושנות ? האיך נכוא ונדבר עכשיו על המריניות" כעל עולם רוחני עומד בפני עצמו ואינו קשור לזולתו — וכבר ספגנו לתוך-תוכנו את האמונה הגמורה בסינתיזה הציונית; וככר הורגלנו לחשוב, שהציונות המדינית ותרה על זכות-קיומה בתור עצם שלים ועליון וקבלה על עצמה את מרותה של הסינתיזה המורכבת.

ואף-על-פי-כן...

אף על פי שה מדיניות נשתקעה בסינתיזה העליונה של הציוניות לא היה זה על צד האמת, ותור מוחלם וותור לדורות. כי פעמים שהאידיאה מבמלת על זכות קיומה בתור עצם שלים ועליון, ועם כל זה אין הבמול בא אלא לפי שעה ו "עד לחשבין" ההיסמורי. חדלו תנאי-הסביבה מלהזין את הקרקע המבעי לגדול האידיאה. ואילו היתה זו עומדת במרדה ומתמדת במלחמתה, קרוב לודאי, שהיתה מעמדת בסכנה גלויה את עצם קיומה. ואולם גם לאידיאה יש אותו הגיון חסכני וערמומי, שבו הולך ומזדיין כל עצם חי לקראת מלחמת-הקיום. ולפיכך באה האידיאה ותולה את עצמה באינסטינקט המתחפש והמתחכם: מחנקת את עוז-מרצה ואת תאות במרדותה. מעלימה מעיני כל את הגטיה כלפי העריצות והשלפון ונענית למרותה העליונה של הסינתיזה.

אולם כל זה אינו אלא מעשה לפי שנה ופעולה מתוך אונם. דוגמה חיה

לשבמי-ההרים; אלו שעומדים להתמיד במרדם. אלא שראו בינתים את נחת-זרועו של האויב, והרי הם נגררים אחר האנסמינקט הערום, המדריך כל חי : מנענעים בראשם כלפי הבעלים מאתמול — ומוסיפים לחלום במסתרים את חלום הנקם וההתקוממות. והוא הדין באידיאה. אף זו נמשכת לפעמים אחר האינסמינקט של שמירת-הקיום: מפנה את עצמה מדרך-המלך ועושה את דרכה — עקיפין, עקיפין. ומיד כשתבוא שעת הכושר חזורת האידיאה ומגחת מגנזי=מסתריה ועמה יחד: מרד בסינתיזה וכוונה לכהן יחירה ולמשול ממשלת בלי מצרים באדם ובתקופה.

ה, מדיניות" השקיעה את עצמה מתוך הכרח ואונס בציוניות הסינתימית. מיד אחר תבוסה זו, שבאה לה עם נמר המשא ומתן שבין המנהיג וה.שער העליון ואחר התבוסה, שנחלה מבפנים אחר מעש ה = או גאנדה, שוב לא עמרו בה הכח והעוז להשאר השלמת היחידה והעליונה בתנועת-ההתחדשות. בא יום הקטנית. ושעת דמדומים זו של חומר פָּרספָּקמיבה מדינית קראה לויתורים. והמדיניות שוב לא יכלה להתריז כל עיקר כלפי קריאה זו, שמופה סינתיזה של ברכה ויצירה. כי כל ענין הציוניות המדינית בתקופה של דמרומים האפיה לא היה אלא "הלכה לימות המשיח".

אולם אידיאה זו עוד לא תש כחה להתחדש ולחזור ולשאוף לשלפון עליון ועריץ. ההתמזגות בסינתיזה באה רק עד שעת-הכושר וקודם שנתמלא המגמה היסודית של האידיאה.

אך הנה פסקה שעת-הדמרומים ובקעה תקופת הנצחון המזהיר של המדיניות". באה ונתקיימה נבואתה של זוי ולא עודי אלא שנבואה זו באה בפני אותו הדור עצמה שהיה עד-ראיה לצמיחת האידיאה וקלט לתוכה את צליליה הראשונים והרכים של זוי ובעקבותיו של נצחון זה מן ההכרח היה שתבוא הציוניות המדינית. תחדש כנשר נעוריה ותשוב לשאוף לעמידה ברשות עצמה.

אולם חוק פסיכולוגי הוא זלא יעכור. אידיאה זוו שככשה שנות מספר את אש"צרה לכהן ולמשול ממשלת-יחיד. כיון שהתחילה מתפרצת מככליה, שיב אין היא עימדת באמצע הדרך, אלא מגעת עד קצה גכולה של זו. — ועיד סבה למהלך התפתחותה החדש של הציוניות המדינית בימינו אלה. כיון שבאה לה לאידיאה משאת פשה, שוב אין מקום להתפתחות חיובית זיוצרת, לגדול חי וחיוני. אלא שאם נפשה, שוב אין מקום להתפתחות בלתי מצויה, הולך כח של לי זה וגדל אך נשתמר בה, בכל זאת, כח להתפתחות בלתי מצויה, הולך כח של לי זה וגדל אך ורק על חשבון התולדה האחרונה, הפאראדוכסאלית, שהיא תוססת תמיד בתחתית האדרותה.

ומכאן תוצאות להתפתחות התולרה האחרונה של ה.מדיניות". שאנו נעשים עדי-ראיה לה בימים האחרונים.

אולם לא נבין לעצם התולדה ולמהלך התפתחותה בעתיר הקרוב קודם שנעמוד על מהות־האידיאה העיקרית, שהיא מוצנעת ביסודה של ה-מדיניות".

אידיאה מבורכת זו חדרה לתוך הכרת הצכור לא רק בתור נסיון נמרץ להתוות דרכים חדשות לפתרון שאלת-היהודים. בעצם היתה כאן הסתכלות חדשה במהות היהדות. זוהי ההשקפה הראציונאליסטית המהורה על מהות הפרובלימה העתיקה השקפה קיצונית, שאין אחריה ולא כלום. ואילמלא הפחד מפני התפיסה ההמונית שבמלה היינו אומרים, שהסתכלות זו היתה השקפה ריבולוציו- נית מן הקצה אל הקצה. מובן מאליו, שתשקפה מהפכנית זו לא נוצרה לפתע פתאום נית מן הקצה אל הקצה. מובן מאליו, שתשקפה מהפכנית זו לא נוצרה לפתע פתאום

ולא ירדה משמים. כבכל מהפכה היה גם כאן .סך-הכל' מקיף של אידיאה מתפתלת ועוברת דרך תקיפות ודורות.

כי היהדות, — ולזו שבגלות מכוונים הדברים. — היתה נקלעת בלי הרף בין שתי הקצוות של השקפה יסורית אחת על סוד מהותה. כלפייסט זה רשות היתה להי ליהדות שבגולה, להכריז על עצמה, כי שתי נשטות מתרוצצות בקרבה. האחת: הסתכלות משיחית-מסתורית במהות היהדות. השניה: השקפה ראציונאליסטית על שאלת קיום האומה.

ההבחנה הראשונה מה היא אומרת ?—אין היהדות אלא חזיון פנימי, כ ול ו פנימי, שהולך ומתפתח מתוך-תוכו המקופל. אין תפיסה מבחוץ תופסת בחזיון זה ולא כלום: יש לעמוד עליו אך ורק מהלך התפתחותו הפנימית. חזיון זה אינו צריך לבסים על יסוד האידיאה השאולה מן החוץ: יעודים לו, משלו, ושבילים לו, שאין אדם זולתו דורך בהם. ויותר ממה שתבין בחזיון זה, תתפום בו תפיסה שבאינמואיציה את ה"משהו" הפנימי, שלא נתן לשעורין, להפרדה ולהשוואה.

ההסתכלות הראציונאליסטית פירושה מהו?

אין ביהדות אלא מה שיש בכל שאר חזיונות־הצכור. פרובלימה זו במלוא היקפה עומדת להיות נפרדת ליסודותיה. ואת כל אחד מחלקי=ההרכבה יש להבחין ולהשיג מתוך שפיפרת של אידיאה שכלית וכללית. את מהלך-ההתפתחות של הפרו= בלימה אפשר להקיף מבחוץ. את כולה אתה יכול להעמיד על יסוד האידיאות הלקוחות מן החוץ, — ומהות=הפרובלימה לא תפגם על=ידי כך כל עיקר.

ושתי ההכחנות הללו מתפתלות ועוברות דרך שדרת הגלות כולה. פעם יש שתתבלט האחת, ופעם יש שתעלה ותתגבר חברתה. ובהתאם להפרחתה של האחת או השניה הולך ומשתנה שנוי ניכר סגנונה הכולל של התקופה. ואין להאריך בדבר, כי כל האמור אינו אלא ם כי מה בלבד, שנושה, כמנהג כל סכישה, למשמש את הגונים ואת שרשומי-האישיות שבחזיון. וראי אפשר לראות בכל תקופה ובכל דור את שתי ההשקפות הללו, פעם כשהן משמשות בערבוביה ופעם כשהן מתמוגות זו בזו. אבל אנו מוכרחים לאחוז בסכימה זו, כי כתה יפה לקכוע קו מבדיל בין הכרה לאומית אחת להכרה צבורית שניה ולהציב גכול מסמן בין אידיאה לאידיאה. ובלי להעלים עין מן הסכימתיות ההכרחית שברעיון. אפשר לבוא על=ידו לידי הסתכלות מקפת וכוללת במהלך נפתוליהן של שתי החשקפות היסודיות.

את - פתיל-ההתפתחות של ההשקפה הראשונה אתה רואה כשהוא משתלשל ועובר מר' יהודה הלוי והקבלה העיונית והמעשית דרך החסידות והתנועה הרומאנטית בספרות העברית החדשה ובא לידי בטוי בולט בתפיסת-עולם רוחנית-סיציאלית זו, שרואה בבנין המולדת העברית יעוד לאומי אוניווירסאלי של בנין חברה לאומית ואנושית חדשה.

ודרכה של ההשקפה הראציונאליסטית עוברת מן הראציונאליסטום של הרמכ'ם וההרכבות הפילוסופית שבימי-הבינים דרך הראציונאליסטום של תנועות־ההשכלה, בגרמניה ובמזרח-אירופה, עד הראציונאליסטום המחודש שבציוניות המדינית.

מובן מאליו, שקוי-השואה אלו. הבאים לאחד תקופות וזרמים קולטוריים שונים כל-כך, כחם ככח הסכימה היבשה ולא יותר. כי כל הזרמים הנזכרים בדרך כלל ודאי שהם מוזרים זה לזה הן במהלך-התפתחותם והן בשרטוטי דמותם הריאלית. אלא שהנחה יסידית אחת עושה מדם חלקים שונים מהשתלשלותה של אידיאה אחת: הרסתכלות היסודית במהות היהדות. במשך המאה הי"ש אנו רואים את שתי ההשקפית הללו הולכות ומתגברות זו בצד זו. היתה כאן התגברות של שני כחות־יצירה, שכבר דגיעה להם שעת־הכושר להזדווג ולהעשות סינתיזה של יצירה חדשה ולשם התמזגית זו דיקא הם הולכים ועורכים קרב נפרז וקשה זה בזהי וההרכבה סופה לבוא דוקא מתוף סערת־מלחמה.

ההסתכלות המשיחית-המיסרית לא היתה זקוקה לתגבורת ולהסתערות כל עיקר. כי על-כן הרי היא היא שהכתה את השרשים העמוקים ביותר בחכרת היחיד והאומה מה שאין כן בהשקפה הראציונאליסטית. זו הרי היתה נקלפת לתוך ההכרה הלאוטית רק מפות־מפוח. ומכאן נולד בה הצוֹרך לתגבורת ולהסתערות בלתי-מצויה: ובמאה האחרונה מצאה השקפה זו כר נרחב להתפתחות מתיך מלחמה והסתערות. ראשיתה היתה ת נו עת זה ה ש כ ל ה. בזו כבר נ'תן דבטוי להשקפה הראציונאליסטית: במול העצמות המוסרית של האומה ויעודיה הנובעים מפנים-פנימיותה; בסום היהדות על יסוד העיקרים השכליים וההגיוניים השאולים מן החוץ. היתה כאן מהפכה קיצונית בעצם. אלא שתנועת ההשכלה לא עצרה כח לקבוע דמות בולמת למהפכה ולרביא על-ידי כך לידי מלטול ותנועה את עולס־הדעית ואת היי-הצבור. כי תנועה זו, מתוך על-ידי כך לידי מלטול ותנועה את עולס־הדעית ואת היי-הצבור. כי תנועה זו, מתוך אחיזה בערכים עיוניים בלבד. רפרפה על פני שטח-החיים. היתה כאן נגיעה יסודית באחדים מפר טי הפרובלימה וצדדיה החלקיים: תפיסת-עולם מקפת וחודרת עד תהום לא ניתנה בה כל עיקר. וכאן המקור ודסבה לסה שתנועה כבירה כתנועת-ההשכלה חלפה ועברה בלי לזעזע עד היסוד את נפש־היחיד ובלי לשנות שנוי ניכר את חיי הצבור.

השניה לתנועה זו בזמן והכבירה ממנה לערך ולתוצאות — היא הציוניות המדינית. המדינית הבמיי החריף והקלאסי ביותר להשקפה הראציונאליסטית, שהיתה נקלטת לתוך ההכרה הלאומית אט-אט ומפות־מפות. והשקפה ראציונאליסטית זו לא נגעה בפרטי הפרובלימה ובחלקיה הבודדים: היא תפסה ואחזה בשורש-השרשים של זו. במקום התחדשות עיונית באה השאיפה להתחדשות ריאלית וממשית. במקום דטלת סער בספרים ובמחות של בחירי-האומה הסתערה תנועה צבורית-עממית, שזעזעה את יסודות המציאות הלאומית. ה-מדיניות" ירדה עד תהום ההכרה הלאומית. חדרה לתוך קודש-הקדשים" של זו. — בנין המולדת ההיסטורית — והשליטה את רוחה—רוח הראציונאליסמום — במקום חבוי זה של שלמון דמדומי-המסתורין ותסיסת היעוד המשיחי.

ה"מדיניות" אינה תופסת את היהדות כשאלת הרצון המוסרי: היא רואה בה שאלת הרצון הביולוגי בלבד. אין כאן רצון חפשי, שמציג לעצמו יעודים מוסריים ושואף לא רק ליצירת היסוד לבנין החברה הלאומית החדשה, אלא רואה בחלומו את דמותה הא ידיא לית של חברה זו ומחכוון לבנותה ולהקימה מלכתחילה על-פי דמות זו. ה"מדיניות" רואה ביהדות החדשה אינסמינקט סתים ועריץ בלבד: האומה מחקיימת אך ורק משום שלא פסק ולא חרב בה מקור הכחות הביולוגיים-המבעיים; יש מלחמה בעד האישיות הלאומית — מפני שאין ברירה אחרת ומפני שכך הוא מנהגו של עולם.

מַחֲלֹל-ּעוֹלמה של אירופה שאחר המרפכה הצרפתית יצאה תנועה חדשה זו

זצררה ככנפיה השקפה ראציונאליספית־מודרנית על מהות המדינה והתנועות הלאומיות החדשות: השקפה זו נוצרה בבית-מדרשם של היוריספים בהתאם להנחה העיקרית, שהונחה בעצם יסודה של החברה הנוכחית: אין מקום בחיי החברה ליעוד המוסרי, והכל נתון כאן בידי ההתחרות החפשית והמבעית של כחות החברה. אין המדינה מושג שבמוםר ואמצעי לתקון-החברה. המדינה כמו שהיא — היא משרה עליונה בפני עצמה ופרוצם חברותי-ביולוגי בלבד. המוסנט המוסרי שבה הוא הצד הסובייקטיבי והמפל, שבא בהחדרת וכלאחר-יד.

והיא הדין גם בתנועות הלאומיות החדשות. יסוד־יסודות זה, שעליו הן נשענות. אינו היעוד החברותי והרצון החפשי להקים חברה מתוקנת מתוך כוונה מוסרית, שנקבעה מלכתחילה ולמפרע. יש כאן אך ורק פרוץ הכחות המבעיים. רצון ביולוגי של שמירה מעולה על עצם הקיום. בהתאם לכך: שאיפה ליצירת היסוד האָלֶסְנשרי לקיום זה — המדיניות. היעוד המוסרי הוא ענין ליחידים ולקבוצים. המדינה בתור יסוד וצורה מוּחָשָּת לתמיםת הכחות הלאומיים — היא היא התכלית היחידה והעליונה. השאר הוא המסקנה המפלה לעיקר.

ואין בפרט התנועה הלאומית של היהדות החדשה אלא מה שבכלל התנועות הלאומיות בעולם המודרני כולן. זוהי ההנחה היסוויית של המדיניות". נתבטלה העצמות המפליאהי שמבדלת את היהדות מהמון החזיונות הלאומיים והופכת את זו לחזיון מוסרי מיוחד במינו. מטרתה של היהדות החדשה הוא מטרת כל התנועות הלאומיות שבזמננו ודרכיה של תנועת-ההתחדשות היא דרכיהם של כל הגויים והלאומים. בקיצור: אין הציוניות המדינית אלא אחותה הצעירה של ההתבוללות: מקור אחד ושאיפה משותפת לשתיהן: הרצון לבסם את היהדות על בסים ראציונאליסטיי שהוא משוחף לכל אומות-העולם בתקופה החדשה ובעולם המודרני ואין בין ההתבוללות והציוניות המדינית אלא שאלת־האמונה בלבד. האחת רואה את האימה וכבר היא הולכת ובשלה מן העולם; והשניה מטלת ספק באפשרות הממיעה ובכחה של זו להציל ולהושיע.

אמנסי פעמים שאתה נזכר במימרא נפלאה זו, שנזרקה כעין נבואה מפיו של חוזה חזיון המדינה היהודית': "אין אנו שואפים ליצור חברה חדשה בלבד, אלא חברה מובה ומשובחת מזו שקדמה לה". ואולם מי המים ולא יראה. שלא היתה זו אלא מימרא של פייטן וחוזה-חזיונות ברגע של עלית-נשמה נבואית'! מתוך מימרא נבואית זו נשקף לנו ההוזה הגדול וההומניסטן הרגש שהקשיב מתוך המית-הנפש לצלילי מנגינות "המאנהייזר" הוואגנראי והרכין את ראשו הזקוף בפני נרות-חנוכה. כשנפשו מזדווגת ברומאַנטיקה של הדורות. אבל בעצם היסוד לא היה כאן ענין של תכנית לתנועה צבורית או מדינית; שהרי מימרא זו לא תפסה בתכנית המעשית של המדיניות מקום ואחיזה כל עיקר.

ומתוך הסתכלות ראציונאליסטית זו במהות-היהדות נובע בהכרח הרעיון הנהדר והמהפכני של הציוניות המדינית – רעיון - המדיני. אך לא על "רעיון-המדינה" בלבד אנו רשאים לדבר, אלא גם על הפטשיסטום המדיני. כי אטנם כן, היה ברעיון זה מן הפטשיסטום, בטובן התרומי שבטושג זה. על צד האטת. אין ההפרש הגדול שבין רעיון ה"מדינה היהודית" ורעיון ישוב הארץ וכבוש הטולדת מתגלה כשאלת שבין רעיון המכסים בלבד. אין כאן, כפי שהורגלו לחשוב, רק מחלוקת בשל עניני אטונה, מכסים ומספו: הללו מטילים ספק באפשרות קיומה של ה"מדינה",

ואלו נותנים אמון גמור בתכלית עליונה זו; הללו רואים במדינה את המסובב האחרון בהשתלשלות הסבות והמסובבים, ומתנגדיהם תופסים את מושג ה״מדינה״ כסבה ראשית וכיסוד הכרחי לבנין. השאלה היא שאלת הצורך הפסיכו כלוגי במדינה, שאלת תביעת הנפשי שעורגת למטרה עליונה זו. כאן הוא החלוק היסודי, שמבדיל בין מחנה למחנה ובין הכרה צבורית להכרה צבורית. הצורך הפסיכולוגי במדינה יהודית הוא בסוסה המוחלם של חיה דות על יסוד הראציונאליסמוס המודרני. השאיפה אל המדיניות׳ כאל מטרה עליונה בפני עצמה נובעת ממקור שלילת ההשקפה המשיחית המוסרית על היהדות.

כי אין לשכוח, שחוסר מדיניות נעשה כח חיובי ויוצר בחשבון-עולמה של האומה. עוכדה זו, שכאה מתוך הכרח של השתלשלות הסכות והמסובכים. נהפכה, סיף-סוף, ליעוד רוחני, שנובע מתיך חירות הרצון הלאומי וחופש הברירה הלאומית. הבחינה המוסרית של האומה. שלא יכלה לוותר על העלבון שבחוסר חיים מדיניים עצמיים, מצאה גם בעלכון היסטורי זה מקום להתגדר בו ולהבליט על-ידו את עצמותה המוסרית. וכיון שאין המדינה נקנית אלא בכח-הזרוע. מתוך פתוח שלמון-הכח וזלזול בעצמותו של ה.אחר", — הרי שלא נשאר לה לאומה אלא לוותר על קנין חמרי וארצי זה מתוך חירות־הרצין ובמחשבה תחילה. ויחם פסיכולוגי זה למושג ה"מדינה" הכה שרשים חזקים בהכרת-הצבור וכנפש-היחיד. יחס זה ממשיך את חומ-חייו גם בנפשו של היהודי החדש, שכבר הספיק לרכוש לעצמו הסתכלות חדשה במהות-היהדות. לא מקרה הוא, שרעיון ה"מדינה" לא נתהכב כלל וכלל על חוגי הצבור, שרואים בציוניות יעוד היסטורי של הקמת חברה עברית מתוקנת וחדשה באמת. בחונים אלה פוענים לבנין חברה עברית חדשה ולכבוש המולדת ההיסטורית". מושג המרינה לא תפס מקום-אזרח בהשקפת-עולמם של החוגים הנזכרים. מה שאין כן בציוניות המדינית. זו הרי רואה את מושג המדינה' כתמצית הסתכלותה במהות היהדות החדשה כראש מאווייה. והעיקר: השמדעה היא בשביל ציוניות זו התכלית העליונה, ולא האמצעי לתקון החברה. עובדה היא, איפוא, שאין בין הציוניות המדינית הטהורה ובין שאר הזרמים שבתנועת-ההחחדשות הבדל של שאלת אמונה ומכסים כלבד, אלא הפרש גדול שבין צורך פסיכולוגי אחד לתביעת-נפש אחרת.

ומתוך מקור זה של הסתכלות ראציונאליסשית במהות היהדות החדשה נובעגם רעיון שני זה, שנותן דמות בולשת לתמצית-ה"מדיניות": בשול היעוד של תרבות לאומית עצמית. הבלשת היסוד התרבותי בתנועת-ההתחדשות היא תרבות בפיה כלפי יעודה המוסרי של תנועה זו. כי התרבות הלאומית היא, סוף-סוף, ההגשמה המוחשת של רצין-האומה המוסרי. כאן הוא עולם-החירות של הברירה הלאומית וכאן הוא הכר הנרחב לגידול היעודים המוסריים והרוחניים. ואם בתרבות-העולם כך, התרבות העברית על אחת כמה וכמה. כי תרבות זו הרי היה לה תפקיד היושא מן הכלל ועל יסוד זה היא נושה תמיד לראות את עצמה כגורם מרכזי לקיום האומה בעבר וכיסוד נכון להתחדשות חיי-העם בעתיד. מכאן שהבלמת הצד התרבותי בתנועת-ההתחדשות כא מתוך נשיה נמרצה לקבוע יעוד מוסרי לתנועה זו. המאומה באה הבלשה זו? — מן הרגע, שאין העם רוצה להתמכר כליל להתחרות חפשית של כחות-היצירה במולדתו המחודשת, אלא שואף לכוין את התפתחות הכחות כלפי

כנוס-הרוח

נקודה קבועה מראש, ורוצה דוקא להקים את סוכת-חייו הרעועה כתבניתו וכדמותו של האידיאל המוסרי המרחף לפני עיני־רוחו.

וזוהי הסבה, שאין הציונות המדינית יודעת כלום ממציאותה של פרובלימה זו, ששמה תרבות עברית. ואין כאן במול הבא במחשבה תחילה, אי=ידיעה זו אורגאנית היא ונובעת מפנים=פנימיותה של ההסתכלות היסודית. ואי־ידיעה זו אינה נוגעת בעצם העובדה של קיום התרבות הלאומית, שהרי היא מכוונת אך ורק כלפי הפרובלים ה של זו.

כל הדברים האמורים עד כאן מכוונים כלפי הציוניות המדינית ב עצם מה רה. היא היא שהמציאה את הבמוי המוחלט והאחרון להשקפה ראציונאליסטית [זו. שהיתה הולכת ומתגלית פעם ככה ופעם בכה, וניצוצות-ניצוצותי בימי-הבינים ובהתחלת המאה הי"ם. קדמו לה כמה וכמה נסיונות בודרים לבסם את היהדות על יסוד האידיאה-השלימה, הפורשת את כנף-ממשלתה על פני כל התקופה. אלא שכל הבסוסים הללו והסינתיזות הללו היה להם ערך עיוני בלבד. הציוניות המדינית באה ובססה את היהדות החדשה על יסיד ההשקפה הראציונאליסטית המודרנית, אלא שהיא המציאה בשביל זו יסוד רי אלי של תנועת-עם כבירה.

אולם כל ההפרזה שבציוניות המדינית קבעה ברכה לעצמה אך ורק כתנועת הראַקציה כלפי ההפדוה, שבאה מצד אחר. וסופה של תנועה זו היה להשקיע את החירוש החיוני והמפרה שבה, בסינתיזה העליונה ולשמש על-ידי כך גוף לנשמה ערשילאית ויסוד ואציונאַליסטי מוצק ל משיחיות" פורחת באויר. וכך היה. על צד האמת, תורת התפתחות האידיאות במהלך גידולה של התנועה. ההשקפה הראציונאליסטית המהורה של הציוניות המדינית נתקלה מיד ב״רוח״ חזקה, זו. שנולדה וצמחה מנבכי המשיחיות' ההיסמורית והיתה מנשבת מן המזרח. מצד אחר - תנועה אצילית-רוחנית זו, שתפסה את רעיון שיבת-ציון כנתיב להתחדשות הרוח הלאומי. ומן הצד השני: התנועה הצעירה, הדימוקראטית והפרוליטארית, שראתה בציוניות דרך לתקון יסודי בחיי הפרש והכלל. ושתי תנועות אלו גדרו גדר מוצק בעד התפרצות נפרזת של הציוניות המדינית ובעד הסתערותה היתרה וראויה לציון מיוחר העובדה שדוקא התנועה הדמוקראמית־המיציצלית היא היא שגבלה גבול לתגבורת המדיניות הנפרות. כי חנועה זו, שהזדיינה מכף רגל ועד קדקוד בכל מכשירי הראציונאליסמום האירופי צפנה בסתר-נשמתה את היעוד המשיחי. דרכיה של ציוניות זו דרכי הצבוריות האירופית החדשה : תסיסת הכחות החברותיים והכלכליים באומה הישראלית והבסיס החמרני של נגוד-המעמדות. אולם הרוח חיה כאפניה הוא הגורם המוסרי הכביר, ומה שחשוב ביותר: עיקר המגמה והכוונה הוא היעוד המשיחי, השואף לתקון החברה ושנוי

אמנם כן, בהלקה של תנועה זו נפל לירושה ולנחלה היעוד המשיחי, שזן ורשן את קרקע-הדורות. תנועה זו בועמת מתיך שלילה גמורה בפטישיסמוס המדיני. היא מחייבת את המדינה אך ורק בתור אמצעי לתקון חיי החברה והצבור במלכות הצדק העליון וההרמוניה. תנועה זו ינקה, אמנם, לא מעט ממקור הציוניות=המדינית וממהלך שימתה הראציונאליסטית. ואף=על=פי-כן הוא הוא אויבה בנפש של המדיניות ושל הסתכלותה הראציונאליסטית במהות היהדות החדשה.

תנועה צעירה זו בצירוף הציוניות הרוחנית והמעשית דחקו את רגלי הציוניות

המדינית כלי הרף. והנה כא יוסדהקטנות לציוניות. המשא=והמתן המדיני עם קברניטי-האומות ועם ראשי=המדינות התחילו פוחתים והולכים ולעומת זה התחילה העכודה האמית למובת הארץ והגולה הולכת ומשגשגת מיום ליום. ואז, רק אז הוכרחה ה-מדיניות" לוותר על עמדתה הבודדה ועל ההפרזה היתרה שבה. — וכאה תפשרה.

וכשבאה פשרה־סינתיזה זו באה ברכה עמה. יחד עם זו באה גם שעת תגבורת הרוחלת הרוח בתנועת־ההתחדשות. בצדם של מפעלי-יום־יום, שאין בהם אלא דמדומי תוחלת ממושכת בלבד, ירד לחלל-עולמנו שפע של רעיונות פורים ומפרים. ממקור ההסתכלות בציוניות מתוך נקודת־מבט של יעוד מוסרי נשגב פרצו ונבעו אידיאות, שמפרנסות את רוחו של האדם באשר הוא אדם ומוציאות את האדם מד' האמות של קטנות-מוחין מפלגותית למרחביה של אידיאה אוניווירסאַלית. ערה היתה המחשבה, רעננה היתה ועסיסית עד כדי לקלום ולספוג לתוך-תוכה כל חזון-רוח חדש וכל נדנוד רעיון מקרוב בא. בין שבסטו את הציוניות על יסוד התגוששות הגרמים החברותיים והכלכליים באומה, בין שחזו בה ראיה ומופת חדש לשימת-המאמריאליסמום ובין שראו בה את חזון התרבות החדשה, שסופה לצאת מציון,—המקור היה אחד ומשותף לכל: שאיפה נפשית למצות עד תומה את המציתה ה אוניווי רסא לית של הציוניות; רצון עז ונמרץ לראות בתנועת-המתחדשות לא רק את שורת העובדות והמעשים המצמרפים לסכום ראציונלימטי כולל. אלא גם דבר שבא מונה. וקולה של הציוניות בתקופה זו היה בוק ע אלא גם דבר שבא מונה. וקולה של הציוניות בתקופה זו היה בוק ע אלא גם דבר שבא מונה. וקולה של הציוניות בתקופה זו היה בוק ע ועולה מן המעמרם.

בינתים פרצה מלחמת-העמים. ומיר, עם פרוץ חיה טורפת זו ממסגרותיה, הוכרוה שעת-ההפסקה למפעל האמי והמעשי בארץ ומחוצה לה. על יצירת "חרש" אי־ אפשר היה גם לחלום. סכנה גלויה של הרס וכליון נשקפה לו לישוב כולה ולא נשאר אלא לאזור את שארית הכחות ולשמור שמירה מקפדת על הקיים, שלא יצלול בתהום-האכרון. פסקה שעת המעשים והיצירה החיונית בציוניות. לעומת זה בא שעת-הכושר להבלפת הצד ה מדיני שבתנועת-ההתחדשות. שבה ונתחדשה לה ל"ציוניות המדינית" עונת הנוער והעלומים. באה המלחמה הזירונית ועשתה כוונתה היסודית של ה, מריניות" לתביעת-השעה הרצינה ביותר. הגיעה השעה לעמור ולהכריז על היהדות החדשה כעל חזיון בין-לאומי ולהקנות לזו עמרה איתנה במהלך ההיסשוריה החדשה. בא ההכרח של הזמן וגרם למחשבה הציונית, שתיותר, לפי שעה, על יעודיה הפנימיים של תנועת=ההתחדשות. ומחשבה זו הופנתה כולה כלפי חוץ: כלפי ההודיה בין הלאומית ביהדות החדשה ובזכות קיומה האַרצי. כאן, בנקודת-מרכז זו. שהיא מונחת מחוץ ליהדות. נתרכזו כל כחות המחשבה והיצירה. ורכוז=כחות זה. שבא לשם נצחון חיצוני, אינו נצרך ליעודים מוסריים דוקא ואינו מכיא בחשבון את שוהר-הכוונה ואת עלית־ הגשמה. לא הנפש הוא העיקר לו, אלא המספר, ההמונים. כי כבוש דעת הצבור בעולם כולו צריך לדימונסטראַציה עממית מרהבת-עין, וכלום אין דימונסטראַציה זו זקוקה אלא למספרים ולתנועת-המונים, ותהא תנועה חיצונית ומיכנית בלבד. באה תקופת הדיקלאראַמיביות והתיאטראַליות לתנועת־ההתחרשות. — תקופה הכרחית זו, שבלעדיה אי־אפשר לשום תנועת-חיים שבעולם לתפום אחיזה קכועה במציאות. באה תקופה זו ועמה יחד גבוריה מאז ומעודם: ההמונים. ועם נצחותיה המזהירים של ה-מדיניות' התחילו המונים המונים נגררים אחר מרככת הכבוד והתפארת של המנצחים. הללו נסחבו בשטף הנחשול בתוקף הדחיפה החיצונית (כלפי הרוב המכריע מכוונים הדברים).

בתור טפוחי התקופה המודרנית — תקופת שלטונה של ה.מדיניות' — הזינו את עינם טן הזוהר השטחי. שחדר וקרן טן החוץ. וכי ידעו וראו ההמונים הללו את סוד המקור החבוי, שממנו נובע מעין היופי הפנימי, — יופי זה, שדבר אין לו עם כל המתרחש והנעשה מבחוץ ? וכי ידעו שמץ טן היעודים העצמיים של תנועת-ההתחרשות, — טן הניצוצות הללו, שמתגלים מתוך היחוד והבדירות, ולפעמים דוקא בתקופה של עלבון חיצוני ? — —

ועם נצחונה של ה"מרינות" באה שעת העמידה והקפאון למחשבה הציונית.
ה"שמח" נעשה עיקר וה, מעמקים" — טפל. הלך ונתרחב השטח, ובינתים נכתהם ונחרב
המקור. מעתה לא נשאר לה למחשבה אלא לפרוט לפרוטות את דינר-הזהב המונח
בנרתיקה. גידול התנועה לרוחב ועל פני השטח תבע את השאבלונה הקלילה והזריזה.
המטולטלת כמטבע זו המתהלכת בשוק, שאבלונה ציונית זו, שהיא מסכמת את תמצית
הדברים בשתים שלש נוסחאות קבועות ומזיחה על־ידי כך את הדעת הקלושה והרפה.
זו הכח המחנך, שהדריך את כל התקופה האחרונה של הנצחונות החיצוניים. ושאבלונה
זו לא חדרה אך ורק אל השככות הרחבות של ההמונים: זוהי תמצית-תמציתה של
התקופה כולה. תפיסת־ההמון כבשה ודכאה את המחשבה המקורית והיוצרת, והדרכים
הסלולות נעשו שבילים, שבהם דורכים הכל. זהו, ולא אחרי סגנון-התקופה. כלום יש
לך "שאבלונה". שהיא נאה וקלה מן ההשקפה הראציונאליסמית על מהות־היהדות,
זו ההשקפה. שחדרה לעולמנו בעקבות הציוניות המדינית? — והנה באה השקפה זו
וקובעת את דמותה הרוחנית של התקיפה וקובעת את הגבול האחרון למחשבה ולרגש.

ראציונאליסמוס זה כא והמציא פעם אחת פתרון מספיק ומוחלט לחידה סתומה זו, ששמה ה"הדות החדשה". הכל נעשה מחוור וגלוי עד היסוד ועד התהום. כי אין הציוניות אלא סכום כולל של שאלות פוליטיות וכלכליות ממין זה ממש ישל כל התנועות הלאומיות החדשות.

ומכאן הדלדול הגמור של מעין המחשבה היוצרת. תם כל חזון, אפסה כל אמונה במציאותה של פרובלימה רוחנית עצמית זו ששים "יהדות חדשה". האמונה בטציאותה של פרובלימה עצמית זו שאין לפטרה כלאחר יד ועל-ידי הפעולה הראציור נאליסטית בל בד. בעשתה נושא, לבטול וללעג גלוי. אפילו התנגדות אין כאן. בת־צחוק קלה של בטול, — ועוברים אל סדר-היום. וכשהלב הוגה לפרקים געגועים עזים ל.רוח" הצרורה בתנועת-ההתחדשות ועורג ל.משהו', שיש בו מן האמת האמונתית ודבקותה — לא נשאר לו אלא להוציא את הלוחות הישנים מן הארון ולמצוא בהם את כל ספוקו.

עובדה היא, ואין להרהר אחריה. תקופה בלתי־מצויה זו. שגלתה עד היסוד את תהומות ההויה והחדלון, שהציגה לעיני כל במלוא־מערומיה את חידת האדם הבודד לעולם כולו ולנפשו שלו. — לא הביאה עמה אף השקפה חדשה אחת על תעודת הציוניות, אף גלוי צד או גון מרהיב אחד בתנועת-ההתחדשות. את היחיד, — יחיד זה הפונה לו לצדי-הדרכים ומגלה באידיאה מתוך דבקות אמונתית ועצמית כוונים ועולמות חדשים. — אותו אין אתה פוגש כלל בדרכה של הציוניות. כצללים הללו, שרועדים על פני הבד, עוברים וחולפים לפניך המונים, ורק המונים, ואחריהם מדרה צפור אפורה זו, ששמה שאבלונה". כשכנפה השבורה נגררת לה מאחוריה.

והציוניות הצעירה — הדימוקראטית הסוציאלית, — תוכיח. תנועה זוי שעל־פי

עצם מהותה יש לה לראות את תנועת־ההתחדשות כראות יעוד מוסרי=רוחני חדש לפרט ולצבור, —הולכת ונגררת אחר המחשבה הראציונאליסטית ומוסרת את כל מרצה ואשה לפעולותיה־מסקנותיה של זו. ואף הדור הצעיר והרך, שהולך וגדל על' ברכי תנועה מבירכת זו, עומד ינתון כולו תחת השפעתה של הציוניות המדינית בצורתה הראציונאליסטיות הקיצונית, ואינו רואה בתנועת-ההתחדשות שלו אלא מה שימצא בתנועות הלאומיות שבעולם כולו. הוא, הזר והמתוכר לסוד גידולה ושגשוגה של הפרובלימה הגדולה, עדיין לא מצא מ רכז פני מי לגאולת נפשו, והרי הוא עומד ותלוי, לפי שעהי בנקודת-אחיזה המונחת מבחוץ. דור הגדל ולוחם ללא רוטאנטיקה ולא מסורת-קדומים. — מן הדין הוא, שיהא בז לכל נדנוד של רעיון מקורי. כלל צל של דבקות אמינתית, לכל מעוף של דמיון ולכל נמיה כלפי יעוד מוסרי עצמי. ולא על המעשיות היתרה יש לקבול. אין מעשיות יתרה בעולם, ובפרט שאין מעשיות יתרה בתנועת־עם, שעדיין היא חסרה את כשרון-הפעולה ואת סוד הדבקות במעשה הזעיר. אבל זו עקה, ש-מעשיות' זו היא המקור, היא התנועה והיא מחוז=החפץ. והאיך תצליח ותקום תנועת-עם, "שהיא, קודם כל, התחרשות של עצמות מוסרית בת אלפי שנים. — בלי יסוד רוהני-אמונתי מוצק?"

ותנועת־המונים זו קמה לנו במזרת-אירופה וגם בארצות שמעבר לאוקינום. נצחונותיה של הציוניות המדינית הביאוה עד הלום. ורוחה של זו סככה עליהם בכנפיה. אולם במזרח־אירופה היתה קיימת ותוססת מסורת־קדומים. רוה היא ביהדות המזרחית, שלא נכנעה לפני הראציונאליסמום הנפרז. כי יהדות זו היא היא שמפחה את רעיון היעוד המשיחי, דצרור בתנועת-ההתחדשות: ועל מסירת זו באו ונתוספו עוד שני גַרְמִים אדירים. וגם אלה שמשו דחיפה כבירה לתגבורת רעיון־היעוד בצד הנצחון של הראציונאליסמוס.

הגורם הראשון הוא הצער. מתוך תהום הצער האישי והלאומי צמחה הדבקות באיראל של שנוי יסודות=החיים. והגורם השני לו בזמן ובמעלה— היא הם ביב ה. למן היום. שבו הופיעה לעיני העולם הגדהם המהפכה הרוסית. שנתנה את אותותיה הגאמנים בכל מזרח־אירופה. נתגברה גם בין המוני העם היהודי השאיפה לשנוי יסודי, מוסרי, בחיי היחיד והצבור. וזוהי הסבה והמקור למה שהציוניות המזרחית. למרות ירידתה הרוחנית בתקופה האחרונה, נשארה עומדת כיום הזה על ההנחה היסודית, שיש בה מן הצויך הפסיכולוגי העובר בירושה הרבה יותר משיש בו מן ההגיון השקול: אין הציונות אלא המשך הדרגי—ובצורה חדשה— של ה"משיחיות" ההיסמורית. ותנועת=ה"חלוצים". שהתחילה תוססת בשתי השנים האחרונות, תוכיח. כי תנועה כבירה זו היא הבמוי המעורפל, לפי שעה, לאמונתיות המחודשת של היהדות הצעירה. תנועה זו היא תנועה אמונהית בעצם. כוונתה—תקון חיי הפרט והכלל בחיי עבודה והתחדשות מוחלטת. אישה— האיש הקרושה של הדבקות הדתית. דרכה—דרך התנועות הדתיות האמתיות: המופת האיש", תקון=חיי. הפרט. תנועה זו, שראשיתה מצער וסופה מכוסה בערפל. היא סימן=ביכה להתחדשותה הרוחנית של היהדות המזרחית.

ובניגוד מוחלט לציוניות זו נצכת הציוניות האמריקנית. כאן לא היתה נקודת" אחיזה לשלשת הגורמים האדירים, שנזכרו למעלה: המסורת, הצער והסביבה. רוב מניגו של הצבור, שהלך שולל בארצות אלה אחר מרכבת"-המנצחים, הזין את עינו ואת רוחו מהודה החיצוני של התנועה. השקפה משיחית זו על הציוניות, ואת רוחו מהודה החיצוני של התנועה.

שקולמת בתוך=תוכה את היעוד של הקמת חברה חדשה, לא שלחה שרשים עמוקים ביהדות דצעירה שמעבר לאוקינום. והצער—הם מלהזכיר. מהלך=היים זה, שלא נפגם ולא נעצר על ידי צער המלחמה, החורבן, האבדון והמדפכות, לא ערך שאלות מוסריות הנוקבות עד התחום. וסביבה זו, שרואה את החברה האנושית שבימינו כמטרה עליונה בפני עצמה, שבומחת בהתחרות החפשית והטבעית של כחות=הצבור,—סביבה זו ודאי שלא מפחה ולא גדלה את ניצני היעודים הנשגבים. לרפך, סביבה זו היתה מסוגלת להצמיח אידיאלוגיה, שרואה את הציוניות כעין נסיון כביר ונהדר של ישוב ארץ חדשה על יסודות מודרניים. שהם משותפים לכל העמים ולכל חלקי=העולם. ומכאן—נקודת=מוצא לראציונאליסמום של הציוניות המדינית. זו היתה יכולה לכוא לידי התפתחות קיצונית בסביבה הרוחנית של היהדות האמיריקנית דוקא. וכשבאו נצחונותיה המזהירים של הציוניות המדינית וקסמו קסם להמונים החדשים, שנגררו אחריה.—הגיעה התפתחותה של תפיסת=העולם הראציונאליסטית באמריקה למרום=קצה. והרבה גרמה לכך הפסקת ההשפעה של גימלין שבין היהדות המזרחית ובין אחותה הצעירה שמעבר לאוקינום: השפעה מתמדת וו ודאי שהיה בכחה להציב גבולות להתפתחותו הנפרזת של הראציונאליסמום.

אולם התפתחותה של הציוניות המדינית מוכיחת היתה לבוא לידי גמר-בשולה עם נצחונה המכריע של זו ב 0 אן- ר ימ ז. מכאן ואילך לא נשאר לה לציוניות זו אלא האחת משתי הדרכים: או לנטות הצדה ולפנות את המקים לפעולת-עם הממשמשת ובאה, או להמשיך את התפתחותה הקיצונית ולילד את התולדה האחרונה, הפאראדוכסאלית. ומכיון שמצאה קרקע דשן לצמיחה ולנידול ביהדות האמריקנית עמדה ובחרה בדרך חשניה. וזוהי הדרך, שבה נולדה — ובאמריקה דוקא.— התולדה האחרונה, הקיצונית. של הציוניות המדינית. תולדה קיצונית זו מהי ?

פיון שאין לה לתנועת=ההתחדשות יעודים מוסריים עצמיים, וכל ענין הציוניות אינו אלא פעולה ראציונאליסטית של ישוב ארץ חדשה על-ידי המוני עם מטולטל, — הרי אפשר לוותר על פעולת-העם ועל התכנית הלאומית הקכועה מראש, וגם אפשר לסמוך על הכחות החיצונים בשעת הקמת הבנין כמו שסמכו על כחות אלו בשעת הכשרת התנאים לבנין.

ואם נלך לשימת-הראציונאליסמוס ולא נראה בציוניות תעודה עצמית של כנין צכור לאומי-אנושי חדש, הרי לא נשאר לנו אלא לאחוז באמצעים השכיחים והידועים של כל קולוניזאציה רגילה. ומכאן שלשלת הפאראדוכסים, המשולבים אחד כחברו. אם אין בציוניות בכלל אלא מה שיש בציונות המדינית בלבד. כלומר, הכשרת התנאים החיצוניים להתחלת ההתישבות הרחבה, והשאר יבוא ממילא. בעזרת העמים והממשלות, בדרך גיום ההון הפרטי והחומר האנושי מקרב היהודים ובדרך המבע בכלל. — נמצא, שהציונות כבר עברה ובטלה מן העולם. ויום העשרים וארבעה לאפריל, — יומו של מאן-רימו, — הוא היום, שבו הקיץ הקץ על התנועה. ומכאן: הכשרת הרוחות — למה? כבוש הלבכות לחנוך הדור החדש — למה? תרבות עברית לחנוך עברי בגולה ובארץ — למה? — ואם אין כאן פתרון יסודי לחידה מתומה זו, ששמה יהדות', אלא נסיון של ישוב ענקי בלבד. מה מיבה של עבודה זו בגולה? — עבודה בגלות לחוד וענין ההתישבות ההמונית — לחוד. ואם אין כאן תעודה של בנין חברה לאומי המאורנן בתכנית של התערבות הרצון הלאומי המאורן בתכנית של הצידות הרצון הלאומי המאורן בתכנית של התערבות הרצון הלאומים התבתבות הרצון הלאומים הצדים המצרבות הבצון התביבות המצרבות של התברבות של התערבות הרצון הלאומים המצרבות של התברבות של התברבות של הצרבות של התברבות התברבות של התברבות של התברבות של התברבות של התברבות התברבות של התברבות ה

בנין? יש כה פודה ומציל בעולם, ושמו — התחרות הפשית ומבעית של כהות-החברה". יבוא כה זה ויקים, ויבנה, ונראה נסים ונפלאות של ישוב ארץ שוממה ושל רכיז המוני=עם מדולדלים בתוכה. מה שכח נפלא זה יקים ויבנה. — זה יוקם ויקנה. ואם הוא לא יעשה ולא יועיל. — שוא עמלו הבונים.

וכך הולך חשכון-עולם זה, ששמו "ציוניות". ומתפורר חלקים, חלקים. חוליה אחר חוליה נשמאת ונושרת מתוך שלשלת האידיאות והיעודים. ולא נשאר מכל בנין נשגב זה של השקפת-עולם חידרת עד התהום אלא מפעל מסחרי ענקי, שאפשר סופו להקל את מר-גורלם של אלפי בני האומה המטולטלת, — אבל לא יותר. זוהי התולדה האחר ו נה של הציוניות המדינית, כפי שהיא נשקפת לנו מתוך המאורעות המזעזעים של החדשים האחרונים. תולדה פאראדוכסאַלית זו הגיעה לידי גמר-בשולה באמריקה. אבל ראשיתה — בראציונאליממום החותר חתירה עמוקה תחת עצם מהותה של היהדות החדשה. וזוהי סבת-הסבות למשבר, שבו אנו נתונים ומתחבמים בשעה נוגה ורצינה זו. אל תאמרו: זהו משבר כספי, משבר א'שי, משבר הסתדרותי! יש בו גם מזה, גם מזה ואף מזה. אולם כל אלה — פרטים, פרטים ופרטים. המקור הוא: תגבורת הראציונא-ליסמום בציוניות בכלל, ותגבורת יחד-צדדית וקיצונית של זה באחד מחלקי היהדות העולמית. ואין כאן אך נגיעה בחלקי-הבנין ובפרטי-התכנית: זוהי חתירה עמוקה תחת הבנין עצמו. זוהי השקפת-עולם, שנובעת מתוך התפתחותה הקיצונית של הציוניות המדינית.

ואַל נשיל את נטל-האחריות על הציוניות האטריקנית בלבד. אשנם כן, כאן המציאו את הניב החריף ביותר לראציונאליסטוס החולך וטתגבר בעקבות נצחונותיה של הציוניות הטדינית. אולם שרשיו של ראציונאליסטוס זה נשתרשו עטוק-עטוק גם בקרבנו.

ואם נכוא לבקש מוצא מן המשבר ונפנה ימין ושמאל, נמצא כמה וכמה תרופות ונאחז בכמה וכמה פשרות. אולם סיף-סוף נראה שעל כל התרופות והפשרות הללו מתרומם זרומז לנו פתרון עיקרי ויסודי אחד: תגבורת הרוח בציוניות. תגבורת הרוח בניגוד לתגבורת הראציונאלימטום. אין די לתלוש את פרחי הרע. צריך לתפום בשרשו של זה. העובדות נובעות ממקור האידיאה. וקודם שנבוא להכנים תקונים ופשרות לעולם העובדות, נשכילה-נא ונדע לשנות את מהלך האידיאה ולכוננה כלפי מטרה אחרת וחדשה לגמרה.

כי במה שנאחז ומה שנעשה סוף-סוף נצטרך לפנות אל מקור כל הפעולה וכל המעשה: אל העם. "אל העם" משמעו: העם במזרח-אירופה והעם באמריקה עצמה. וכאן לא נשאר לנו אלא להכשיר את הרוחות כלפי התעודה המוסרית העצמית של ומועת-ההתחדשות. השכם והערב עלינו לחזור ולדבר על היעוד המשיחי שבציוניות המודנית; על הציוניות, שהיא פעולת-עם. מהו המקור האמתי לפעולת-עם מתמדת ומבוונת כלפי בנין חברה הדשה? וכי הפעולות והמעשים הנובעים מתוך שקול-הדעת והכרת התועלת שבדבר, או מתוך הגיונו המדוד של הראציונאליסמום? — כל זה לאו דוקאי שהרי כל זה אינו אלא המסקנה וצרופי-העובדות הצפים על פני השטח. המקור לתנועת-ההתחדשות הוא, סוף-סוף, הפעול ה הנובעת מתוך חירות הרצון. מקור כתום זה תמיד יש בו מן המסתורין ומן הדבקות שבאמונה, שהיא הרצון. מקור לשם הבא לשם הבא. ומה

שנדבר על ההכרח ההיסטורי. וכסה שנטעים את הגרמים הראציונאליים שבתנועתההתחדשות. — ל מ ע ש ה אנו מוכרחים לשוב תמיד, תמיד למקור חבוי זה של
מסתורין, של רוח פלאות ובלתי-מצויה, של דבקות אטונתית. והרי בימי המשברים היותר
גדולים. ואף בימינו אלה, כשאנו נזכרים בעם ובאים לדלות חיים ממקור נצחי זה,
שאינו פוסק, — ראה זה פלאי מהחילים הכל, וגם הראציונאליסטים שבראציונאליסטים,
להתנבא בסגנון הנבואה והדבקות האטונתית. ואם עולה בידינו להתגבר על המשברים
וללכת שוב בררך המלך, — הרי אך ורק מפני שאנו מוצאים כה-מניע זה של ירוח',
של מסתורין, של דבקות אטונתית. הרי שזהו המקור לפעולה הריאלית: מכאן —
העובדותי המעשיםי הפעולות להחומר. נקודה בלתי-נראית זו של הרוח המשיחית,
שתובעת את גאולת-נפשו של היחיד ואת תקון-חייו של הצבור, — היא היא המוצא
לחשבון עולמנו הרוחני והמעשי, כמרכז אי-גלוי זהי שממנו זכות הקיום להקף כולו.
אם נקודה זו כאן — הכל כאן. וכשחסרה נקודה זו — הרי הולכת כל השקפתעולמנו ומתפוררת לרסיסים ולפרורים. כמו שראינו דבר זה בועידה האחרונה שבלונדון
נוכמו שמוכית המשבר של היום הזה.

ומשבר זה לא ככרי הוא בא: הוא התוצאה הישרה של התפתחותנו שלנו, של פעולתנו שלנו. עלינו, על כולנו חלה האחריות. ואף אנו כולנו עתידים ליתן את הדין. כי גם אנו נתנו לראציונאליסמום לשלום ברוחנו שלטון בלתי־מוגבל, בלי לפנות בשבילו אך ורק את השטח העליון של תנועת=ההתחדשות.

ומשבר זה הוא גם האזהרה הגדולה לתנועה הציונית כולה. זהו האור המדריך, שבוקע לעם התועה בין שבילי־הדרכים. הגיעה השעה לעורר ולזיין את הרוח המשיהית הכבירה שהיא מוסיפה לפעפע ולחלחל בנבכי הנשמה הלאומית: את הרוח הזו צריך להרכיב בראציונאליסמים ולהפוך את זה רק לגרם חמרי ולכח=מניע כביר. אבל לא לנקודת-המוצא ולא למהוז-החפץ. לפני הרכבה זו אנו עימדים בשעה זו. ואחת היא בשבילנו אם גם לא נדע את דרכיה של זו ואם גם לא נבחון את שרמומי דמותה הקרובה והריאלית. רוח יש בתקופה, ורוח זו היא הנותנת אותות וסימנים להתחדשות התכונה המשיחית בנשמת-העם. מצד אחד: תנועת-ההלוצים והציוניות הסוציאלית, שירשו ממסורת-העבר את היעוד המשיחי של היהדות; ומן חצד השני ציוניות אינדיבידואלית זוי שהולכת ומתגברת בין חוגי היחידים והבודדים במערב אירופה ובמזרחה ושסופה לחולל מהפכה רוחנית בציוניות. אלה הם הכחות הריאליים שיצאו להלחם, שכבר יצאו לערוך קרב בראציונאליסמים.

ומובטחני: פעולות-העם הרצויה והנכספת תתחיל רק עם התחדשותו של העם ועם תחית המשיחיות' העברית.



## אָסֵפַת־הַנִּבְחָרִים.

מאמר שני \*).

I.

עברו חמשה חדשים מיום שבחר הישוב את שליחיו אל אספת־הנבחרים. האספה לא יכלה להקרא מפני האיסור של השלמון הצבאי. ורק כשהשלטון הצבאי בטל וגורל־הארץ נמסר לשלטון האזרחי ובראשו עמד היה ודי הרברט סמואל. נהְנה היכולת להוציא את רצון הישוב לפועל. אספת-הנבחרים הראשונה ליהודי א'י נעשתה עובדה היסטורית בכ'ה תשרי תרפ"א.

על סף אספת־הנכחרים עדיין נקרה במוחות השאלה: וכי יש צורך אמתי באספה זו ובשעה זו ?

ההתנגדות לאספת-הנכחרים, שיצאה בימים האחרונים קודם שנקראה מתוך חונים בלתיאחראיים, גרשו את הספקות האחרונים. כל בני־הישוב ראו ונוכחו, שאי-אפשר להמשיך
עוד אותו המצב המוזר, שבו היה כל אחד יכול להרשות לעצמו לדבר בשם ה"ישוב".

ועוד גם זאת: המטונים — ויהיו אפילו היותר מעולים ובעלי הכוונה היותר רצויה—
סוף-סוף צריכים להניח את מקומם לנבחרים. כי רק גבחרים יכולים למצוא
סיוע בתיך השדרות הרחבות של הקהל. רק בנבחרים יתן העם את אמונו. ורק נבחרים
יכולים להיות בני-חורין גמורים, לעמוד על דעתם וגם לסבול יחם בקרתי מצד בוחריהם
כאחד. ליחם בקרתי מעונים כל ארץ וכל קהל. כל הנהגה וכל שלמון, אפילו היותר
כשרים והיותר מוכשרים. ההכנעה והעבדות וההסכמה-למפרע אינן מחנכות לא את
הקהל ולא את מנהיגיו ושליטיו.

וחוץ מזה: סוף-סוף הגיעה השעה להגיח את אבן-הפנה הראשונה ל"בית הלאומי" המובמה. כי "בית לאומי" אי-אפשר לו בלא הנהגה עצמית; והנהגה עצמית, אינה נבראת כהרף עין. היא צריכה והיא יכולה להתפתח לאט, לאט. ואת הגרעין הראשון להנהגה אבטונומית זו צריך לזרוע עכשיו. יפה שעה אחת קידם. ואספת־הנבחרים היא היא גרעין ראשון כזה. יצירת ביאת-כח חוקית של הישוב היא שתפזר את הדמדומים האחרונים של הלילה השחור ותגרש את הרוחות השחורות המבהילות האחרונות. תפסוקנה החתירות החיצון ניות ויחדל רקוד-השטן של העברים פנימה. ולא תשולח עוד יד במשפט העברי, בחנוך העברי, והנהגה בהעברית העצמית.

כן. אספת-הנכחרים היתה צורך-השעה. וצורך זה נתמלא בימי כ'ה—כ'ט. תשרי, ש'ז.

<sup>\*)</sup> מאמר ראשון נרסס ב"השלח". כרך ל"ז, עמי 172 — 181 (חמערכת).

אמנם, הישיבה הראשונה לא הצליחה. היא השאירה רושם מר. ישיבה זו. שהיתה צריכה להתעלות עד לידי מעלת הכרזה פומבית וחגיגית, ששננו להיות עם יושב בארצו, ירדה מן הרגע הראשון אל החול של המעשיות היכשה. הגורמת לכך היתה במקצת הפתיחה הקרה והיבשה שעסקה בהרבה ענינים, שמקמם, היה בדין־והחשבון של הועד= הזמני ולא בפתיחה, ופסהה על דברים הרבה, שהיו צריכים להשמע בפעם הראשונה מעל במה ראשונה זו, הבאה ליצור את האבשינומיה העברית בארץ. ואפשר היה הגורם לכך גם מצב-הרוה הקר וה"מעשי" של הצירים. ה"מעשיות". האומרת לכבוש את הציוניות, התחילה חידרת אפילו לחוגים שהיו שומרים על הנפש הציונית. במקים שהיה צריך לחזור ולהשמיע איתן המלים המעודרות והמקסימות, שהולכות ונשכחות עכשיו וישבומננו הביאנו אל הארץ הזאת למרות ההגיון הקר והמעשי ובכחן יצרנו את המעש וגם את הרב, אשר יצרנו, צלצלו כאן המלים הקרות של ה"מעשיות" היבשה - מעשיות ללא תוכן מעשי- הפתיחה לא שפכה באולם ועל העולם רוח של קדושה ושל נשמה יתרה. ודבר זה לא יכלו לתקן אף דברי ברכתו החמה של אוסישקין. שקרא לכח הרוחני והמוסרי כי יעמדו בפני הכחות הכובשים החדשים: הכספי והמדיני. : ה-רוחניות' לא היתה מנת-חלקם של הנאספים; מן העולם לא יצאה השפעה חרשה על החוץ: הרוח המרחפת בחוץ בזמן האחרון השפיעה גם על האולם... בפתיחה לא נזכרו שמותיהם של הרצל ושל הנדיב הידוע מצד אחד ושל טרומפלדור וחבריו חללי תל חי — מצד שני. כאילו אמרו לצאת ידי חובה במה ששמו את תמונותיהם על הכתלים. ומבטי-עיניהם של הרצל ושל צ' לי נוב, שהשקיפו אל הקהל מעל הכותל. היו מלאים עצב כה חרישי... רגע יפה היה כשעלה ראש-העיריה בירושלים, רג יב נששיבי בי, וברך את הנאספים כדכרים חמים, התחיל במלת 'אחים' וסיים במלות: אני מברך אחכם בהצלחה להתאחדותכם לשם עניניכם; ואני מקוה, שכן תהיה אחרותכם עם העמים האחרים, היושבים בארץ – לשם ממרה אחת: למובת פתוח ."הארץ ויושביה אשר לשמם נעבוד בכח אחד ומאוחד

ויפה היה הרגע ההיסטורי כשהאספה החליטה, כלי התנגדות מצד השמאל, לפתוח את האולם לפני החרדים. שסדרו את בחירותיהם לא לפי חוקי הועד הזמני ולא תחת הבקורת שלו: במקים ציר לשמונים בוחרים בחרו הם ציר לארבעים בוחרים, מפני שהם לא שתפו בכחירותיהם את חצי הבוחרים — את הנשים. האספה עמדה בו ברגע על גובה מרובה: היא ותרה לשם האחדות, שבלעדיה אין מקום לעבודה פוריה. ולאחר שנבחרו חברי הועדה המתמדת וחברי הגשיאות לפי המפלגות והאספה

ולאחר שנבוחר חברי הועדה הטונטות חוברי הנשאות לפי המפרנות האספה זכתה לנשיאים. שבעה במספר, ולא לנשיא. אלא שהרב הספרדי הישיש, ר' יעקב מאיר. נכחר לנשיא-הכבוד, תמה הישיבה הראשונה.

#### II.

ברגעים הראשונים לישיבה השניה משרה היושב ראש מר דו דילין באולם מצב-רות מרומם בהזכירו את נשמות הגבורים, שנפלו חללים בתל היהי, את חללי הפרעות בירושלים ואת רבבית החללים הנהרגים על קדוש-ה' בכל התפזצות-הגולה. האספה מתרוממת מעל לחו לי שהיתה שקועה ביי ומשתתפת רגע בצער היצירה והבנין בארץ ובצער החורבן והכליה של האומה בגולה. אבל חיש מהר שוב שוקעת האספה בהולי ההרצאות על ארגין-הישוב, שנקראו בישיבה זו, נעשוי כנראה, על דגל אחת, בלי עיבוד ופירוש, והן נקראות בקול קרי בלי יחם נפשי. וכמדומה,

גם בלי הכרה עמוקה. לפיכך אינם מבררים ואינם מסכירים הרבה לקהל-השומעים. ואף בווכוחים אין שום חדוש.

ההרצאה הראשונה של בלומנפלד (אחדותקהעבודה) מיוסדת היא על העיקרים הללו:

- א) הכניסה לתוך הישוב המאורגן היא חובה על כל בני-הארץ, הישנים והבאים טחרש. לא רשות.
- ב) כל האירגון בארץ, הכללי והמקומי, של הקהלות שבערים והמושבות, צריך להיות על-פי חוק ה אחת ושוה לכל המקומות והיא חובה על כל המקומות.
- ג) החומי הקומפיטָנְצְיָה של אספת-הנבחרים אינם מוגבלים ותופשים את כל חיי היהורים בארץ. כלפי פנים וכלפי חוץ.
- ד) הרשות ניתנת בידי אספת-הנבחרים להמיל מסים. לחוק חוקים וליצור מוסרים תרבותיים וכלכליים.

ההרצאה—השניה של מר מבירסקי (הפועל הצעיר) — דרישותיה יותר מצומצמות מאותן של הראשונה. אבל גם היא עומדת על העיקר, שההתארגנות היא חובה על כל אחד מבני=הישוב ולא רשות. אין רשות למי שהואָ להגיד: איני בוחר ואיני נכגע לההלמות. הוא נכנע לרוב אף-על-פי שאינו ברוח.

המרצה השלישי, מר י ל י ן, מציע אבטונומיה גמורה לכל קהלה, בתחומים חייה הפנימים, ושעבוד למרותה של אספת הנבחרים בענינים כלליים, שהם משותפים לכל הישוב או לכל ההסתדרות הציונית.

הוויכוחים הם רובם ללא-ענין, ללא≈צורה וללא־תוכן, וחלק מהם מלאים ענין וגם תוכן נפשי, אבל לא לענין הנידון. אך מועטים הרימו את הוויכוחים עד לגובה ידוע.

אוסי שקין — לחברי ועד-הצירים וועד-הפועל הציוני ניתנת הזכות לחוות דעה — מבקר את ההרצאות וסוכיח, שלא היו מבוססות ומכוררות והיו לקויות בכל הנוגע לחצד המדיני של אספת-הנבהרים. הוא מבקר לרע את הפרינציפיון של בחירות פרופורציונאליות. לפי דבריו, הוכיח הנסיון, שהן רחוקות משכר וקרובות להפסד. הן יוצרות מקום רק לנבחרי המפלגות ואינן משאירות מקום לכחות האינדיווידואליים. וכך נהפכות בחירות אלו לדבר מיכני. בלי רוח ונשמה. ואף הנבחרים משועבדים הם על פיהן להחלטות מוכנות ופסוקות והכרתם ומחשבתם העצמיות משתתקות. הוא נוגע גם במקום-תורפה אחר, ואפשר, לא לצורך. הוא שואל: במקרה של בחירות כלליות בכל הארץ, מה יבכרו הפועלים על פני מה: את הענינים הלאומיים על פני המעמדיים או להופך?... כי במקרה האחרון יש אפשרות של התאחדות בין מעמדות עבריים וערביים נגד מעמדות עבריים...

יבנאלי (אחהעיב) מדבר על הנשמה שבאירגון: ההתאמצות להנצל מאפימרופסותם של מימיבי-הישוב. והוא קורא לסיועו של הכח העובד והיוצר בארץ.

הגברת סלושץ (אחתע"ב) מדברת דברים של מעם נגד ההתפלגות לפי העדות: "ספרדים". "תימנים" ו בוברים". שאינה אלא המשך הגלות. והיא קוראת לספרדים ולתימנים העובדים לעזוב את מקומם ולעבור אל חבריהם לפי מעמדם ואולם אלה אינם נשמעים לה...

נתן חפשי (הפועהיצ) כתנגר לחוקה אחת של חובה. שתומל כהר כגיגית על כל הקהלות. לפי דעתו. צריכה להנתן הברירה החפשית לכל קהלה. בעיר ובמושבה. להסחדר בעניניה הפנימיים לפי רוחה ולפי הכרתה. כדעתו של ילין.

דיר בוגורציוב (מתקדם) מבקש להוציא את תשומת-לבה של האספה מתוך עניניה הפנימיים אל מרחב-הפולימיקה. אבל לא ברר, מהו "מרחב" זה.

חדשות אין וליושב מן הצד נרמה, שהאספה מתעניינת בוויכוחים אך מעט. קרירות דשויון-נפש שולטים בכל. לא מתיאת-כפים ולא מחאות חזקות. אבל, כשמתבוננים יותר, נוכחים. שזוהי קרירות עשויה. החלקים היותר ערים וחיים של האספה עוצרים ברוחם. הם חוששים מאד לגורלה של האספה ומשתדלים שלא לגנוע בפצעים, כדי שלא לביא לידי התפרדות. והצדק אתם. המטרה העיקרית של האספה היא יצירת האירגון, הגחת אבן הפנה של ההסתדרות יהודי ארץ=ישראל, ועל=כן אין מן הראוי לחמט בשאלות, שיכולות להביא לידי פירוד, ופחד זה לגורל האספה משוחף במדה זו או אחרת לכל הגאספים; וזהו מה שמוסיף לה לוית=חן. אכן, צורך האירגון גדל וגעשה צורך נפשי של רוב בני-הישוב.

חזון מעניין הוא קבוץ הם פרדים באספה. זולת שנים או שלשה צעירים ערים ומלאים יחם פנימי לאספה, מתיחם כל הקבוץ של חמשים איש כמעט בשויון־נפש לכל הנעשה באולם. הוא מרים את ידיו ומורידן על פי פקודתם של שנים או שלשה מן ה"לידרים" שהם יושבים בראש ו מפקדים עליהם... וכי יש ב"משמעת" כזו משים חנוך צבורי?

בסוף הישיבה היתה לאספה פתאום "עלית"נשמה". הד"ר קל וזנר הקריא את נוסח המחאה נגד הפרעות בפולניה. אוקריינה והונגריה. שהחלימה האספה לשלוח לאנודת=העמים. המחאה ודבריו הנפשיים המעמים של המקריא, שהיו \_ספוגים צער ויגין עמוק על חורבן האומה וספורו של ד"ר שמריה הלוי על המראות האיומים של הפרעות ועל סבנת=הכליון המרחפת על כל האומה בגולה, הרימו את כל האספה עד להרגשת קדושתו של הצער הלאומי.

ומאולם־האספה יצאו כל הצירים וכל האורחים והלכו אל הכות ל המערבי, אל העד של האסון הלאומי הראשון, לבכות על האסון הלאומי האחרון ולהזכיר את נשמות החללים הקדושים...

ועל יד הכותל המערבי, לאחר האזכרה לנשמות קדושינו בארץ ובחוץ-לארץ, נקראה שנית על־ידי הד"ר קלוזנר מחאה זו, שככר נקראה באולם-האספה באותו יום כ"ו תשרי עצמו:

"אחר שש שנים של שפיכות-דמים. לאחר שבא השלום לעמים רבים. נהפך מזרח-אירופה עוד פעם לתופת לעם ישראל ביתוד. ליהודי פול גיה, או קרייגה. מזרח דגאליציה והונגאריה נעשים מעשי אכזריות. אונס, רצה, גזל-משפט ועלילות-שוא. שאין דבריד-הימים יודעים כרוגמתם. הנוראית של מסעי-הצלב הן משחק לעומתם. חיות-שרף צריכות להתבייש בפני אכזריותם של בני-אדם וממשלות. שהממלכות הנאורות של מגרב-אירופה כרתו עמהם בריתות שלום או גם תומכות אותם במכשירי-מלחמה ובהשפעה מדינית.

"ממרום הר-ציון, במקום שבו הופיע אלהים ומוסר אנושי לכל עמי-התרבות, זונק עםישראל חשב לתחיה זעקה גדולה ומרה על התועבות הגוראות, שעושות פולניה, אוקריינה ואונד
גאריה לאחינו יהודי-המזרח. יש כת בידי עמי מערב-אירופה ואמריקה, הפארלמנמים ומפלגותהפועלים שלהם ביחר עם חבר־הלאומים, לשום קץ לשערוריה זו. ואם ישתקו גם הפעם, נדע
אנו וידע גם כל העולם כולו, שכל דבריהם על אמת וצדק והגנת החלש אינם אלא צביעות ופרא־
זה ריקה. הארץ לא תכסה על רמינו. מוסרות-תבל ירגזון וסופה של האנושיות החנפה, העומדת
על דמינו. למכוע גם ברמיה:-

לא מחאה היא זו, אלא "זעקה גדולה ומרה" ממרום הר-ציון ומעל יד הכיתל המערבי על הדם ההולף ונשפף כמים—ואין מעצור...

#### III.

הישיבה השלישית — במוצאי=שבת, כ"ז תשרי — הת־וממה בבת אחת על

השלח 98

שתי חברותיה הראשונת והגיעה לגובה צבורי שלא קוינו לו. כל עין בוחנת ראתה בישיבות הראשונת, שדבר-מה מעיק על הקהל; שהקהל מחניק דבר-מה בלבו ושדבר-מה" זה מחניק אותו. והנה התפרץ הדבר- הפותת היה מד די זינ גוף (ה,אזרח"):
אנו יראים אתכם, אנשי-השמאל. אנו חוששים לדרך. שבה אתם מוליכים או תנו.
ולפיכך רוצים אנו לצמצם עד כמה שאפשר את תחומיה של אספה זו. שגורלה בידכם, ולא לתת לה לחוקק חוקים. אתם מרובים. אתם מבוגרים ומפותחים, וכל הקהל הזה מימין עדיין אינו מבוגר בשביל חיים פארלמנטריים; והוא כאן במיעוש, מפני שהכחירות נעשו תחת לחץ המאורעות.
שנתנו את היתרון לכם. אנו רוצים להרוית זמן: לעת-עתה נסתפק רק בהתחלה, רק בהנחת הימוד, והבנין יבנה באספות הבאות.

אלה היו בקירוב דבריו של העסקן הצבורי החשוב, שירד בזמן האחרון מן הבמה. הוא נכנס, אמנס, גם בפרטים, שלא כאן היה מקומם; אבל הוא הביע מה שהעיק על הקהל הקרוב אליו. נפרץ פרץ. נתנלה הסודי האספה נשתחררה מן הפחד שפחדה. עבר הגמגום. הסגנון נעשה ברור, חזק ועו.

הדיר מוסינזון (מתקדם) אינו ירא. והוא מציע דוקא לגלות את כל הקלפים כאן באספה זו. נראה, אולי יש דרך פשרה של עבודה משותפת. הראגה המסותרת, שהיא כרקב בעצמות. נשיחנה — אולי ירוח לנו נרחיב את תחומי־האספה — וההרחבה תחלימנה ותחלימנו. אם נצמצמה ונגביל אח תחומיה תהפך לפּיְקצְיָה רק אם נרחיב את זכויותיה ונתן לה את כל האמצעים בשביל מעשים, יגרל כחה וגדלנו אנו עמה.

גל של חיים והתרוממות-רוח נכנס לישיבה. ולא יכלו עוד להורידה מגבהה לא הרב מעקר ון (מזרחי), שהציע לשמאל ללבוש "ארמולקה" תמורת האיחוד ורמז רמזים גסים על סבות הפרעות בפסח העבר, ולא אחדים מפרחתי-השמאל, שאמרו להכנים לתיכה מון של פולמוס בלתי-מתאים. הכחות הראשיים של השמאל אחזו את הישיבה "בציציות=ראשה" והרימו אותה מעל עניניה המקומיים אל הנקודה העליונה של הדאגה הלאומית הכללית ושל הצעך הלאומי הכללי. נשמעה הצעקה הנפשית המרה של האומה המיבעת בים-דמיה והמבקשת איזו נקודה של משען, של מפלמושל מקלמ.

בְּשֶׁלְ (אחהע״ב): את מי אתם יראים ?—את ה.דגל הארום״. העומד כאן לפניכם ומבקש להתאחר עטכס בחיפך ממנהגו בכל העולם? ומפני מה הוא עומד לפניכם ככה? — מפני שברגע זה יש לו מסרה קדושה זו. שהיא מרימה אותו מעל לכל: ההצלה מהתפוררות. החובה הלאומית קדמה בעינינו לשאר חובותינו. לא לפני צמצום או הרחבה אנו עומדים כאן, אלא לפני איחור או התפוררים. כי, אם נצא מכאן בירים ריקניות, הרי אנו מפוררים ומפורדים. ואז הכל יהא בסנגה. ואז מסוכנים גם אנו. החובה הציונית גוזרת עלינו ליצור כאן כח. שיהיה למשען לנו ולהחציוניות ברגעים הקשים הנוכחים.

שַׁבְּנְקִיןֹ (אחהעיב): אַל תפחדו מפני ה.סכנה האדומה". פחדו מפני סכנת־ההתפוררות. הסכנה הראשונה, אם ישנה, לא תגדל על־ידי אספה זו ולא תקטן בלעדיה. ומן הסכנה השניה יכולה האספה להצילנו. הצילו את ה"הבטחה" האנגלית. כי, אם לא נעשה כאן כח מאוחד ומאורגן, — סופה להבשל. מקטרגים על תוצאות הבחירות. שנעשו תהת הלחץ של הפרעות בומן שעטדנו על נפשנו. אבל דוקא זה שבחה. עדיין לא יצאנו ממצב זה; עדיין חרב-החורבן, סבית ומחוץ, מונהת על צוארינו. ורק באיחור הכחות של העם היושב בציון הצלתנו. להעם המאוחד בציון, שיתחיל בעבודה של יצירה. תסייע הממשלה הבריטית ויסייע כל העם העברי.

שם רינצאק (הפועחיצ): יודעים אתם את סור התחננותנו לפניכם ?—זה אותו הסור.
שהביאנו לתל-חי למות שם; זה אותו הסור—ששלח איתנו לֵיהֶרג על שמירת כרמיכם; זה אותו
הסור. שמביאנו לעשות כבישים וליבש ביצות. האומה בגולה מתכוססת בדמיה; והאומה הנרדפת
שוקעת בטומאתה. ורק כאן יכול להברא הסקלט. רק כאן יש מקום ליצירת אותו שרשון בתוך
ים-הרק. שהאוטה תאחוז בו ותנצל. ואת המקלט חזה אנו רוצים ליצור. ואיחוד-כתותינו ייצרנת

הנה סוד התחניותנו. ומפני סוד זה אתם כפחרים!... אנו צריכים לכח כלפי חוץ; אבל קודם שנתן להסתדרותנו את כל הכח מבפנים. לא יהיה לה גם כח מבחוץ

ש. שיל ר (הפועה"צ): אנו מצווים ועומדים כאן באספה על "לאוין" ו.הנים". ה"לאוין" במכי א) לא להתערב בעניני-דת. ב) לא להכנס בח יו הפנימיים של כל יחיד ושל כל יחידות צבורית (קה"ח), ואך להשגיח עליהם ממעל. וה"הנים" הם: א) האומה עומדת על סף-הבליון הדינים אנו לקכל על עצמנו חלק מתפקידן של שתיהן: לסייע לאומה ולסייע לע לי ה; ב) העבוד ה העצמי תבארץ כפרפרת בין החיים ובין המות: לשומה ולסייע לע לי ה; ב) העבוד ה העצמי תבארץ כפרפרת בין החיים ובין המות: נושים לה יד־אחים, יד־עזרה; ג) צריך להבריא את הצבור. צריך לברוא את הכת העצמי. כח-הצירה; ד) צריך לחדש את ימי הציוניות כקדם — להחזיר לה את כתה תפנימי את נשמתה; ד) צריך להשפיע על הממשלה ולתבוע את זכויתינו מכנה; ו) אסור להחריב שום נקודה של אירגון. שככר ישנה. וצריך ליצור את הכת, שיאחד וירכז את כל הנקודות. ואם לא תהיינה לאספת־הנבחרים" זכויות רחבות. ואם לא תוכל להטיל מסים. לא נוכל לעמוד בנסיון הגדוף.

לאהר חצות לילה נאו אל הישינה שלשים וששה צירים, ננהרי החרדים האספה מקכלת אותם במחיאות=כפים. היוֹר — כל ומנפלד מ,אחהע"כ" — מברך אותם בשם האספה. על הכרכה משיב מר צווי בנר, בישם חבריו ואומר, שאספה זו אכן=הפנה היא לבנין העברי וצריכה היא להיות באת=כחן של כל שדרות־העם שבארץ. הרב צימרון מפתח=תקוה עולה על בימת הנשיאות בתור בא=כחם של החרדים, באור=האספה מורגש, שנעשה דבר עממי גדול...

#### JV

יום א'. כ"ח תשרי, הישיבה הרביעית. עדין נמשכים הויכוחים על שאלות האירגין. מצד אחד מוכיחים הנואטים, שבדרישותיה של היהדות הארצישראלית אין שום חדש: זכויות כאלו ניתנו אפילו על-ידי הממשלה דטורקית לקהלה העברית בסאלוניקי, ול הלכה — אפילו בארץ-ישראל. וכל קהלה עברית בכל העולם מטילה מסים ברשות-הממשלה לצרכיה הצבוריים. הישיש גורדון (הפועה'צ) קורא לקהל לעמוד על רא ש ההר, ואז יוכח לדעת, שאין מקום לפחד ושכל הדרכים מוליכות למשרה אחת. רק למי שעומד לרגלי ההר נדמה, שהדרכים מחפרדות. ומצד אחר עומדים הימניים ומוכיחים, שהמטרה, אמנם, אחת היא, אבל "תפשת מרובה — לא תפשת" ואסור לחוקק חוקים על רגל אחת ולקבלם ברגע של התרוממות-הרוח: אפשר שאחר-כך נתחרט על זה. .רק שעה אחת עומדים על הריםיני וכשיורדים חוזרים לעגל", אומר ליווי, בא-כחו של המזרחי". והד"ר מון עונה בפרטות על מענותיו של דיזנגיק ומסיים בקריאה אל כל השדרות: "בואו כולכם לעכוד עמנו, ושאו כלכם באחריות. והקריבו כולכם קרבנות, ולא נהיה עוד לקבצן, שמצפה רק לעזרת-החוץ".

המרצה בלומנפלד חוז־ומנמק את הנחותיו. ואף אוסישקין מדבר שנית בשאלות-האירגון ומבליט את הצורך להשתדל ולקבל את אישור הממשלה על ההסתדרות הנוצרת עתה. ולאחר שנמסרו כל ההרצאות וההצעות לועדה המתמדת לעבדן ולהציע לפני האספה הצעה אהת מאחדת, ננעלה הישיבה הרביעית.

ובישיבה החמישית, אור ליום כ'ט תשרי מרצה הד"ר מוסינסון על יחס ההסתדרות הארצי-ישראלית אל ההסתדרות הציונית. והוא עומד על ההצעות הללו: א) הישוב העברי המאורגן בארץ־ישראל מסדר את חייו הפנימיים. כמו-כן את יחסיו אל הממשלה השלטת ואל שכניו. על-פי החלטות ,אספת-הנכחרים" שלו. או"ם מקבל הוא עליו את מרותה של ההסתדרות הציונית בכל השאלות המדיניות הכלליות.

בתור מיסר, שבא כשם מיליוני היהודים, העומרים לשוב אל מולדתם ההיסמורית. באי כחו של הישוב משתתפים בפועל במוסד ציוני זה.

ג) הישוב בארץ משתחף במסיו ככל המוסדים של ההסתדרות הציונית ושל שאר ההברות העובדות כארץ. ובאי-נחו של הישוב משתתפים בפוקל בעבודותיהם של כל המוסדים הללו,

לאחר ההרצאה באו ויכוחים, שנמשכו במשך כל הישיבה החמישית ולמחרי ערב ראשיחודש מרחשון בישיבה הששית. אבל בכל הוויכוחים נשמעו רק מעט דברים של טעם ודברים אל הענין. הרבה מן המתווכחים מצאו כאן מקום להביע את תלוניתיהם השונות על ההסתדרות הציונית. באי-כחם של התימנים קבלו על שאין קינים קרקע בשבילם ואין מעמידים אותם על משק עצמי; באי־כחם של הסוחרים על שהקרדיטים של הבאַנק מוגבלים הם; האכרים וה״אזרחיים" – על שאין מתחשבים עם נסיונם ומומחיותם, והמורים על שאין דעתם נשמעת בועד-החנוך. ורק הפועלים יבניאלי) העירו בצעד על חוסר המעוף דגדולי על לקוי=הנשמה... הד"ר בוגראצ'וב מציע לישיב לנער את כפיו מכל התקציבים ; ויש מן הנואמים. שנבהלו מפני הצעה זו והשתדלו להוכיח, שהתקציבים, יותר שמצטרך להם הישוב המקבל, הם הצלה בשביל העם הנוהן... והדברים מזכירים קצת את הנימוק הירושלמי הישן, שבזכות החלוקה קיימת כל כנסת בישראל בגולה... סוחר ירושלמי אחד – מן התרדים" – מוען נגד דפיזור שהכנים ועד־הצירים לירושלים מראשיתו, נגד המשכורת הגבוהה ונגד ההרגל לחיות לא לפי כחותיה של ארץ עניה זו. דיזנגיק מנכא לזמן, שבו תתמזגנה ביאת-הכח הציוניות וביאת-הכח של הישוב ותהיינה למוסד אחד. הוא מגנה את ההתנפלות על ועד-הצירים: דרי אין מבקרים כל-כך את שיטות-עבודתו כמו שמתנפלים על העומדים בראשו. הוא מציע להביע אמון בהנהגה ציונית ובועד-דצירים, בא-כהה בארץ=ישראל. והצעתו מתקבלת בהחלהבית מרובה.

הוויכוחים מביע את דעתו גם אוסישקין. הוא מצשער על שמסדרי "אספת-הנבחרים" לא פנו אליו בדבר דין-וחשבון על מעשיו של ועד-האחת, בועידה הציונית בלונדון: האחת, שהתנגשו בועידה הציונית בלונדון: האחת, החדשה, שמבקשת לבטל את האורגון הציוני הישן ואת רכיו העבודה הציונית ולהקים במקומם משרדים לעכורה, שבראשם יעמדו מומחים, שביניהם לא יהיה שום קשר רוחני; והשניה, הישנה, שרואה ברכוז העכודה הציונית ובכיאת=כח מרכזית בארץ , את נשמת התנועה ושמטרתה לאחד במרכז אחר את כל הכהות העובדים והיוצרים בארץ אף מחוץ לציוניות. שהרי אם לא יהיה רכוז כזה, לא לבד שבני־הישוב לא יוכלו להשפוע על כל העכודה הישובית, אלא גם הציוניות תהא משוללת כח זה. והוא חושב, שהישוב העברי צריך להביע את דעתו, איזו משתי השקפות אלו יותר קרובה לנפשו. הישוב צריך להשפיע על ההסתדרות הציוניות; אבל ביחד עם זה צריך הוא לקבל עליו את מרותה. אם היהודים ככל ארצות=תכל מקכלים ברצון את מרותה של הציוניות. על אחת כמה וכמה צריכים לעשות כך היהודים בארץ-ישראל, שהם עיקר דאגתה של הצירים. ועד-הצירים בעבודת ועד-הצירים ועד-הצירים ועד-הצירים הצירים ועד-הצירים מעון בקורת, אבל לא זו שהיא מיוסרת על שיחות יושבי־קרנות, אלא על ידיעת העובדות. והוא מציע, שהשליחים, שישלח הישיב לוער=הצירים, לא יהיו קשורים במי= שהואי שיעמוד מאחורי גבם; שיהיו באייכחו של כל הישוב ואחריות כל הישוב עליהם ושתנתן להם היכולת לעבוד במנוחה. במשך כל הזמן שנכחרו לו, ורק אחר=כך יצטרכו לתת דין-וחישבון על עבידתם.

הד"ר מוסינזון מסיים את הוויכוחים. הוא מגנה את ההתנפלות האישית על ראש ועד־הצירים. זה שקכל עליו את התפקיד האחראי דוקא בשעה קשה זו, בזמן המשבר. הוא מציע לרביע אמין לועד־הצירים—והצעתו מתקבלת בסערת־רצון. ולסוף הוא מציע לפנות בקול־קורא אל כל העם ולבאר לו. שצמצום העבודה בארץ בשעה זו בנפש הארץ וכנפיש העם הוא.

עוד במשך הישיבה החמישית אור ליום ב'י ערב ר'ח מרחשוון. מציעה הועדה-המתמדת את הצעותיה על אירגין הישוב. שנתקכלו בועדה פה אחד. אלא שלא השתתפו בהחלטות שני באי־כחם של החרדים. ואלו הן:

- א) אלפתרהנבחרים היא המוסד העליון לסדור עניניו הצבוריים והלאומיים של העם העבר: בארץרישואל וביאת כחו היחידה (מלת היחידה נוספה על פי הצעתו של מר דיזנגוף) כלפי פנים וכלפי חוץ.
- ב) אספת-הנבחרים מניחה במושבה (הֹסֶסִיה) הראשון של ה את היסוד ליצירת האכפו-נומיה הלאומית של העם היהודי בארץ שראל.
  - ג) אספת-הנבחרים תתאסף לכושב השני לא יאוחר מחודש אייר, שיז.
    - ד) משך־זמן קיומה של אספת־נכחרים זו יוגבל במושב השני.
- ה) אספתרהונחרים בוהות מקדבה בועד לאומי ליהודי ארץרישראל ביחס של אחד לעשרה ממספר חצירים.
- ו) העד הלאומי מנהל. בהתאם להחלטותיה של אספת-הנבחרים, את כל עניני היהדות הארצישראלית והוא באדכחה בלפי פנים וכלפי חוץ.
  - ו) הועד הלאומי הייב להשיג את אשור הממשלה לאספת־הנבתרים ומוסרותיה.
- ח) אספת-הנכחרים קובעת מיד תקציב לצרכי אספת-הנכחרים. הועד הלאומי וועדותיו. שהועד הלאומי צריך לגכותו,
- ם) אספת-הגבחרים משלת על הועד הלאומי לעבד חוקת-מסים כללית לצרכי הישוב ולהגישה למושב השני של אסה"ג.
- י) הוער הלאומי צריך לערוך תקנות של בחירות לאספת-הנבחרים, לקחלות ולמושבות ולהציען לפני המושב השני של אסה"ג.
  - יא) הוער הלאומי חייב לעכר את חוקת־הקהלות ולהגישה למושב השני של אסה"נ.
- יב) את ההצעות והחוקים. שיעובדו על ידי הועד הלאומי כדי להגישן למושב השני. צריך הועד הלאומי לפרסם בעתונים חודש ימים קודם למושב זה.

כל האספה, במאתים וחמשים חבר שלה, מקבלת בדעה אחת את הצעותיה של הועדה המתמדת. ביחד עם הרמת-הידים מתרומם גם כל הקחל הרב של הצירים ממקומיתיו ושירה אדירה פורצת מפיו, שירת-התקוה. כל פינות-האולם מתמלאות רוח של תקוה, אמונה וקדושה. האספה הגיעה ברגע זה לנקודת-הגובה שלה. המשרה העיקרית הושגה. הונחה אבן-הפנה לבנין הנהדר, בנין האבשונומיה העברית בארץ-ישראל. הונחה אבן-הפנה בשביל הראשית המצערה ונפתחה האפשרות לאחרית הנשגבה.

ואת שמי-האושר ישל האספה לא יכלה להעיב אף יציאת ה"חרדים", שלא הסכימו להכנס לועד הלאומי ולקכל עליהם את אחריותו קידם שישתנו חוקי=הבחירה לפי רוח = ה ד ת , כלומר, שתנעלנה הדלתות בפני הנשים...

 $\cdot \mathbf{V}$ 

העבודה העיקרית נעשתה. אבל נשאר עוד ענין חשוב מאד: העליה והעבודה. ואולם שלש ההרצאות, הדנות על שתיהן ביחד, קלושות הן. מרצים על זה י. א הרנוביין (הפועה'צ), א. אַייזנפרג (האכרים) וי. בן בעבי (אחהע"ב).

המרצה הראשון עומד על המסקנות חללו:

- א) הפספה מביעה את שמחתה ע" העליה ומחייבת את הועד הלאומי לעזור להסתדרות הציונית בסידור העולים על־ידי עבודה.
- ב) חובה לאומית מומלת על נותני-העבודה במושבה ובעיר למסור את עבודתם לחלוצים.
- ג) האספה מביעה את בטחונה. שהממשלה, שהתחייבה לעזור להתגשמות ההבטחת בדבר הקמת הבית-הלאומי לישראל. תסייע לעליה ולסידור העולים על-ידי עבורה.
  - ר) חובה מושלת על הוער ליצור מוסר מיוחר לעליה ולעבורה.

המרצה השני עומד על מסקנות אלו:

- אין יסוד לעליה בלא נקורות חקלאיות חדשות.
- ב) צריך לגשת ליצירת משקים חקלאים חדשים, שבוניו-עובריו יהיו העולים, ואחר-כך ימבדו המשקים לבעלי-היכולת.
- ג) על החלק הרביעי מכל המשקים. שיכינו העולים. יתישבו עזלים אלה עצמם לשחר שיתמחו בעבורתם.
- ד) הכספים הררושים לעבורה זו יושגו על-ידי הלואה: שההסתרוות הציונית תחן את החלק הרביעי ממנה.
- ה) בכל המושבות הישנות יש ליצור תנאים. שיכשיוו את קליטת העולים, כגון: דירות. משבחים ועזרה ופואית.

והמרצה השלישי אינו נכנס בפרטים, אלא עומר על העיקר, שכל העכודות זכל ההתחלות בארץ צריכות להמסר לקבוצות הפועלים, ולא לקבלנים, ולא לחברות הרכושניות. הוא מציע ריצור בתוך הועד-הלאומי מחלקות מיוחדות להגירה ולעבודה. זכן הוא עומד על הנחצות המרובה להפנות את החנוך לצד הכנת אומנים ובעלים מקצוע, שבלעדיהם אין קהל-הפועלים יכול לקבל עליו עבודות שונות. והוא מזכיר בנידן זה לשבח את עבודתה של חברת "כל ישראל חברים" בעבר.

כל הוזיכוחים על העליה והעבורה" מסתובבים על ציר ענינים צדדיים, ולפעמים אף פרטיים ואישיים. ואל עצם הענין אינם נוגעים. אין עדיין, כנראה. אצל רוב הקהל הכרה ברורה ומוצקה בשאלות הבוערות הללו. ואך ה' הארצפל ד (אחהע'ב) מגולל תמונה קשה ועגומה ממצב העליה כיום ומחיי העולים. ולעומת זה נוגע מר א הרו נו בי ין בתשובתו, בשעח ראשונה בלילה, באכרים ובמושבות בכמוי בלתי־זהיר וגורם לסערה קשה, שנראתה, כאלו באה למשמש את הרושם המוב של כל ימי־האספה. האכרים מאיימים ביציאה, ובקושי גדול עולה ביד הנשיאות להשתיק את הסערה לאחר שנתן מר אהרונוביץ באור מרגיע לבטויו הבלתי־מוצלה.

בשעה שלש לאחת חצות לילה עולה על הבימה הד"ר מון ומודיע את רשימת החברים. שנבחרו אל הועד=הלאומי על־פי הרשימות של המפלגות השונות ובהוספת שלשת עסקנים צבוריים מפורסמים. אליהם נוסף על=פי דרישת אספת-הנכחרים זאב ז'אב ז'אבום ינס קי. להחרדים. שחזרו והביעו את הסכמתם להשתתף בועד הלאומי. נתבר מסים בתוכו.

כל ההצעות השונות בכל השאלות, שדנו בה באספת הנבחרים, וכן הבחירות לוערות ולמוסדים השונים, נמסרו ל זעד־הלאומי. והועדה המתמדת מציע לאספת-הנבחרים:

- א) לקבוע סדרי בית המשפט העברי על ידי ועדה של רבנים ומופחים בעניני דין ומשפט.
- ב) לדרוש מן ההסתררות הציונית, שתשתף את באי־כחו של הישוב בחנחלת חמרכז ציוני בארץ.
- נ) לשלח בשעה קשה זו של משבר מלה מעודרת למנהיגי הציוניות בארץ וכחוץ+

לארץ, כדי שיעמדו על משכרתם. משמרת הקדש, וימשיכו את עבודתם.

ד) לשלוח ברכות בשם ההסתדרות הארצישראלית לועד הפועל הציוני. להסתדרות הציונית באמריקה, לאבי הישוב החקלא —הנדיב הידוע, לנציב העליון, לממשלה המרכזית, וכן גם להכדיז הכרזה של אחוה וידידות להעם הערבי.

ה) להביע את יצון חישוב. שהוא דורש לשמור על הגדור הגראשון ליהורה ולהגרילו.

כל ההצעות נתקכלו כמעט פה אחר. וכן נתקבל התקציב של הועד הלאומי לששת החדשים הראשונים בסכום של 3,000 לי"מ.

ובשעה שלש אחר חצות לילה התחילו נאומי־הנעילה. נאמו הרביעקב מאיר, אוסישקין, ד'ר שמריהו הלוי, הרב עוזיאל, הרב פישמאן, ל. יפה, רמז והנשיא ילין. ובשעה ארבע בלילה, אור ליום א' של ר"ח מרתשוון, נגעלה אמפת־הנכחרים הראשונה של יהודי ארץ=ישראל.

ובלא שום פקפוק אנו יכולים לומר. שאספה זו עלתה יפה. ראשיתי נומד כה המוסד המרכזי. שיאחד את היהדות הארצישראלית. אותו מוסד, שכל הישוב ישאף אליוימן היום הראשון להוסדו. שניתי הוכיחו כל הצירים של אספה זוי שגורל ההסתדרות הכללית נעשה קרוב ללכם וקדוש להם ממש. כל הצירים מימין, משמאל ובמרכז שמרו על קנינם החדש הזה כעל אישון-עינם. דאגה זו לגורלה של אספת-הנבחרים ולשמירת האהדות לשם האירגין היתה הנשמ ה היתרה של האספה, שהרימה אותה לגובה צבורי, שהישוב עדיין לא עמד עליו אף פעם, ולפיכך עמוקה ההכרה בלבנו שהמפעל הישובי החדש וחחשוב יעלה יפה ויצליח!

ובלב במיח ובהכרה עמוקה אנו יכולים לסיים: חישוב העברי בארץ=ישראל מאוחד ומרוכז הוא מן היום הזה לשם העבודה הקרושה, עבודת=הבנין, ושום רוחות שבעולם, שתהיינה מנשבית מבחוץ ומבפנים, לא יזיזוהו ממקומו.

הונחה אבן-דפנה ל"בית הלאומי".

בי לראש חדש מרחשון, תרפיא.

חירותי.



#### ספרים חדשים

### שנתקבלו בבית-המערכת של "השלח":

:הוצאת = שטיבלי וואַרשה תרע'ט -- תר"ף

א) ת, קארלייל (תרגם א.י. איינהורן): על גבורים, עבודתיגבורים ומדתר הגבורה בדברי-הימים (עם מבוא מאת פ. לא חובר) XVIII גם 254 עמי; ב) ה. סנקביץ: (תרגי ע.נ. פנגק): באש ובחרב. ספור מימי העבר. חלק אי ובי. 240 גם 259 עמי; ג) יוו. גָּמה (תרי יעקב כהן): איפיגניה במורים. 148 עמי; ד) ה. היינה (תרי ד. שטעונוביץ). הנסיעה בהרידהארץ 84 עמי; ה) שירי אנאקריאון (תרי ש XV משרניחובסקי). 96 עמ; ו) א. ויילד (תרי ד. טרישמאן): ממעמקים XV גם טשרניחובסקי). 96 עמ; ו) א. ויילד (תרי ד. טרישמאן): ממעמקים עמי; ו) הניל): (תרי י. ח. מאביוב): מניפה של יודי ווינדרמיר (מחזה). 112 עמי; ח) הגיל (תרי הניל החשיבותה של רצינות (מחזה). 130; מ) א. ס. פושקין (תרי ה. שמעונוביץ): פואמות דרמתיות, 124 עמי; י) א. שניצלד תרי א. ל. ד. שמעונוביץ): מיתה (נובילה). 136 עמי; יב) שלום אש (תרי מ. שפיר א): רבי שלמה נגדי: 91 עמי; יג) ב. קלר מאן (תרי ד. צמח): אינגיבורג. 220 עמי; ידן) הנ"ל) נגדי : 19 עמי; יג) ב. קלר מאן (תרי ד. צמח): אינגיבורג. 220 עמי; ידן) הנ"ל (תרי י. הפשמאן): האויל, חלק אי. 152.

ה. א. זומא ול. סוקניק: ארצנו. ספר מורה-דרך בארץ-ישראל ובארצות הגובלות בה. חלק אי: ירושלים וסביבותיה. עם מפות, תרשימים וציורים. הוצאת שער הצירים". ירושלים [תרפ"א]; 242 עמי.

זכרונות ועד הלשון העברית. מחברת ה׳. העורך: דיר יוסף קלוזנר; המוציא "ועד-הצירים". ירושלים תרפיא; 100 עמי.

ספר בינסקר: ספר-זכרון למלאת מאה שנה להולדת ד"ר יהודה-ליב פינסקר (1821 – 1821). ערוך בידי ד"ר יוסף קלוזנר. הוצאת ועד החברה לישוב

ארץ-ישראל באודים ה. ירושלים תרפיא; 128 עמי. התוך: שבועון מזרחי. העורך: הרבי. ל. פיש מאן; המו"ל: הסתדרות "המזרחי". שנה אי גליונות אי—גי. ירושלים, גי—י"ז מרחשון תרפיא.

התקופה. יוצאת ארבע פעמים בשנה. העורך: דוד פריש מאַן; המוציא: אברהם יוסף שטיבל. ספר ששי: ווארשה. מבת-אדר תר'ף: 507 עמ'.

א. ביילין: בלו-מה. הוצאת "ארץ-ישראלי. לונדון תרעיח; 36 עמי. א. ל. יאַ גול גיצר: הזייוו. ספר למוד הלשון העברית על-פי השיטה הטבעית. ח"א. צירנוביץ תריפ: (13 עמ.

Benjamin L. Gordon: New Judaea. Jewish Life in Modern Palestine and Egypt. Philadelphia 1919; L and 257 pp.

Jewish Quarterly Review. News Series. Edited by Cyrus Adler. Vol. XI, No. 1. Philadelphia, July 1920.

Ernest Müller: Der Sohar und seine Lehre, Einleitung in die Gedankenwelt der Kabbalah. R. Löwit. Wien 1920; 79 SS.

Jülische Volkszeitung. Unabhängiges Organ für die politischen, wirtschaftlichen u. sozialen Interessen der Juden in der Slovakei. Redacteur: Bernhard Weiss. Herausgeber: Volksverband der Juden für die Slovakei. II. Jahrgang, NNo. 30 — 39. Vratislava (Pressburg), 23 July — 24 September 1920.

Emigrations-Nachrichten der Jüdischen Emmigrations-Kommission I. Jahrgang, NNo. 1 — 3. Zürich, 15 July — 15 September 1920:

## הָרַעְיוֹן הַמְּשִׁיחִי בַּפְּפָרִים הַנְּנוּזִים וְהַחָצוֹנִים.

מאת

# ד"ר יוסף קלוזנר.

(המשך).

#### II. הרעיון המשיחי בספרים החיצונים.

ה "ספרים החיצונים" אף הם, כ הגנוזים", לא נתקדשו בקדושת כתבי הקודש של היהדות; אלא שבהבדל מן "הגנוזים". שנתקבלו לתוך כתבי הקודש של הנצרות, אין הספרים ה חיצוניים" קדושים רובם ככולם אף לרוב הכנסיות הנוצריות (רק ספר עזרא ד' נמצא ברוב התוצאות הרומיות של ה "קאנון"). אך הכנסיה החבשית (ה.כושית"), שקבלה את הנצרות מן הכנסיה היוונית-הביזאַנמית, קדשה בקדושת כתבי-הקדש את "ספר חנוך", הספר היובלים", ועוד (ומפני כן נשתמרו כמה מן הספרים ה "חיצונים" רק בלשון. כושית בלבד).

אבל יותר מהבדל חיצוני זה -- הבדל במדרגת-הקדושה ככנסיות הנוצריות השונות גדול ההבדל הפנימי שבין ה\_גנוזים" וכין ה"חיצונים". אם ה,,גנוזים" הם, כמו שאמרנו למעלה, המשך ה"כתובים" ולא לחגם נתפרסמו בישראל בתור "כתובים אחרונים", הנה ה"חיצונים" הם מעבר אל האגדה התלמודית מצד אחר ואל הנצרות בצורתה הרא שונה, היהודית, מצד שני. ,ספר היובלים", למשל הוא מדרש-אגדה לספר כראשית, ולא לחנם הוא נקרא "בראשית זומרתא" הוא genesis). ה.חזיונות' וה"גליונים" (ה״אפוקאַליפטיקה" במגכן הרחב), הציורים מימות-המשיח במלוא תפיסתם (היעודים המשיחיים, ובלועזית "מיםיאַגולוגיה", והציורים מן העולם-הבא, השכר והעונש שלאחר מיתה, גן-העדן והגיהינום. תחית-המתים, ועוד,) וכן גם "נבואות", שבהן משחקף לא כל-כך מה שיב וא כמו שמשחקף מה ש ה י ה (מה שקוראים נבואות לאחר מעשה"), — כל אלה ממלאים את הספרים ה-חיצונים" על פני כולם. ומפני כן נופלים ה-חיצונים" מן ה-גנוזים" מצד אחד ועולים על הגנוזים" מצד שני. הם נופלים מן הגנוזים' בכל הנוגע לפשטות ובהירות ותום. איז אף באחר מהם יפי-הפשטות והדרת-התום של .יהודית" או שוביה' או הבהירות המרהבת של ספר בן-סירא. ה,חיצונים" רוכם ככולם מלאים סבכי-הדמיון וערפלי-המסתורין, וציורים אגדותיים משונים עולים בהם בערבוביה עם חזיונות-העתיד ועם תוכחות כמעט גבואיות ועם דברי-חכמה כפי מצכה של זו באותם הימים. אבל דוקא מפני כן אף עולים ה-חיצונים" על הגנוזים". הם עשירים יותר, מגוונים יותר, מלאי=תוכן יותר. מתוכם אפשר להכיר הרבה יותר את רוח-הזמן, את ציורי-העם מן העבר ומן העתיד. את המצב הרוחני של פובי בני-העם באותו זמן, את ההשקפות העממיות במחצה השניה של בית שני. את ידיעת הפבע והעולם של הגביאים העממים' (כמו שקרא מ. (נ)

פרידל נדר בצדק להאַפּוּקאַליפטיקים), את אמונותיהם ודעותיהם ואת תקוותיהם לעתיד, שמתחלה מצאו מסלות בלבות ההמונים מישראל מימי החשמונאים ועד חורבן הבית. ואתר=כך השפיעו גם על הנצרות הקדומה. כאן לפנינו באמת גני=שמירמות של האגדה', לפי במויו של היינריך היינה, אבל של האגדה הקדומה, שעדיין אינה משועכדת כל=כך להכתב והיא אורגת ורוקמת את ציורי=דמיונה הנפלאים מתוך חירות ידועה. כה-פולקלור' של כל אומז חיה ומישרשת בקרקע.

וביחוד עשירים הספרים ה.חיצונים" בצי ורים משיחיים. יום-הדין"
ו-חבלו של משיח' (כך צריך לומר ולא .חבלי-משיח', כמו שהורגל להאָמר בתוכנו) מצמיירים
כאן בציורים, שבעיקרם באו מתיך תאור יום-ה'" שבכתבי-הקודש, אבל נתרחכו ונתעשרו
בצבעים חדשים. האישיות של המשיח תופסת כאן על-פי רוב מקום חשוב ביותר
ואגדות נפלאות מתרקמות מסביב לה. יומות המשיח' יש להם כאן תאורים מפורמים,
שאין כתבי-קדשנו יודעים כדוגמתם. ואגדות המלאכים והשמן והרוחות הרעות, ויעולם
הבא". יגן־עדן וגיהינום', ילויתן ושור-הבר", "תחית-המתים", ועוד, הרי הם ציורים ודמיונות
חדשים, שכתבי-הקדש כמעם אינם יודעים אותם כלל, אבל הא גדה התל מו דית
רקמה את רקמת-הפו שלה מסביב להם ועשתה אותם חלק עיקרי מאמונת-ישראל.

מהיכן בא שנוי זה של תוכן הספרים העבריים השונים, שכולם נכתבו בשעתם בקרושה, וכוונה דתית מוסרית נעלה היתה בלא שום ספק לכולם ?

גזירות - השמד כימי אנטיוכום אֶפּיפּאַנם העמיקוֹ את הציורים מום הדין ומחבלו של משיח. היסורים הנוראים, שבאו על האומה כולהי דרשו צדוק-דין מצד אחד ושאפו נקם מצד שני. ואחר שתי הדרישות הללו מלאו הציורים המפותחים יותר מיום הדין -- יום-ה' של הנביאים, שנהפך לחבלו של משיח, והנצחונות הגדולים של החשמונאים, נצחונות ברוח, שכולם פלא אחד גדול הם,---מסרת גבורים כיד חלשים, ורבים כיד מעשים, וממאים ביד מהורים, ורשעים ביד צדיקים", - רוממו את הרוחות בתקיות נעלות ומופלאות ונתנו צבעים חדשים - צבעי-זוהר לציורי הנקמותי שיעשה ה' באויביו ואויבי-עמו. ולציורי ימות-המשיח "לעתיד לבוא". אפשר שבימי יהודה המכבי. יונתן ושמעון, ואף בימים הראשונים של יוחנן הורקנוס. כשמלחמת-הקיום של האומה ודתה בלעו את כל הכחות, לא פנו טיבי בני-העם אל Inter arma silent musae.: "היעודים המשיחיים "מקוצר-זרוח ומעכודה קשה" אפשר שבים שמעון כן מתתיהו ובמחצית הראשונה של מלכות יוחנן הורקנים בנו הסתפקו אף ה"נכיאים העממיים" במלכות בית חשמונאי ולא עסקו הרבה במשיח ובימות-המשוח. אבל בא הפירוד בין ה"חסירים" ובין יהודה המכבי, ואחריו ההתחלקות לפרושים, צדוקים ואסיים (בימי יונתן), באה דמחלוקת בין יוחנן הורקנים ובין הפרושים, באו המלחמות בין הפרושים ובין אלכסנדר ינאי באה התרחקותם של האיסיים מן ההיים המדיניים, — והרעיון המשיחי גאה כנחל איתן, והעם בטובי באי-כחו — הפרושים

רקם את רקמת-דמיונותיו לעתיד-לבוא ומצא בהם תנהומים על שלא מלא בית־השמונאי את כל תקוותיו. ובאותה שעה נסתבכו יחידי-הסגולה שלו, הבודדים ונזירי-החיים — האיסיים — בהמון חזיונות ודמיונות מורכבים, — ונוצרו הספרים ה, חזצונים" עם המון החזיונות וה, גליונים" (האפוקאליפסות) שבהם. מבחר הספרים החזצונים: "ספר חנוך", הם הספר-היובלים", "תהלות-שלמה", "צוואות י"ב השבמים", ואף "חזון הסיבילות", הם מתקופת-החשמונאים. וכשתקפו הצרות. כשמשל בית = הור דום על ישראל בעזרת האגרוף הרומי, ואחר-כך כשבאו הנציבים הרומיים, העלוקות מוצצות-הרם, וגרמו להמרידה ובאה הקאשאםשרופה הגוראה — חורבן הבית השני — עם כל נוראותיו, — מצא העם תנחומים זתקוה ביעידים המשיחיים והציורים מן החיים שלאחר מיתה שבספרים ה"חזצונים" המאוחרים: "עלית-משה" הוא מימי בית-הורדום וה"גליון" ברוך הסורי וספר עזרא ד' — המעולה שבספרים ה"חיצונים" — הם מן השנים הראשונות שלאחר התורבן השני.

הספרים ה״חיצונים״ מתחלקים לארצישראלים ולהלינים שיים. הארצי
ישראליים נתחברו רובס ככולם בירושלים ובלשון עברית (או ארמית
מעין זו של ספר דניאל); ההיליניסשיים נתחברו רובס ככולם באלכסנדריה
זבלשון יוונית. הספרים החיצונים הארצישראליים, שיש בהם יעודים משיחיים
חשובים, הם: ספר חנוך, ספר-היובלים, תהלות שלמה, עלית משה, ספר ברוך הסורי ועזרא ד'; חספרים החיצונים ההליניסטיים,
שהיעודים המשיחיים תופסים בהם טקים חשוב, הם: חזון הסיבילות וספר
ברוך היווני. נתחיל מ״ספר בהנן", אף בעלפי שאחד מספרי ״חזון־הסיבילות"
הוא קדום לספר זה מפני שה, חיצונים", שניצרו בעברית ובארץ-ישראל, חשובים הם
להכרת רוחה של האומה הישראלית הרבה יותר מאותם שנוצרו ביוונית ובאלכסנדריה
של מצרים. תחת השפעה זרה, ומפני שספר זה הוא, זולת עזרא ד', היותר משיחי בתכנו¹).

בציורים המשיחיים שבספר-חנוך יש להבדיל בין אותם שבחלקיו הקדומים (פרשיות א' — ל"ו וגם ע'ב — ק"ח), שהם מימי יו חנן הור קנום (לאתר שנתפלג עם הפרושים) או מימי אלכסנדר ינאי (לערך 110 — 80), ובין חלקיו Bilderreden) המאיחרים, שהם מצטרפים לספר מיוחד בשם "ספר-המשלים" (קראים להם חכמי-נרמניה) או ה"ספר המשיחי" (פרשיות ל"ז — ע"א), שהוא מימי

70 קודם ספה"נ).

Pseudepir) עיין בפרמות על רוב הדברים הנאמרים כאן במאמרי: .ספרים חיצונים (־Pseudepir) ב.חוברת לדוגמה׳ של "אוצר־היה־ות׳. הוצאת הברת "אחיאסף״. ווארשה תרכזו, עסי 120 – 120. תרגומים חדשים לרוב הספרים החיצונים בצירוף סבואות והערות מיובות בקובץ אחד גרול החהלתי לסדר בדפוס באודיסה בתוצאת "מוריה" בשנה שעברה, אלא שכבוש-הכולשביקים עכב בדבר, משם אני נוטל את קביעת הזמנם ואת הצימאטים.

של ומציון המלכה (לערך 70), בשעה שטיג ראַנס מלך ארמיניה עלה על יהודה (קדמוניות=היהודים, י"ג, מ', ד'; מלחמות-היהודים, א', ה', ג'), מפני שכאן (נ"ו. ה', ח') נזכרו הפרתיים והמדיים, והמדיים הם כנוי עברי לארמינים (עיין להלן), בעוד שהרומיים לא נזכרו כאן כלל. ביעודים המשיחיים כולם, ובפרט בציורי=המשיח. יש שנוי נכר בין חלקיו השונים של הספר האחד, ואנו נשתדל לתת את הציורים המשיחיים של אלו ואלו. וקודם כל — את הציורים המשיחיים של אלו ואלו. וקודם כל — את הציורים המשיחיים של החלקים הקדומים. אכל אף בהם צריך יהיה להבדיל בין "עיקר=הספר" (schrift) ובין "מפר-התולדה".

א) יום-הדין (״חבלו של משיח׳) ב״םפר העיקרי״.

"יוסיה" של הנכיאים הוא "יוס-הדין" של תקופת-התנאים, שנקרא יותר בשם חבלו של משיח". פירושן של מלות אלו אינו החבלים והיסורים של המשיח" אינו עצ מו. אלא החבלים והצרות של ימות - המשיח, כמו ש"שופרו של משיח" אינו השופר של המשיח עצמו. אלא השופר של ימות - חמשיח. בתקופה המאוהרת משמש "יוס-הדין" לציין בו את היום, שבו נשפט הפרט מישראל על מעשיו בעולם-הזה (ראש-השנה, מ"ז ע"ב) ובעולם-הבא (עכודה זרה, י"ח ע"א; ב"ר. סוף פצ"ג). אבל לא כלל - האומה ולא כלל האנושיות כולה. בימי-החשמונאים ובספרים החיצונים "יוס-הדין" הוא נרוף ל"יוס-הי". "משפט-העמים" ובחבלו של משיח".

״חבלו של משיח" מצמייר בספר=חנוך בצבעים עזים. ציוריו יוצאים בעקבותיהם של ציורי "יום-הי" שבספרי=הנביאים, אבל הם מוסיפים על אלה הרבה. הקדוש והגדול" (אי. לפי הנוסח היווני. ה"קדוש הגדול") יצא ממעונו ואלהי=עולם ידרוך משם על הר־סיני וייפיע עם צבאותיו משמי=השמים. ואז יפחדו בני=האדם ויחילו ה.עירים (המלאכים, מן "עיר וקדיש מן שמיא" שבדניאל, ד'. י', י"ד וכ'), וחיל ורעדה יאחז את הכל עד קצות-הארץ. ההרים הרמים ינועו והגבעות הנשאות תשפלנה, וכולם ימסו כדונג מפני אֵש. הארץ תמבע כולה וכל אשר עליה יגיְע. הכל יעמדו למשפט: לא רק הרשעים. אלא "גם הצדיקים כולם" 1). אלהים יבוא ברבבות=קודש להכרית את העתק שרברו עליו הוחמאים. ואולם על הצדיקים ישים שלום ואת בחירו ישמור וחסד העתק שרם: הם יתברכו מברכת ואור-אלהים יאיר להם (א׳. ג׳ — ט׳).

ולא רק הרשעים ישָׁפּמּוּ קשה ב״ום=הדין״ הגדול. גם את השטן ישפוט אלהים. עז אז ל ימָסר עוד קודם לכן בימי רפאל המלאך, שיעקוד אותו בידיו וברגליו וישים אותו בחושך ב-מדבר אשר בדודאל״ — , כפי הגראה, בית-חדודו (יומא, ב״ח ע״ב), שלפי התרגום המיוחם ליונתן בן עוזיאל, היה השעיר (יומא, ב״ח ע״ב), שלפי התרגום

<sup>1)</sup> פלות אלו חסרות בגוף חיווני; אבל וראי לא מוספו בתרגום הכושי. אלא נשמטו בתרגום היווני.

המשתלה לעזאזל מושלך שם מצוק-ההר (גיינר). רפאל יתן עליו אבנים כבדות ו חדות כלשון נופלת על לשון הדודו"). ויכסה את פניו ועואול ישב כך בחושך ולא יראה אור; ו.ביום-הדין הגדול ישליכו אותו אל הגיהינום". ורק אז ירפא רפאל את "הארץ אשר נשחתה בידי המלאכים" (י', ד', ז'). מלאכים אלה. שהשחיתו את הארץ, הם הנפילים שבכתבי-הקודש, שאף התלמוד והמדרש יודע את שמותיהם: שמחזאי ועזאל. שמות אלה כמעם בצורה זו עצמה נמצאים בספר= חנוך. שהנסילים תופסים כו מקום רחכי הנפילים הללו, שחמרו בבנות-האדם וכזה הביאו את התאוה לעולם, הרעו לעשות גם במה שלמדו את בני=האדם, ביחד עם עזאזל, כל מיני אומנות ומלאכות. ובתוכן – את מלאכת־הכתיבה. כי הידיעה לחפור מתכת ממכרות וליצוק אותה הביאה לידי עשית כלי-זין, ועל-ידי כך למדו בני-האדם לשפוד איש את דמי־אחיו. הידיעה לעשות ככל מלאכת-מחשבת הביאה לידי ההתקשמות של הנשים ולידי עשירות זרדיפה אחר כלים נאים, שהשחיתו את מדותיהם של בני-האדם. ואפילו הידיעה לכתוב ספרים הביאה לידי "עשות ספרים אין קץ", שיש בהם נבואות=שקר וחזיונות-שוא והמפה למעשים רעים. על־כן ישפוט ה' את הנפילים ביום-הדין משפט קשה (מ"ו א'; השוה לוה גם ח' א' ד'; ס"ה, ז' - ח'; ס"מ, מ' - י"א). זוהר התנגדות לתרכות החצונית בשם התרכות הפנימית -- המוסריות -- שאנו מוצאים אצל רוסו ושולכשוי .--. וביחד עם הנפילים יהיו נדונים ב"יום-הדין הגדול" גם הרוחות הרעות. השדים והמזיקים שבאמת אינם אלא הצורותי שבהן מתחפישים הנפילים. שנתערבו בבנות-האדם: כליה גמורה תבוא עליהם ביום-הדין, והנשים, שפתו את הנפילים, תהיינה לתנים או לבנות-יענה (י"ם, א' -- ב'). -- אלהים ישכ על כסא=דין, שיעמוד על ההר השביעי מן ההרים הנפלאים. שראה חנוךי ומסביב לו עצים נותני ריח ניחוח. וביחוד עץ ריחני אחרי שאין דומה לוי עץ זה ופריו ינַתנוּ לצדיקים, שיזכו בדין, והם יאכלו מפריו בירושלים הקדושה ויאריכו ימים יותר מאבותיהם ולא ידעו צרה ויגון, עמל ותלאה (כ"ה. ג' - ו').

ולעומת זה שנות-רשעים תקצורנה והתבואה בשדותיהם תתאחר והכל יבוא בארץ לא בעתו. הגשמים יעצרו בשמים ופרי-העץ לא יתבשל בזמנו על הארץ. הירח ישנה את תפקידו ולא יופיע במועדו, והשמש לא תשקע בערב ותאיר .בקצות העגלות הגדולות במערב" יותר מן הקבוע. גם רבים מגראשי שרי-הכוכבים" ימעו וישנו את דרכם ולא יראו במועדיהם הקבועים, ובני-אדם יחמאו וימעו ויחשבום לאלהים. ורעות רבות תבואנה על בני-אדם אלה ומשפט יעישה בהם עד כלותם (פ', ב' — ח').

הפרשיות צ"ב – ק"ה מלאות, תוכחות עזות ונמרצות, שמתרוממות לנובה של נבואה ממש. הזי על הבונים בניני־עָּוֹל וחמם ועושים את המרמה לאבן פנתם, כי לפתע פתאום ישְּמֵדוּ ! הוי על הבונים בתיהם בעַולה, כי יעָקרוּ מתיך בתיהם ויפלו בחרב! אוי לכם, העשירים, שבמחחם על עשרכם ולא זכרתם את העליון, כי תעזבו את אוצרותיכם מאונם! גדופים ועולה עשיתם, ולכן הוקרשתם ליום שפך דם, ליום חושה

הוליום־הדין הגדול. כזאת אני אומר לכם ומודיעכם. כי יוצרכם ישמיד אתכם כלה. במפלתכם לא יתעורר איש לחמלה עליכם ובוראכם ישמח על אבדנכם. וצדיקיכם יהיו בימים ההם לבושת מפני ההימאים והרשעים (צ'ר, זרי"א).

ובפרשה אחרונה של הספר (ק"ח), שאף היא מלאה תוכחות קשות, נאמר על החומאים, כי שמותיהם ימֶחקי מספרי=הקרושים וצאצאיהם יכְּחדו לעולמים. אבל בם רוחותיהם יעָנשו ויצעקו ויילילו במקום שמם ויבערו באשילהבה אִשְּה של גיהינום. שם יעונו כל החומאים, המגרפים, העושים רע והמשנים מרברי=הגביאים על הבאות. ינצלו רק העניים, המענים את בשרם, הנְהָנים לחרפות בפי האנשים הרעים והאורבים את האלהים ולא את הכסף ואת הזהב ואת כל מוב־העולם—האוהבים את השמים (האלהים?) מחייהם, שברכו את האלהים בעוד שאנשים רעים רמסום וחרפו וגדפו אותם. אלה שאהבו את שם־קדשו וצאו מאפלה לאיר גדול ויזהירו עתים אין מספר, בעוד שהחומאים יצעקו בקול למראה הזוהר אשר לצדיקים, הדר-האזר', כי "עדק הוא משפט־האלהים" (ק"ח, ג'—ידי, עד נמירה).

דברים אלה. שמזכירים פסוקים הרבה מן האיוונגליון, מתיחסים יותר למחזור של השכר־והעונש והעולם-הבא מלועורים של ימות-המשיח; אבל "משפט-האלהים" הרי אף הוא מקושר ב"ום=הדין" עד לבלי הפרידו. ואולם בפרשיות האחרונות באו גם ציורים מ״חבלו של משיח" ממש, שמזכירים גם את התאורים של עמום, ישעיה, ירטיה וצפניה וגם את התאורים שבכרייתית התלמודיות בדבר "שבוע שבן־דור .בא". פגעים רעים יבואו על כל העולם כולו: על עמים וממלכית ובני־אדם יחידים. בימים ההם יתקוממו העמים; דורות-העמים יתנשאו ביום-האכדון. בימים ההם ירמשו היודעים סחסור את ילדיהם, ההרות הַפַּלְנָה והאמות תרחינה מעליהן את יונקי־שדיהן ולא תרחמנה על אהובי־לבותיהן (צ"ט ד'---ה"). בימים ההם יהָרגו האבות ובניהם במקום אחד ואחים יפלו הרוגים יחד ודמיהם יזרמו בנחל. כי איש לא יכלא את ידו מהרוג את בנו ואת בן-בנו, והחושא לא יכלא את ידו מהרוג את אחיו היותר נכבד; מעלות השמש ועד בואו יהרגו זה את זה. הסום יחצה כדם־החומאים עד החזה והעגלה תטבע עד גבהה. בימים ההם יורדו המלאכים אל המחבואות ויאספו את כל המסייעים לדבר-עכירה (המלאכים-הנפילים, השטן והרוחות הרעות?) אל מקום אחד, והעליון יתנשא ביום ההוא לעשות משפט גדול בחוטאים. ורק על הצדיקים יפקוד אלהים את העירים' (המלאכים־השומרים). שישמרום ככבת-עין עד שישמיד את הרע מן העולם. (ק', אל יפחדו (ק', "שְינה ארוכה" (כלומר: יהיו "ישֵני־עפר"), אל יפחדו (ק', אין קץ. אין יעונו עד אין קץ. בעוד שהרשעים יעונו עד אין קץ.

זהו הציור מהכלו של משיח בחלקים הקדומים של ספר=חנוך. העולם שלאחר מיתה והימים שלפני ימות=המשיח משמשים בו בערבוביה. ועוד ערביביה יש בו בי היעידים הנכואיים משתלבים ומתלכדים בתוכו בציורים הדמיוניים שאנו מוצאים בזמן מאוחר קצת באגדה התלמודית=המדרשית. ציורים אגדותיים אלה צמחו מתוך דמיונות

העם או ה"נביאים העממיים" (האפוקאליפטיקים) על יסוד כתבי=הקדש; וספר-הגוך. הוא כלי=קבול לרמיונות העממיים הללו.

ב) ימות במשיח ב.ספר העיקרי".

לימות-המשיח יזכו רק ה.בחירים', בחירי-האל. לאחר שיכלו ביום-הדין הגדול כל הרשעים והחומאים תנחן חכמה לבחירים, והם יחיו ולא יחמאו עוד לא בזדון ולא בשגגה, ויהיה אור לנאורים ומדע ליודעי-בינה. הם לא ימותו בקצף ה' עליהם קודם זמנם; רק כאשר ימלאו ימי-חייהם יחלפו בשלום ושנותיהם שתחלופנה בתרועת-נצח זבתענוגי-שלום. תהיינה מרובות (ה', ח'—מ'). אין כאן, איפוא חיי־נצח שלמעלה מן המבע ובעולם אחר, אלא חיים ארוכים של שלום ועונג בעולם = הזה; מעין זה שמכטיח לימות-המשיח ישעיה השני (מ"ה, י"ם—ב"גו").

ויעודים משיחים ארציים גמורים הם גם אלה: כל הצדיקים ינצלו באחריתו הימים, יולידו אלף בנים (הבנה מלותית של הכתוב "הקטן יהיה לאלף". ישעיה, ס', כ'ב) וישלימו את כל ימי נעוריהם ושִיבְתָם (כך צריך לתרגם במקום "שַבַּהָּם", שקרא במעות המתרגמים היווני והכושי) בשלום. בימים ההם תמֶלא כל הארץ צרק וכולה תנשע אילנות (אידיאל של עם עובד-אדמה!) ותמלא ברכה. כל מיני עצי־נועם ישעו בה; גפנים תנטענה בהי שתתנה פרי בשפע; ומכל הזרע. אשר יורע בהי תעשה מדה אחת אלף (או, לפי הנוסח הכושי, עשרת אלפים) מדות ומדה אחת זיתים תתן עשר בת שמן (י', י'ו-י'ט). הציורים הגשמיים הללו מתאימים לא רק אל מה שאנו מוצאים בייגליון" של ברוך הסורי (כ"מ, ה'. ח') ובמסירת של אהד מזקני אבות הכנסיה Jrinäus ,Adversus) הנוצרית. פאָ פיאָס, שנשתשרה אצל איריניאוס ה שלף של אלף הנוצרית ב״מלכות של אלף (haereses, V, ,33 שנה" (chiliasmus). הציורים הללו מצויים כמעם מלה במלה אף כברייתות התלמודיות ובמדרשים התנאיים הקדומים ככתיבות, קי"א ע"בי ובשנויים קלים: כלה רבתי, פרק ב'; ספרי, דברים, סי' שט"ו, הוצאת מאיר איש-שלום, דף קל"ה ע"א וע"ב). זכבר הבאנו למעלה את היעוד הגשמי אף הוא, שהצדיקים יהָנו מפריו של עץ נותן ריח ניחח (כ"ה, ג'-ו').---ואולם ביחד עם האושר הארצי מתיאר באותה פרשה י' גופה, ואף בפרשה י"א שלאחריה, האושר הרוחני הגדול של ימות־המשיח: הארץ תנָקה מכל חמם. מכל עולה ומכל חמא, מכל רשעה ומכל מומאה. כל בני־ האדם יהיו צריקים, וכל העמים יכבדו את ה' ויהללוהו וכולם יעבדוהו. והארץ תנקה מבל פשע והשאתי מכל צרה ומכל עמל (י', כ'-כ"ב). בימים ההם יפתח ה' את

ניין: דיר יו סף קלוזנר, הרעיון המשיחי בישראל, היא, קראקא תרסים. עם 100.
 ניין על זה באריכות בספרי הגרמני על ה.רעיון המשיחי בתקוסת־התנאים: 3

J. Klausner, Die Messianischen Vorstellungen des Jüdishen Volkes im Zeitalter der Tannaiten, Berlin, 1914, SS. 108 — 111.

אוצרות ברכת-השמים להריק אותם על הארץ — על מעשי בני-האדם ועבודתם; ואז: יהיו שלום ומשפט לאחדים כל ימי-העולם וכל דורות-עולמים (י"א, א'-ב'). החטא ישטר בחושך לנצה ולא עוד יופיע למן היום ההוא ועד עולם (צ'ב, ה').

אנו עוברים אל הציור המשיחי שב"ספר-התולדה", שאף הוא כלול בספר-הנוך (פ'ג-צ').

ג) הציורים המשיחיים של "ספר=התולדה" (פ'ג-צ'). בעקבותיו של ספר דניאל מעביר לפנינו בעל .ספר־התולדה שבספר־הנוך את כל דברי=הימים, דברי=ימי-עילם ודברי-ימי-ישראל עד זמנו בתור הקדמה לימות= המשיח. וכבעל ספר-דניאל הוא מתאר את גבורי ההיסטוריה בצורת בהמית, חיות ועופות. בני-ישראל נמשלים לבעלי-חיים כשרים ושקטים: אבות-העולם (כמובנו של בן = סיר א. מ"ר) — לְשְּוָרִים וצאצאיהם –לכני־צאן. ואולם הגויים, שדכאו את כני הצאן, נמשלים לחיות רעות ועופות טורפים. והמלאכים אף הם מתחלקים לשנים: המלאכים, שנפלו וירדו ממעלתם, מתוארים בתור כוכבים 1), והמלאכים, שנשארו במעלתם. נמשלו לבני־אדם (כמו שהמשיל ספר־דניאל את עם־ישראל ל.בר־אנש". בעוד שהמשיל את אומות־העולם לחיות). בסמלים כאלה שהם שקיפים מארי עובר בעל יםי החשמונאים המנצחים. כשהוא מגיע לחורבן מלכות־שומרון הוא אומר. שהאלהים הפקיד שבעים רועים על עמו,בני-הצאן, והתיר להם לשרוף חלק מן הצאן. שהוא מוסר לידם מנויות וספורות; אך הוא צוה על "אחר", שישניה על הרועים. שלא ימרפו מן הצאן יותר ממה שהתיר להם (פ"מי נ"מ - ס"ה). לפי החשערה, שבעים הרועים הם שבעים האומות או שבעים המלאכים שרי = האומות. וה,,אחר" הוא מלאך אחר, מיכאל שר-ישראל. לי נראה שהכוונה היא לשבעים הזקנים (הפרוטומופס של "חֶבר־היהודים" והסנהרריה המאוחרת), שהיו מנהיגי האומה ער ימי-החשמונאים ושבעל מסר התולדה' רואה אותם קיימים עוד מימי חורבן מלכות שומרון. והראיה — להלן (צ'י ה') הוא מדבר על עשרים ושלשה רועים — כמנין סנהדריה קטנה. שאף היא קדמה לדעת המחבר, לומן החשמונאים <sup>2</sup>). איך שיהיה, הרועים מסרו את הצאן בידי אריות (אשורים), נמרים (כשדים=ככליים) וחזירים (אדומים), ואחר-כך בידי כשרים (יוונים), דַיוֹת (הריאדוכים שאחר אלכסנדר מוקדון) אנפות (המצריים-התלמיים) ועורכים (הסורים), שטרפו את עניי הצאן ונקרו את עיניהן. אבל באו

<sup>1)</sup> ידועה הדרשה על "מרוזי שבשירת דבורה, שופטים הי, ל"ג. שאין זה אלא כוכבי (מועד קטן מ"ז ע"א; שבועות, ל"ו ע"א). וכוכב מקולל אינו אלא כוכב נו פל. ולפיכך נמשלו אלי ה.נסירים".

אילים (החסידים בימי החשמונאים) ולהם צמחו קרנים (בני מתתיהו חשמונאים) ומהם יצאה קרן אחת גדולה (יהודה המכבי או יוחנן הורקנוס), שהעורבים רצו לגדעה, אך לא יכולו. וכאן (צ', י"ז) מתחיל תאור "יום הדין". מאדון ברצאן כעם על העורבים. וגם על הנשרים, הריות והאנפות, וקרא למי שרשם בספר את מספר הצאן, שאַבדו "שנים עשר הרועים האחרונים" המלכים מא לכם נדר מו קדון עד אנטי ו-כום סיד מס ולדעתי הכהנים הגדולים מיהושע בן יהוצדק עד חוניו השלישי). הוא תפש את "משה-הזעם" והכה את הארץ, עד שנבקעה ובלעה את כל החיות הרעות והעופות הטורפים. והוא מסר לצאן גדולה והצאן יצאו אל חיות-השדה להמיתן והחיות נסו מפניהן. וכסא ב״ארץ-הצבי" (בארץ-ישראל) ו״אדון-הצאן" ישב עליוי וה״אחר" (כך צריך לקרוא - "בַּלָאַ" במקום "בּוֹאַל" - כולו). כלומר, מיכאל שר־ישראל, פתח את הספרים לפניו. והאלהים פקד להביא לפניו את שבעת ה,,נפילים" הראשונים שחמרו בכנות־האדם 1). ולאסור את שבעים הרועים, שהרגו בצאן יותר משהותר להם ואז נעשה משפט ב-כוכבים" (כלומר, במלאכים הנפילים). שיצאו חייבים והושלכו ל מקום-העונש": לתהום מלאה אש לוהמת ומלאה עמודי-אש. ואף שבעים הרועים נשפטו וצאו חייבים והושלכו אל "עסק־האש" – אל הגיהינום; ולשם "לימין הבית ההוא" (בית־ המקדש, שגיא-בן-הינום היא לא רחוקה ממנו) הושלכו גם ה"צאן העורות" (החומאים

זהו יום-הדין הגדול. אחריו מתחילים ימות = המשיח. קודם כל נהרם ה"בית הישן" וכל עמוריו וקירותיו ופתוחיו מובלים אל מקום שבדרום הארץ, ובמקומו מביא "ארון-הצאן" בית חדשי גדול וגבוה מן הקודם. וקובעו כמקומו של הקודם; עמודיו ופתוחיו הם חדשים, והם גדולים מן הישנים, ו.אדון-הצאן' חונה בתוכו. ה"בית" בכל הספור הנוכחי הוא ירו שלים (בית-המקדש הוא המגדל שבבית); ובכן לפנינו כאן "ירו שלים של מעלה". שבאה לימות-המשיח במקום "ירושלים של משה". כבר היא מרומות בספרי-הגביאים (למשל-ביחוקאל, מ' ואילך); ועוד יותר היא מצויה בספרים החיצונים, (למשל, עזרא ד', ז', כ'ו; י"ג, ל"ו), ומשם לקחוה הנוצרים (אל העברים, י"א, י'; י'ב, כ'ב ; גליון-יוחנן, כ"א, ב' וי'). אבל גם התלמוד והמררשים מדברים על "ירושלים של מעלה" זו (למשל, תעניתי ה' ע"א); ולא עודי אלא שהועמרו בתלמוד זו מול זו "ירושלים של עולם הזה" מול "ירושלים של עולם: הבא" (בבא בתרא, ע"ה. ע"ב) ... ואז, לאחר שנבנתה ירושלום של מעלה. כורעות ברך כל הצאן הלשארותי וכל חיות הארץ וכל עופות-השמים עובדים להצאן הללוי מתחננים לפניהן ונשמעים להן. כלומר: חוזרים בתשובה כל החומאים מבני־ישראל וכל הגויים, שלא לחצו את ישראל. הצאן הללו לבנות הן כולן. כלומר: כל לימות-המשיח צדיקים הם. וטוב להם: צמרן של הצאן גדול הוא ונקי. מתקבצים כל

<sup>.</sup> מוור בספור זה כמה פעמים. בשוי גס זה חוור בספור זה כמה פעמים.

האוכרים והמפוזרים (קבוץ = גליות) ביחד עם כל החיות והעופות — הגויים המתגיירים — אל הבית החדש (אל ירושלים). ו"אדון=הצאן" שמח על זה מאד. ואז מחזירות הצאן את החרבי שנמסר להן כדי להמית את חיות=השדה. מניחות אותה לפני ה' בכיתו וחותמות אותה בחותם — בּתּוֹת החרבות לא תים. היהודים אינם מתנקמים באויביהם לעתיד לבוא. כל הצאן מתכנסות בבית=ה' (ירושלים). שהוא גדול, מרווח ומלא עד לבלי הכיל את כולן.

וכאן מופעת לפנינו בפעם הראשונה דמותו של המשיח. אז נולד "פר לבן בעל קרנים גרולות". כל חיות-השדה וכל עופות-השמים יראים אותו ומתחננים אליו בכל עת. ולסוף משתנות "כל המשפחות" ונעשות כו לן פרים לבנים. והראשון ביניהן נעשה ראם. (או שלה) 1) בעל קרנים גדולות ושחורות, והאדון-הצאן שמח עליו ועל כל הפרים (צ', י'ז — ל"ח). המשיח, בתור אישיות, תופס כאן מקום אך מעש. הוא נולד ככל בני־אדם. הוא—"פר לבן", כלומר, צדיק גמור. וכל הגויים יראים מפניו ומתחננים אליו בכל עת; אבל זהו הכל. והרי גם כל המשפחות', כלומר. כל מי שזכה לימות-המשיח ממשפחות-האדמה, נהפכות לפרים לבנים; ובכן אין המשיח אלא הראשון בין השוים לו". בימי החשמונאים המנצחים, קודם למלחמת הפרושים בא ל כסנד ר ינא י, לא הוצרך העם למשיח כל-כך. ולפיכך לא נתרחב עדיין חוג־פעולותיו ולא נתרקטו עוד אגדות מרובות כל-כך מסביב לו"). הדבר משתנה בימים הקרובים לכבו שי מפר־חנוך —ב"ספר־המשלים", שהוא כמעט כולו משיחי.

ד). הציורים המשיחיים של "ספר = המשלים" (ה"ספר המשיחי", ל"ז --- ע"א).

בין החלקים הקדומים של "ספר-חנוך" ובין "ספר-המשלים" שבו עברו השנים הסוערות של הַפְּרְדּוֹת יו חנן הור קנוס מעל הפרושים ושל במלחמות-הפרושים באל כסנדר ינאי. העם בהמוניו הרחבים נוכח. שהחשמונאים. שהביאו לו את הוא ול ה. היסורים הקשים — הקשים ביותר מפני החירות. לא הביאו לו את הוא ול ה. היסורים הקשים את הגעגועים לגאולה שלא ידי זר חוללום. אלא ידי מלך יהודי וכהן-גדול — העמיקו את הגעגועים לגאולה שלמה ולגואל-משיח. והגעגועים הללו הולידו בקרב הנביאים העממיים", שלא היו שלמה לרושים לפרושים (אפילו אם אסיים היו) מפגי שהיו קרובים להמון-פרושים אבל היו קרובים לפרושים (אפילו אם אסיים היו) מפגי שהיו קרובים להמון-

<sup>1)</sup> בכושית כתוב -נַנְר" — דבר. ויש חושבים. שלפנינו כאן זיוף נוצרי ברמז על ה-לוגוסיי ואולם "דברי במובן .לוגוס" הוא בכושית .קל" ולא .נגר". ולפיכך שיער Beer אולה "דוא (זון הוא בכושית .קל" ולא .נגר". ולפיכך שיער 6). שבעברית היה כאן "ראס", והמתרגם חיווני העתיק מלה זו באותיות יווניות rem. ואולם rema היא ביוונית "מלה", "דבר". ועל-כן תיגם חכושי "נגר". וא לעזר גו ל דש מים (.ספר-חנוף". ברלין תיניב, עמי 90 —91) משער, שנשתבש המתרגם מעברית וקרא "מלה" במקום "מלה".

stc. ,1899. S. 87. E. Hühn. מיון: Beer. שם. שם. הערה ב. וגם: Beer. ,1899. Die Messianischen Weissagungen

העם, חזיונות ודמיונות, שהפקמים (Niederschlag) שלהם הם היעודים המשיחיים שב, ספר-המשלים", שהוא ספר משיחי בעצם. הוא כולו מלא מסתורין וציורים שלמעלה מן המבע ומתקרב אל ההשקפות המשיחיות של המדרשים המאוחרים ושל הנצרות הקדומה. המשיח האישי עימד בו במרכזם של ימות-המשיח.

כשיופיע קהל-הצדיקים וה"צדיק" (כלומר המשיח) יופיע לפני ה"צדיקים הכחירים", שמעשיהם שמורים עם "אלהי"הרוחות" (או "אדון "הרוחות" — תואר מתמיד ב-ספרי המשלים"), ואור יגה עליהם, —יענשו החומאים על חמאיהם ויגורשו מעל פני הארץ. מוב היה להם אילמלא נולדו כלל! המושלים, שהארץ בידיהם, לא עוד יהיו תקיפים והעריצים ולא יזכו לראות באור פני-ה', אשר יזרח לבחיריו הצדיקים. המלכים והעריצים (או, לפי די למאַן, ה"מלכים העריצים") ישְמדו אז וימָסרו בידי הצדיקים והקדושים; אפילו חסד לא יבקשו מלפני אלהי-הרוחות, כי קץ-חייהם בא (ל"ח, א" — ו").

ה משיח קדם לבריאת "עולם. — ממש כמו בברייתות המאוחרות של התלמוד (דרך-ארץ זומא, סוף פ"א) ובמדרשים "). "בקצה השמים" (או, לפי דיל מאַן "בימים ההם") רואה חנוך את "בְּחִיר הצדק והאמונה" ב"). צדק יהיה בימיו (בימיהם). ובחירים צדיקים לאין מספר יהיו לפניו לעולם; ומושבו (מושבם) תחת כנפי "אלהי הרוחות". כל הצדיקים והבחירים יזהירו לפניו כנונה באַש; פיהם מלא ברכות, שפתיתיהם משבחות את שם "אלהי = הרוחות" אשר. צדק ויושר לא יעכרו מלפניו (ל"ם, ו").

זהו ה"משל" הראשון. ב"משל" השני כא ההמשך: כיום ההוא ישב ה"כחיר" על כסא הכבוד ויברר את מעשיהם של כני-האדם ואת מושבותיהם לאין-מספר (כלומר. באיזה מקום ראוי לו לשבת לכל אדם ואדם). רוחם יֶחוֹק בקרבם כשיראו את המשיח ואת הצדיקים. שקראו בשם ה'. ה"בחיר" ישב בתוך הצדיקים. השמים והארץ ישתנו ויהיו לברכה ולאור-עולם, ובארץ החדשה והמבורכת ישבו הבחירים, ולא עוד ידרכו עליה עושי עוון ועול. כי הצדיקים ישבעו שלום וישבו לפני ה' ולרשעים נכון המשפט לפניו להשמידם מעל פני הארץ (מ"ה, ג' — ו').

הפרשה הבאה אחר זו (מ"ו) מתחלת בציורו של דניאל:

ראיתי שם את עתיקרהימים (הְיְאֶם מַוֹמֶלֶּי ראש־הימים), וראשו כצמר נקי, ועסו אחר פניו כמראה בן־אדם (הכבר־אָנֶש" שבדניאל), ופניו מלאים חן כפני אחד המלאכים הקדושים. ואשאל אחד המלאכים, אשר חלך עמי והראני את כל הנסתרות, על בן-האדם. מי הוא, מאין הוא ולסה ילך עם עתיקיהימים ? — ויענני ויאמר לי: זהו בן-האדם, אשר לו הצדק וצדק ילין עמו ואשר יגלה את כל גמוי־הנסתרות; כי אלהי-הרוחות בחר בו, וגורלו עלה לפני אלהי-הרוחות על הכל ביושר לעולם, בן-האדם הזה, אשר ראית, יקים ממשכבותיהם את המלכים ואת התקיפים ומכסאותיהם את העריצים הוא יתיר את מוסרות-העריצים ושני החטאים בְּנְרִיס. הוא ידית את

J. Klausner, Die messianischen Vorstellun- : עיין על זה בסרטות: (1 gen etc. im Zeitalter der Tanvaiten, SS. 66 — 67, 71 — 72.

<sup>2)</sup> כלומר. את המשיח. שנקרא "בחירו" על־פי ישעיה, מ"ב. א"; ואולם די ל מאן קרוא את "מקום הבחירים והצדק והאמונה".

המלכים מכפאותיהם ומממלכותיהם על אשר לא ירוממו וישבחו [את האלתים] ויורו מאין באת להם המלוכה. הוא ישיב ריקם את פני תעריצים ובושה תמלאם. חישך יהיה מושבם ורמה משככםי (מיו. אי — ו').

אישיותו של המשיח הולכת ובולטת כאן. הוא לא רק בחיר=ה', אלא הוא גם "בר" אנש" או "בן־האדם" שבדניאל<sup>1</sup>), ב ספר־המשלים", בגוף הכושי, הוא נקרא בשמות אלה: א) "וַלְרַ סַבְּאָ" — בן־האדם; ב) יַלְרַ אָגוּאַלַ אָמֵ־חִיאוֹ" – בן בני־האדם (ביתר דיוק: א) "וַלְרַ בָּאָסִה"); ג) יַלְרַ בַּאָסִי" – בן-הגבר(בוודאי במובן בן־האדם),וד) יַולִרַ בְּאָסִתְ" באיוב (י"ד בן ילוד אָס־החז'); ג) יַלְרַ בּאָסִה" השם האחרון בא רק פעם אחת (ס"ה, ה'). אף־על־פי שיש באיוב (י"ד א' ט' ז'ד; כ'ה. ד') "לוד־אשה", שהוא יַלְרַ בָּאסתי" ממש, עם כל זה יש לחשוב א'; ט' ז'ד; כ'ה. ד') "לוד־בּאָסי" (בן-הגבר). כדי לרמז על ישו. שיש לו ששם זה הוא שנוי- נוצרי מן יולד בּאָסי" (בן-הגבר). כדי לרמז על ישו. שיש לו אס. אבל לא אב. שאר השמות הם עבריים גמורים ומוצאם מן בר-אנש" שבדניאל, שקבל צורה נרחבת בדמיונו של בעל יספר־המשלים'. לחשוב את כ ל הפרקים הללו ליוף נוצרי אין מן הראוי: מזייף ניצרי היה מוצא כאן כר נרחב לרמז על יסוריו של המשיח הנצלב, — ולהם אין כאן זכר. אלה חם דמיונות עממיים ישראליים בדבר אישיותו של המשיח כפי שנתגלו בזמן מאוחר גם במדרשים, — אלה הקובצים העמטים של האגדות והציורים והמושגים העמטים הקרומים והמאוחרים כאחר.

שבעים הם השופטים את כוכבי-השמים בגאותם ואת המדימים יד על אל עליון, רומסי־ארץ ועושי־עול, אשר עשרם הוא כחם ואשר יעבדו לאלילים מעשי־ידיהם ויכחשו . באלהי־הרוחות. כל אלה יגורשו מ.בתי־מועריו" (כלומר. מבתי־הכנסיות, שנקראו "מועדי־אל". תהלים, ע"ר. ח') ומתוך המאמינים. שאלהי־הרוחות שומר עליהם או שמורים הם כשבילו (מ'ו, ז' -- ח'). תפלת-הצדיקים ו"דם-הצדיקים'-- דם הפרושים הקדושים, שנהרגו בימי המלחמות באלכסנדר ינאי -- יעלו לפני אלהי-הרוחות בימים ההם, והקרושים היושבים בשמים (המלאכים) יתחננו לפני אלהי=הרוחות, שלא ישיב תפלה זו ורם זה ריקם מלפניו ושלא יאַחר לשפוט את משפטם. ועתיק-הימים ישב יים אלה יופתהו ויפתהו לפניו "ספרי־החיים" ; וכל צכא-השמים והפמליה שלו ("אלה אשר מסביב לו׳ עומדים לפניו, ולבותיהם של הצדיקים מלאים שמחה, כי ,מספר-הצדק' (כלומר, מספר הימים המיועדים למשפט-הצדק) קרב לבוא, תפלת-הצדיקים נשמעה ודם=הצדיקים ינֶקם (מ"ז, א' -- ד'). ובכן, בעוד שבפרשה מ"ה (וכן גם בפרשיות נ"א. נ"ה, ס"אי ס'ב וס"ט) השופט הוא המשיחי בפרשה שלפנינו (מ"ו) ה' הוא השופט ולא המשיח. אף בכתבי-הקודש ובתלמוד אנו מוצאים שנוי כזה בהשקפות בכל הנוגע ליום=הדין. רק הנצרות יודעת את המשיח שלה דוקא בתור יושב לימין-ה' ביום=הדין, שאי=אפשר לו בלעדי ישו.

<sup>1)</sup> ונאמת הכוונה גם ב,בחירו" שבישעיה וגם כ,בר-אנש" שכרניאל לעם־ישראל. שהוא בספרים הללו משיח קבוצי ולא משיח אישי.

<sup>2)</sup> עיון תהלים, סים, כ"ח: ,ימחו מספר-החיים ועם צריקים אל יכתבו". עיון גם ראשרהשנה. מ"ז פ"ב.

בפרקים הבאים הולך וגדול ערכו של המשיח. בן האדם וש מו נקראים לפני עתיק-הימים. "מרם יפראו השמש והמזלות, מרם יעשו הכובנים בשמים, נקרא שמו לפני אל הי=הרוחות" (מ"ח, ב'—ג'). ואף בתלמוד — אפילו בברייתות יותר קדומות - קדם ש מו של משיח לשמש ולכוכבים: הוא — אחר משבעת הדברים, שקדמו לבריאת-עולם (פסחים, נ"ד ע"א; נדרים, ל"ט ע"ב; וכן התרגום המיוחם ליונתן בן עוזיא ל לזכריה, ד', ז'). זהו בוודאי, כדעתם של ר' מאיר איש שלום '') מו מור ים ווירן ''). מושגו ורעיונו של המשיח. — המשיח יהיה משה-משען לצדיקים ולקדושים, שבו יסמכו ולא יפולו; הוא יהיה אור לגויים ותקוה לנשברי בלד (ישעיה, ס'א, א'). כל יושבי-הארץ יכרעו לפניו, יעבדוהו ויברכוהו — ויהללו את שם אלהי=הרוחות (שם, ד'—ה'). סוף ביהדות אין המשיח בא במקומו של האלהים: לתכלית זו (שיהללו כל יושבי-תבל את שם ב"ה') נבחר והיה מסותר לפני אלהים לתכלית זו (שיהללו כל יושבי-תבל את שם ב") נבחר והיה מסותר לפני אלהים שרם יברא העולם ועד העולם הוא לפניו (שם, ו'). חכמת-האלהים נלתה יאותו (את המשיח) לצדיקים ולקרושים. כי אלהים שומר את גורל-הצדיקים על ששנאו ותעבו את העולם-הזה המלא חמם ואת כל מעלליו ודרכיו בשם אלהי-הרוחות. על-כן ותעבו את הנוקם את נקמת-חייהם— בזה יש הרבה מן ההשקפות המצויות באיוונגליון.

בימים ההם יפלו פני-מלכי האדמה והעריצים מושלי=הארץ בגלל מעשי-ידיהם; כי לא יצילו את נפשם ביום צרה ומצוקה. אלהים ימסרם בידי בחיריו; כקש באש וכעופרת במים כן יבערו לפני הצדיקים ולפני הקדושים יצלולו, וזכר לא יהיה להם. ואז יבוא שלום בארץ. הם יפלו ולא יקומו ולא יהיה מחזיק בידיהם ומקימם, כי כחשו באלהי=הרוחות וב משיחו (שם: ז' - י'). הפעם נקרא המשיח בשמו הרגיל (ועיץ גם נ'ב. ד').

ואז יבואו ימות - המשיח המאושרים. ה"חכמה" תהיה "כמים לים מכסים", ה"כבוד" לא עוד יחדל לעולם, הנסתרות יגלו. העול יסוף כצל, והמשיח הבחיר יעמוד לפני אלהי=הרוחות, כבודו לעולמי=עולמים ועוזו לדור ודור. בו תנוח רוח חכמה ורוח הנותן בינה ורוח תורה (עצה) וגבורה ורוח הנאספים בצדק — שבע המדות של רוח הקדש שבישעיה (י"א, ב') בשנויים מסתוריים. הוא "ישפט את הנסתרות" ולא ידבר איש לפניו דופי, כי גבחר לפני אלהי=הרוחות כרצונו (מ'ט, א' — ד').

ו שנוים עצומים יתהוו אז בטבע: אור-[שבעת] הימים יזרח על הקרושים והכחירים ופאר וכביד יסובבים. צרה ויגון יטצאו את החוטאים; אבל יש להם מוצא: התשוב ה. רק מי שלא ישוב -- יכלה (נ', א'--ד'). ואולם להמלכים והעריצים, שיראו בימים ההם את כל עותתם ואת כל בטחונם הכוזב ב, ממון של עולה' וירצו

<sup>1)</sup> עיין מבוא שלו ל"סדר אליהו רבה". ווילנה, תרסיב, עמ' 114.

M. Ve r n e s. Histoire des idées messianiques depuis Alexan-: ייין (2 dre, jusqu'à l'empareur Hadrien Paris 1874 pp. 268 — 269, 281 note a.

לעבוד את ה' ויתחננו לפני "מלאכי-החבלה", לא תועיל אף התשובה שלהם: פניהם ימלאו חושך ובושת לפני בן-האדם, שיגורשו מפניו. והחרב תרדוף אחריהם (ס"ג, כל הפרק). ואז תפיל הארץ את הרפאים (ישעיה, כ"ז. י"מ) והשאול תשיב את פקדונה. והמשיח יבחר מבין הקמים לתחיה את הצדיקים והקדושים, וישב על כסאו (או על כסאי" כלומר על כסא-האלהים) וינלה את כל סתרי-החכמה. מרוב שמחה "ירקדו ההרים כאילים והגבעות כבני-צאן, שרוו חלב", והכל יהיו למלאכים. פני הכל יצהלו משמחה, והארץ תשמח אף היא, כי הצדיקים ישבו בה והבחירים יתהלכו עליה יצהלו משמחה, והארץ תשמח אף היא, כי הצדיקים ישבו בה והבחירים יתהלכו עליה כללית ואף הרשעים יקומו. אלא שלא יהנו מכל המובה, שיהנו ממנה כל הצדיקים או הרשעים לא יקומו לתחיה כלל, שהרי רק הקדושים והבחירים" יתהלכו באר! וישבו בה כפי הנראה, הדבר הראשון עיקר, שהרי הצדיקים והקדושים יבחרו מבין וישבו בה כפי הנראה, הדבר הראשון עיקר, שהרי הצדיקים והקדושים יבחרו מבין הממים לתחיה.

על כל פנים, הצדיקים מתדמים למלאכי־השרת. נופלת המחיצה בין שמים וארץ, בין מלאכים ובני־אדם, צדיקים ומלאכים יושבים ביחד. המשיח יושב בקרב הצדיקים כאחד מהם. הם נשענים עליו (סומכים על צדקתו), נהנים מאורו, קרובים אליו. כולם מזהירים כזוהר הרקיע, מראָם כאש־נוגה ופיהם מלא שיר ושבחה לאלהי־הרוחות. הרי הברזל, הנחושת, הזהב והכסף, הבדיל והעופרת ימסו כדונג לפני המשיח. לא יהא צורך בכל אותם הדברים, שהתרבות המקלקלת את המדות משתמשת בהם. כסף וזהב לא יצילו שום אדם. לא יהיה ברזל למלחמה, ולא מלבוש (אריג בשביל לבוש) לצנה, מתכת לא תועיל, בדיל לא יצליח ולא יכובד ועופרת לא חַחְמד. כל לבוש) לצנה, מתכת לא תועיל, בדיל לא יצליח ולא יכובד ועופרת לא חַחָמד. כל אלה יאבדו וישמדו מעל פני האדמה כאשר יופיע הבחיר (משיח) לפני אלהי־הרוחות (נ"ב, ו'—ט').

ולאחר שישמדו המלכים והעריצים יגלה הצדיק והבחיר (המשיח) את "בית" מועדו" — בוודאי בתי=הכנסיות של הפרושים, שנסגרו בימי אלכסנדר ינאי (הרי יהודה בן טבאי. ראש הפרושים הוכרח לפי ירושלמי, חגיגה, פ"ב, ה"ב, לברוח לאלכסנדריה ובוודאי גם בתי=כנסיותיהם נרדפו); וחנוך מבטיח. שלא יפריעו עוד את עדת המתפללים בבתי=המועד (נ"ג, ו'). ואמנם, הברייתות של "עקבות-המשיח" מדברות גם הן על "בית-הועד" (סומה, מ"ט ע"ב; סנהדרין, צ"ז ע"א, ועוד).

המשיח ישפוט את עז אז ל ואת כל צבאו. הרי הם הם המסיתים ליפות וּלְקַלְמֵּר את החיים, ועל-ידי כך —לסור מאחרי התורה ולקלקל את המדות. מיכאל, גבריאל, רפאל ופנואל (במקום אוריאל" שבספרות המדרשית), ארבעת שרי-הפנים יתפשום ביום-הדין, ישימום בכבלים, ישליכום לתוך כבשן לוהם, לתהום האבדון הגמור ואת לחייהם יכסו באבנים חדות, על שעבדו לשמן והחשיאו את יושבי-הארץ (נ"ד, ה"ה, ד'). וגם הנתעים אחר הנפילים, כהנפילים עצמם, ירותקו בכבלי ברזל

ועופרת וילקו ברצועות על-ידי מלאכי=החבלה ולסוף, יושלכו אל הגהינום (נ"ו, א"-ד").

וקודם שיבואו המנוחה והשלום הגמורים של ימות=המשיח תעבור על ישראל
העקה היותר קשה שב"חבלו של משיח". המלאכים הנפילים", שכל רעה,
והמלחמות בפרט, מהם היא, יגרו את מלכי הפרסיים והמדיים, ואלה "יקומו
ככפירים מעל משכבותיהם "וכזאבים רעבים בעדרי־צאן", ויתנפלו על "ארץ־בחיריו",
כלומר, על ארץ-ישראל, ויעשו את הארץ ל"גורן ומסלה" לפניהם, כלומר, ידושו
את הכל וירמסו את הכל-אבל "עיר־קדושי" (קדושי=האלהים). כרומר ירושלים, תהיה
מכשול בפני מוסיהם—ותהיה חרב איש ברעהו, חלליהם יהיו לאין מספר והשאול תפתח
את פיה ותבלעם (נ"ו, ה"-ח"). זהו יום=הדין של העמים הללו, שחזו אותו זכרי ה
השני (פרשית, י"ב וי"ד) ויחזק אל (פרשיות ל'ח—ל"ש). המדיים והפרתיים
הם גוג ומגוג בשביל בעל "מפר־המשלים", שהרי "מגוג" בא בכתבי־הקודש
(בראשית, י"ב ב"ביל בעל "מפר־המשלים", שהרי "מגוג" בא בכתבי־הקודש
(בראשית, י"ב"; דברי-הימים א', א', ב') על-יד"מדי". ולדעתי, נתכוון להארמנים,
שאיימו על יהודה בימי של ומציון המל כה, שהרי חשבו בימיו את נחלתו של מגוג
מצפון ל"ם מָאַתִּ" — Maeotis של הקדמונים, הים האזובי בזמננו (מפר־היובלים,
מצפון ל"ם מָאַתִּ" — מגוג לדעתם בקרבת מושב-הארמנים בימים ההם.

אחר מלחמת גוג ומגוג יה א קבוץ = גלויות. —ממש כמו בתלמוד ובמדדשים. המין עגלות רואה חניך ובהן "אנשים נוסעים, באים על כנפי-רוח ממזרח וממערב אל הצפון" (הדרום חסר כאן, אפשר במקרה ואפשר מפני שיימזרח ומערב" מתאימים זה לזה ו צפון" אינו מתאים כאן אל "הדרום": אלבאים הדרום הגולים ולא מן הדרום). שאון-העגלות ישמע וירגישו בו "קדושי-השמים" (המלאכים), וינועו עמודי-הארץ ממקומם. וכל הנוסעים ישתחוו לפני אלהי-הרוחות ויתפללו אליו (נ"ז, א' — ג'). ובזה נגמר ה משל" השני.

ה"משל" השלישי (נ"ח — ס"ט) מתחיל גם הוא ביום-הדין הגדול. לאחריו יחיו הבחירים לעולם ולימי-הקרושים לא יהי מספר. צדק ושלום יהיו להם מלפני אלהי-הרוחות שהוא גם אלהי-העולם. יבוא הקץ לחושך לא יהיו עוד "מסתרי־הצדק" ואור השמש יאיר על הארץ (נ"ח. ב' — 1'). הכוונה היא ודאי זו: עכשיו מתחבטים המובים והישרים שבאומה בשאלת "רשע ומוב לו. צדיק ורע לו". זהו סוד אלוהי אחד ממסתרי-הצדק" אז כשלא יהיו עוד עול וחמא בעולם והצדיק כהרשע יקצרו את פרי-מעשיהם ביום-הדין ולאחריו יבוא הקץ לשאלה זו של הצדק, שהתשובה עליה בזמן הזה היא: "נסתרים דרכי-ה".

לאחר שבא (בפרשה נ"ט) תאור פעולתם של הברק והרעם. באי בפרשה שלאחריה (ם') תאור המשפט על-ידי ה מ ב ול. ראשית, הרי חנוך (או נח שבאמת

ן) עיין הערותיו של דיל מאן בתרגומו ל.ספר-היובדים" (שממנו תרגם דיר ש. רובין), הי. ייב - ייג, וט', חי; אברהם עפשטיין, אלדר הרגיי, פויסבורג תרניא, מבוא, עמ. XXXI -- XXIX.

הוא בעל ה"משל" השלישי) לבם למבול והוא מנבא לו; ושנית. יש כתוב מפורש: ה׳ למבול ישב -- וישב ה' מלך לעולם" (תהלים, כ'ט, י'), -- ובכן הרי יהא מבול גם באחרית הימים. ואמנם בתוך תאור המבול של ימי-נח מוצאים אנו את הלויתן ואת שור=הבר (הבהמות), שבציורים המשיחיים של התלמוה והמדרשים תופסים הם מקום בתור שכר הצדיקים לעתיד לבוא. לפי "ספר-המשלים" (ס'י ז'-י'), הלויתן הוא הנקבה וה-בהמות' (שור-הבר) הוא הזכר. הם יפרדו זו מעל זה. הלוית: "תשב" בתהומות-הים, על מעיני-המים, והבהמות ימלא בלבו (בגופו ?) את המדבר השמם בינדין ממזרח לגן-עדן, במקום שיושבים הבחירים והצדיקים. מהו מקום זה - אין אנו יודעים. ודאי הוא משובש עד שלא להכירו (1). אכל הדבר ברור. ששתי הבריות חמשונות מזומנות לצדיקים (שם, כ'ד). ואף התלמוד יודע את הלויתן בים ובקרבת גן-עדן (בבא בתרא, ע"ה ע"א) ויודע. שהוא זכר ונקבה, ונפרדו זו מעל זו כדי שלא יזדווגו ויחריבו את העולם (שם, ע"ד ע"ב). וה"בהמות" נזכר אף הוא כתלמוד בצד הלויתן (שם, שם); ומבשרו של לויתן עתיד הקדוש-ברוך-הוא לעשות סעודה לצדיקים (שם, ע"ה ע"א). וכן נזכרו לויתן ובהמות ב עז רא ד' (ו' מ"ם — נ"נ), ואף שם נאמר שנפרדו זה מעל זהי ואולם שם ניתן להלויתן חלק מן היבשה ולהבהמות -- חלק מן המקומית - הלחים. ולעומת זה יודע ה"גליון" של ברוך הסורי, שהלויתן יבוא באחרית הימים מן הים והבהמות - מן היבשה (ברה מיחבלו של משיח" (ברה (ברה מיחבלו של משיח") הסורי, כ"ט, ד'). דבר זה מתאים לגמרו לאגדות-התלמוד וכמעט לגמרו – לדבריו של "ספר-המשלים".

הפרשיות ס"א — ע"א מוסיפות רשומים חדשים על קלסתר־פניו הרוחני של המשיח ויחוסם של הצדיקים אליו. כל הכחות העליונים מהללים על-פי פקודה מגבוה את הבחיר". אלהי-הרוחות מישיב אותו על "כסא-הכבוד" (כנראה לימינו). והוא שופט את כל מעשי-הקרושים "למעלה בשמים" ושוקל אותם במאזנים (ס"א, ז"ח"). ואלהים מצוה גם על המלכים והעריצים ועל המושלים והרמים להכיר את ה-בחיר", והם רואים אותו יושב על כסא-כבודו ורוח-הצדק שפוך עליוי ברוח-שפתיו הוא ממית רשע (ישעיה, י"א, ב"ד") ושקר לא יעלה על שפתיו. אז יאחזום חבלים כחבלי-יולדה, הם יבהלו מפני "בן-הגבר" (או בן-האשה", עיין למעלה), יפלו לפניו אפים ארצה ויהללהו ווישבחוהו וירוממיהו על כל השלישים ויבקשו רחמים מלפניו. כי "בן-האדם" היה נסתר והעליון שמר עליו בכחו וגלה אותו לבחירים, שיעמדו לפניו ביום ההוא. ומן התקיפים ידרוש האלהים, שיתרחקו מעל פני המשיח, ופניהם יחפרו וחושך יכםם. "מלאכי" החבלה", שהתלמוד והמדרש מרבה להזכירם (למשל, שבת, ג'ה ע"א; קרושין, ע"ב

ו) אפשר הוא משובש מן ,בארץ נוד' (בראשות, ד', מיז), שאף הוא ,קרמת ערן" (שם, מם), ובתרגום־השבעים הוא נקרא Naid.

<sup>(2</sup> מיין הערתו של Beer לפסוק זה (270). Kautzsch, II (270), הערה 1).

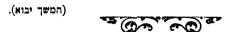
ע"א; שמו"ר, פ"ט), ינקמו בהם על שענו את בניו של אלהי הרוחות (בני־ישראל) ואת בחיריו, והצדיקים יראו וישמחו, איך תנוח עליהם המת ה' וחרבו תְּשְׁכֵּר מדמם. והצדיקים והבחירים ינצלו ביום ההוא ולא עוד יראו את פני החוטאים והרשעים. אלהי־הרוחות "ישב עליהם") ועם "בן־האדם יאכלו, ישכבו ויקומו לעולמי-עולמים". הם יתנערו מעפר וילבשו בגדי־תפארתם, שיהיו בגד־החיים' מלפני אלהי־הרוחות; בגדיהם לא יבלו. כשמלת בני־המדבר (דברים, ח'. ד'. וכ'ט. ד'). ותפארתם לא תעבור מלפני אלהי הרוחות (ס'ב, א' — ט"ז; ס'ג. א' וי"א). ימות־המשיח נמשכים לעולם מלפני אלהי הרוחות (ס'ב, א' — ט"ז; ס'ג. א' וי"א). ימות־המשיח ובקרבתה של האלהות עצמה (בנהים מזיו השכינה").

ולאחר שבן-האדם ישפוט מעל כסא־ככורו את החוטאים ואת המתעים (אלה שהתעו את העולם על ידי חרושת ואמנות וספרי-שקר) וירתקם בכבלים ויאסרם בסקום-האבדון וכל מעשי הם ישים דו מעל פני האדמה, — לא יהיה עוד בעולם שום דבר מזיק, כי כל הרעה תסוף מלפני בן=הגבר' ודברו יהיה חזק (קיים) לפני אלהי=הרוחות (ס"ט, כ"ו — כ"ט).

בזה נגמר ה"משל" השלישי ובזה נגמר "ספר המשלים". פרשיות ע' ע"א הן הוספה. בפרשה אחרונה (ע"א. י"ד וי"ז) נעשה חנוך להגשמת המשיח (הוא "כן הגכר"), שנולד בצדק וצדק ילין עמו והצדק של עתיק-הימים אינו עוזבו. לסוף עוברים ימות החשיח אל "ימות העולם הנא", שבהם יהיה שלום לצדיקים והם ילכו בדרך הישרה של המשיח לעולמי-עולמים.

אלה הם כל היעודים המשיחיים שבספר חנוך לכל חלקיו הקרומים והמאוחרים. כל היעודים שבכתבי=הקודש הורחבו כאן ונעשו יותר מפורטים ויותר מוחשים; לפעמים ארציים וגסים ולפעמים רוחניים ונאצלים. הספרים החיצונים הבאים, ואפילו התלמוד והמדרש, שנו הרבה בסדרם ובתכונתם של היעודים, אבל לא הוסיפו הרבה על מה שיש בספר מיוחד במינו זה, שהוא, אפשר, הספר המשיחי ביחוד (kat' exochen) של היהדות בימי בית שני

<sup>1)</sup> על אברהם כשחוא. משרת את המלאכים: כתוב: "והוא עומד עליהם" (בראשית. ייח, חי).



## מְכַּתְבֵי מְכֵּה־שַׁחֶפֶּת.

### הובאו לדפום על-ידי

#### אם כל חי.

ובכל זאת בהתפתחותה, — ובכל זאת מרגיש בהתפתחותה, — ובכל זאת ..... בקרבת המות לא אאמין. רוצה אני לתארהו לפַנִּי – ואין זה עולה בידי....

האיך ? הנה אני מתהלך, ממייל, מדבר, מתנועע — ופתאום יופסק הכל!... אני ישָקע באיזה א פ ס משונה, בתהום-נשיה, שאין לי שום מושג ממנו... לא מ פ ח ד אני מפגי המות - ה₀סוד" שבו מרניזני. הימעבר ממנו".

יודע אני: אותן קרני-השמש. שמענגית אותי עתה, תשחקנה גם אחר-כך על הפרחים ועל הצמחים; אבל הכרתי והרגשתי. שאני מכיר ומרגיש את חומן חהרן, אנה הן באות?... ורוחי ה חפשי כביפול אנה הוא בא?...

איומה היא ביחוד הצפיה למות. ההתכוננות אליו... כבר הייתי משלים עמו. ובלבד שלא יפרוש עלי את כנפיו ולא ימה עלי את צלליו בשעה שעודני מתהלך בין החיים...

קנאה עזה תמלאני. חמה לוהמת, בשעה שאני רואה את הבו מחים בחייהם, את החושבים את עצמם לאזרחים ותושבים בעולם הזה. ואני "עיבר-אורח" אני בו. כך יחשבוני הבומחים. אני קורא את מחשבתם במבמי-עיניהם.

בז אני להם אז, — בוזה אני את צלמם, את שאננותם הקרה ואת בשחונם...
רק היא מאירה כקו-אור מזהיר את חשכת-פנימיותי ואת שפלות היצורים מסכיב..
זכרונה בלבד מלהיב את דמיוני... יודע אני: המוב ו היפ ה שבחיים כלול
ב ה...

שולט אני בנפשי לפניה אף הגה מפי לא הוצאתי...

רק לפעמים. כשהיא מעיפה עלי את מכמירהחמלה שלה, רוצה הייתי לשפוך את כל דמעות-צערי . . . רוצה הייתי להתחנן לפניה: ענשיני באשר תענשיני, רק לא במנמים אלה! רק לא רחמים! —

ואולם אף מלה אחת איני מוציא מפי. סופג אני אף את המבטים האלה ביחד עם הנאב והצער שישביעוני אל קרבי, וכחשאי אני מטפל בהם — ומתענג עליהם...

וכי לא שחוק מכאיבילב הוא, עזות-מצח, שאין כמוה: אני -- השלד

החי, אני, שדמות המות מרקדת על פָּנִי מרהיב עוז בנפשי לשאת עיני א ליה. אל סמל השלמות והבריאות, סמל השגשוג והרעננות!...

\*

אולם .... אתמול ראיתיה מרחוק. חשבתי, שתעבור ולא תרגיש בי .... אולם .... היא עצרה בלכתה ופנתה אלי. הרגשתי את חובת-פני בגשתי אליה...

קראה – בריאותך. כנראה, הולכת וטובה. גם מראה=פניך נשתנה לטובי – קראה בקולה העלז.

שמלה קלה היתה לבושה וכולה קלה ובהירה...

... משקרת מתוך רחמים" — חשכתי ואשוך את שפתי...

חנקוני פתאום הדמעות ... מכיר אני זה ככר את הדברים בעל-פה. שחושב לו כל אחד מ"רידי" לחובה להשמיעני — זה שלש שנים ... כבר היו לי לזרא ... ויש שיתקפני יצרי לשפוך את כל חמתי על הדובר בי בשעה שהוא מדבר מובות בפיו—ובעיניו אני קורא את מחשבתו הכמום ה: בן-אדם זה מקומו—במקום אחר ....

כמה הייתי רוצה אז לזעזע את ה מנחמים" משל ותם של הם יו... ואולם בכל פעם אני משיב בשחוק משונה: האמנם? נעים לי... תודה...

הפעם דברה היא... והדברים הדאיבוני שבעתים... נדכא, עלוב עמדתי לפניה... כאילו בעוון פלילי נאשמתי... נעצה עיניה בי... ידעתי—את לחיי הרזות והכחושות היא רואה... את כְתַפַּי המשופות. את צוארי הצנום. את הפיקה הבולמת. את סנפרי המחודה.

גל של חמה עזה צף ועלה בלבי על עצמי. על דמות-דיוקני הנעלבה. הרגשתי בכתמים האדומים. שהופיעו על פני. גדהמת עמדה לפני. • פיה הקמן פעור קצת ועיניה מביעות תמהון: .וכי לא נעמו לך דברי "....

אילו יכולתי לבאר לה הההי אילו יכולתי לדבר ... אבל כאילו מחנק הושם לגרוני. איזה קול משונה וצרוד הגיע לאזני... לא הכרתי את קולי... כבשתי פני בקרקע... הרגשתי את מכטיה הכוחנים...

אילו הייתי פושע מלידה היו יסורי בשעה זו ממרקים את עוונותי...

... קשה לי להעלות על זכרוני את הימים שבהם היה אף לי תואר בן אדם... הימים שבהם לא רחפו על דמותי הצללים האיומים ולא קנן בגופי הארם הארור. כל-כך רחוקים הם נראים לי... לבלי שוב... והלא עברו רק שלש שנים ... בן עשרים הייתי אז.

צריך לעשות קץ לענוני-עצמי. הרי לעת-עתה חי אני, וכל זמן שאני חי הנני כאחד מהם הסיים וכל אלך ואהנה כאחד מהם היים פוף-פוף לא באריכות-החיים תכנם ואשרם...

ואפשר שאאריך ימים. אולי לא יקרב זה לבוא... הַה־חַה! קראתי באיזה מקום: שהנידון למיתה חושב את יומו האחרון לזמן ארוך מאד. את שעתו האהרונה. את רגעי מעכרו מבית=הכלא עד מקום=התליה...

צריך להשתחרר מן המחשבות המטרידות. הרי אפשר ש טעו הרופאים. הלא כל-כך כרוך אני אחר חחיים... אני אך מצטער על ש ה וגבלו חושינו ואין אנו יכולים ליהנות יותר. ותמיד אני שומע את שכחי בפני: אין כמוך יודע להתעלס, אין כמוך יודעלבדח". כי, אמנס, בשעה שקרני=השמש מחממות ביותר ואני מרגיש אותן נכנסות אל קרבי, אני סופג אותן והן כאילו מרפאות את ריאתי החולה ונשימתי נעשית יותר קלה... ואז... אז נדמה לי, כי סרה מחלתי. כי נעשיתי שוב כאחד האדם: חי, בריא ושלם. ואז הייתי יכול לשעשע את כל העולם כולו. לבדה את כל העולם כולו. לבדה את כל העולם כולו... אז משתכר אני מחדות-החיים וצולל בה...

ו הם באים ומזכירים: אסור לך לצאת במחול. אסור לך להתלהב, להתרגש׳הוי. כמה נמאסו עלי באסוריהם ואזהרותיהם למובתי!—נקעה נפשי מן הגכלות
והזהירותי קצה בכבליםי ששְׁמִים על נמיותי ועל תשוקותי. צעיר אני יותר מדאיאשתחרר מהם!...

את סערת-רוחי המית-לביי את סערת-רוחי ... אילו יכולתי להבליג על עצמי, לשכוח את המית-לביי את סערת-רוחי כשאני פוגש או תה!

למה אשפיל את עצמי — והיא כל-כך גאה, כל-כך קרה ושאננה? אני מתאמץ לעמות אף עלי מעמה של קרירות ... אולם כשהיא תולה כי את עיניה התמהות קצת, הומה לבי בקרבי ... ומיד אני מתמלא קצף ורוגז על עצמי ועל מחלתי הארורה. ואני מתבייש להרים ראש ... מתירא אני, שמא יגלה סודי ... מתוך התמהון שבעיניה חושב אני לקרוא: .מה יש לך רשות לבקש, בן-אדם הולך למות? — הלא אורב מאחריך אותו המלאך, שנמסרת לרשותו!:

אני נושך את בשרי מכאב . . . בכל ההערצה. שאני מעריץ אותה, רוצה הייתי אז לעקצה, להקנימה

וכשהיא מושימה לי את ידה בהפרדה ממני, נדמה לי, כי מתוך אונם היא עושה זאת. כי גגיעה זו בכק־ידי הצנומה והלודמת צריכה לעורר בה גיעל-נפש...

יים חַה־חַה! אני מעז לחלום! אני מרהיב! עוז בנפשי לשאת את נפשי ... להאושר היותר גדול שבחיי בני־אדם!. ---

לא האמנתי, שקצי קרוב כל־כך. בבוקר תקפני השיעול.. התחזקתי.. אמרתי: לא חדש לי הדבר; ואולם כשהחילותי לרוק דם —נפל עלי לבי... ראיתי את המות מרחף לפני ואדע, שאין לי עוד מנום ממנו... גופי רעד... גחנה אלי אמי המובה זבעיניה קראתי את כל חרדת-האם וצערה... ועוד פעם נמלאתי פתאום חַמה... על מה? אולי על שילדה אותי...

היה שבהרות אדומות כסו את לְּרָיִי וקדחת עצומה פרפרתני. מצחי היה מכוסה זעה קרה...

עתה אני שוכב פרקדן במטתי — ומושך בעטי. הרופא אסר עלי לשבת ...
אסר כל תנועה שתהיה... התרגשות כל שהיא... ילך לעזאזל עם האיסורים שלו!
כבר אבדה כל אסונתי בו. אף במשהו לא יועיל. כאילו יש עוד בידי האיסורים לתקן
מה!... רוצה אני למעום מן החיים מה שאפישר לי עוד למעום מהם... רוצה אני
להשאיר צל קל מרעיונותי ורגשותי. רוצה אני להשאר בזכרונם של האנשים, שהכירוני
בחיים... לא, לא! מרמה אני את עצמי. לא לשם כך אני כותב. אחת היא לי א ם
יהשבו עלי ומה שיחשבו עלי אחרי מותי. אני כותב משום שיש לי צורך
לכתוב. משום שמת רשם אני עוד מן החיים ואיני רוצה להיות מושל כפנר חי ...

מפחד אני? — לא. רק מרגיש אני את קרבתה של אי=ההויה המוחלמת...
אי־הויתי שלי... הבריה החושבת עדיין מחשבות, המנקרת, המחממת, מתרגשת היא,
מפרפרת וגוססת ...

יודע אני — רק גרגיר־חול קשן אני בתוך שאר רבוא רבבות הנשמות דגדולות, שחיו לפני ויחיו עוד אחרי על פני האדמה והיו כלא היו. ואף=על-פי=כן רק בריה פעומה זו, המרוקמת בשריי נומה אליה את תשומת־לבי... ואני מתאמץ להשיגי איך לא תרגיש עוד זו הדבקה כל-כך בחיים. איך חתמומז בתוך ה-אפסי ותבַּלע בו — והענויים והצער והחרוה והשאיפות מה יהא עליהן ?

נפלא הדבר: עולה פתאום רגש של נק מה בלבי – ואני לא הייתי קנא ונוקם מימי... ושונא אני פתאום את הבריות... שונא את אלה, שישארו אחרי בחיים... ועַלֵץ בי לבי: אף הם לא ימָלמוּ מגורלי... הבריאים והשלוים יתענ<sup>וּ</sup> בענויַיַ. יביא קצם ... –

רעיון משונה: אילו יכולתי לספוג את זכרונה.... להצפינה ברוחי... גם "מעבר מזה" היה אורה הקוסם מגיה את חשכי...

נה מנוחכות הן מחשבות=האדם על פתח=קברו!

יואת אני יודע: מחשבתי האחרונה תהיה הי א...

\*

... אתמול באתי בפעם הראשונה אחר שקמתי מעל ערש־דוי לגן־הטיול ... בכמה חבה פַּגַשַׁתני!... לבי רחב ועלץ... פגשתי במכרים הרבה, צחקתי הרבה התלוצצתי. פגשתי במבטיה פעמים אחדות ושמעתי אותה לוחשת לאחיה: "מבכרת אני אותו את החולה על הבריאים, שאינם יודעים להשתמש בחייהם"... הערצה מיוחדת שטפה את לבי את כנף-שמלתה הייתי מנשק... רגעים אלה מובים היו לי מש נות-חיים אחדות...

זכרתי את רשימותי על ערש־דְוָיִי — ואשחק להן כלבי. מורך־לב היה בי-עוד חיי לפני !...

שוחחתי הרבה, התהלכתי׳ שחקתי... פתאום, לפנות ערב, אחז בי השיעול ... התאמצתי להחניקו. סרתי לאחד המשעולים, ישבתי. אולם ככל אשר התאמצתי לעצור בעדו כן תקף עלי. נכנסתי לסוכת-דשא. נסתרתי כל עוד נפשי בי: אַל תראני עין־זר. כאילו בעון פלילי נתפשתי... גידי התמתחוי כל גיפי חתחלחל. השיעול פרץ בכל פעם בעוז משונה. כאילו אמר להרסני עד היסוד...

ברגע זה עברה היא על פני הסוכה בחברת מכר בריא-בשר ובעל לחזים ארומות. עצרה בלכתה נרעשת... אולם בן- לְוְיָתְה העביר עלי מבט של קצח חמלה וקצת שאט־נפש — והתאמץ להתרחק ער מהרה ...

מעודי לא הרגשתי שנאה עזה כאותה שחשתי לכן־אדם זה באותו רגע... את בסת־דמי האחרונה הייתי נותן. ובלבד שתדבק בו מחלתי ויתקפהו השיעול כמוני

\*

... בן עשרים ושלש — ועומד על עברי־פי־פחת... ובכל זאת לא אאמין, כי רק משחק אני בידי הגורל העור... אמנם, הומל גורלי מראש... אילמלא מזגי, הבז לגבולין, אפשר לא הייתי מגיע לכך... זוהי עצמותי. מואס אני ברצינות. אף לעצמי הייתי בז אילו חוננתי בנפש קרה ושקמה... אין אני קיבל לא על מזגי ולא על גורלי...

\*

הנסתר בחשט ומנקר. מרחף — ועובר. מחבק תהומות — את הנעלם והנסתר .... מעיני ...

מקנא אני בגבור היוצא למלחמה. במחרף נפשו למות-מאה פעמים הייתי

נותן את נפשי להרנ, וכלבד שלא ארגיש. שגבר לא־יוצלח אני בחיים..

חברי מוסיפים לנבא לי עתיד "מזהיר". מוסיפים לפזר לי תהלות ותשבחות. לעלות את עומק־רוחי". את "כשרונותי"—את פצעי־לבי הם רק מגדילים. וכי כמוס ממני "עתידי" . . .

ומה יתנו ומה יוסיפו לי עתה האידיאלים, שהמפתי להם? מה לי הקירותי על תכליתו ויעודו של האדם, אם נר-חיי הולך וכבה? אם כוחות- ג פשי הולכים ומצממצמים ביחד עם כוחות- גו פי? אם מחלתי הארורה אוכלת ומכלה את לשד עצמותי? –לועג אני עתה לאידיאלים ובז לחקירות. אין תכלית בעולם. אין יעוד לבן-אדם . . . יש רק בריות שלמות ומתענגות בעולמן ובריות חולות, שה; מחשבות את קצן . . . אין מ עשים מובים ורעים. החזק בנפשו וגיפו –כל מעשיו טובים ויפים. כל מעשיו –אומץ-לב וגבורת-נפש: והחלש –כל דרישותיו ותאוותיו קפנטנות. זעירות, מוגבלות . . . והביגונים אינם ולא כלום. לא טובים ולא רעים. אף מעשיהם לא טובים ולא רעים. . .

כל זמן שהחיים עוד לפנים אפשר להסב את הלב מן הגורל הפרטי ומן ההוה: אפשר להתמכר לעכודת-הכלל. אולם בשעה שמנשב עליך הקץ, בשעה שאתה רואה את לועה הפתוח של התהום העתידה לבלוע את עצמך, אז אין הלב פנוי עוד... אין הוא מסוגל עוד להרהר בעתיד, אין לו עוד שום קשר עם זה... גורלו של בן המאה השלשים לא יעניינני עוד; ואם יעלה למדרגה קולטורית יותר גבוהה או ירד למדרגה יותר נמוכה—דבר זה לא בא בעדי בחשבון עוד...

אותם הדברים עצמם, שעניינו אותי כל-כך, נראים לי עתה כתפלים ומחוסרי-ערך. אין לי עוד שום יחם אליהם. קשה לאדם לקפוץ על צלו. א ני הולך וגווע, והשאר אבד את ערכו בעיני - .

אילו יכולתי להבליג על הכרת קצי הקרוב, אפשר שהיה יותר קל לי. אילו יכולתי לחסות בצל האמונה, ותהא אף אמונה מתעה! לולא ראיתי את הקץ המו חלט של הויתי... אבל מעולם לא הלך לבי אחרי אמונת=שוא—ואיך אנחם באילוזיות?—

דבר אחד מפליאני: נחלשו גם תאוותי בחיים נצממצמו שאיפותי ודרישותי. רק געגועים כהים ומעורפלים ימלאוני אפשר ששרשם מעביר להכרתי אבל בשי צמאה ונכספת וכמהה—וגוועת בכמיתה . . .

"תקום מחליך, תסע למקומות החמים"—מנחמים הקרוב לם. עוד פעם זרית

128

מלח על פצעי. מאין אמצא את הכח לכך ?—היו ימים ואני השתוקקתי כל־כך ל א ו ת ההארץ החמה... עתה חסר=אונים אני אף ל שא ו ף אליה... הנה מזהירות עוד
לפני אף כאן קרני=השמש היפות של ימי הסתיו המוקדם. אבל אין בי הכח להתענג
עליהן. נשימתי כבדה קולי עמום. מרקד מלאך=הבלהות לפני ושדי־שחת מזמומים
\*

... עוד חי אני!... חי, חי! חי ממש!. קמתי מערשי. דקירות וכאב איני מרגיש עוד. רוחי מוב עלי. רק כלילה עושה השעול נקמות בי. אתגבר גם עליו. אתמכר עתה לכל דבר אסור'. אספוג את כל מנעמי החיים עד כדי שבעה, עד לפרידה. אנתק בעצמי את פתילם של אותם החיים. שדבק הייתי בהם כל-כך. אכבה ב.בחירתי ההפשית' את הגַּצִים המזהירים עוד בלבי. שבאים מדבקות של יאוש, מתיך ההכרה המוחלמת באכדן-חיי...

לפנים קסם היו קוסמות לי הנשים בלבביותן, ברכותן. נוהה הייתי אחריהן-עתה אבד חנן בעיני כולן יחד מראות לי רק עד כמה נעלה היא עליהן--- כולן מבלימות את פחיתותן של הן...

נשמה מהורה, זכה, עליונה. ברא אלהים בקרבה וחלק לה מזיווייי זמרת מלאכים מעוררת היא כלב. רנת מלאכי=מעלה...

היא קסמה לפני עולם יפה ונהדר. אך פוחז הייתי לפני שנה. חשבתי אותה לגאַיונה... היא מכסה ממני, שמכרת היא במצבי... רואה אני ... כל-כך הרבה צפְּתָה ממני... במחה, האמינה בי ....

... הַצִּיקוֹתי לה לפני לכתה מזה עד שנעתרה לי. תקעה לי כף לאות הבטחה, שתבקר את קבר י

מתוך צחוק התאמצה לעשות זאת... אולם כמה דְּוָה לבה!... והאם לא השחוק היא? וכי לא אחת היא לי לאחר שאהיה מוטל שם כפגר מובם?

הלא יודע אני: ישגשגו הפרחים גם אז. תשחק השמש. יצפצפו הצפרים... והעינים הללו. הרואות וחומדות, הלב הזה. השואף ומשתוקקי המח. המחכק עולמות, יכמשו ויכלו מן הארץ...

או שמא אתאר לי, שכל הופעות-היקום האלו רק בי ובדמיוני כלולות הן ומבלעדי אין להן מציאות וקיום...

איך שהוא—הלא רק שחוק חוא—ומחשבותי יטרידוני... איך יתרקמו החיים אז? והיא—מאושרת תהיה? אם תשכח או תזכור את אוהבה בדמי= לבבו? התוריד דסלות על קברי?...

ומשונה הדבר: מוצא אני קצת תנחומין, מעין קורת=רוח, בהכרתי זו, שהיא תבוא, תחבק את מצבת קברי ותסתכל—אולי מתוך כאב וגעגועים—באותו גל של עפר, שבו נממן אני....

אז אהיה השליט היחידי על רגשותיה ומחשבותיה — ולו ... אך לרגע ... א אהיה השליט היחידי על רגשותיה ומחשבותיה

... קודם שנפרדה ממני אמרה לי: ﴿פֶּסִימִי\_אתה מאין כמוך. רק רע אתה רואה ובמוב לא תאמין׳.

מלאכי החביב! היא מאמינה, שיש בכח=במחונה להחלימני ולהקימני מחליי... וכי יכול היא מאמינה באהבה, באושר... התמימה! רגשותיה מהורים כל-כך... וכי יכול אני, וכי ר ש א י אני להשתמש בתמימותה, בהתלהבותה?....

כמה נפלא הדבר: זיק של תקוה היא מציתה גם בלבי—בשעה שהיא חולמת על העתיד!

תמכר את למודיך. תקבע מישכך במקום של אויר מוב וצח ... תתמכר לעבודתך... תבקר את ערי=האמנות, תראה בתי=תמונות, בתי=חזיונות... מעשי ידי ציירים וחושבים'...

קילה רועד בדברה ועיניה מתלקחות בחלמה ... נתגלו רגשותיה הצפונים וחפצה העז להזק את בשחוני . . . לבי מתרחב ומתפלץ . . . רוצה אני להגיד לה אז: .הרפי ממני! אל תבטחי בי! אובר אני ואין לי עוד שום תקוה . . . בקשי חיים ושכחי את בעַד"-רוצה אני להגיד כל זה—ואיני מגיד . . . קשה לי להוציא את המלים מפי... ירא אני מפני צלצולן . . .

איך אשים בעצמי קץ לפעין חיי היחירי יוי לזיק הבמחון, המתלקח על = יד ה יוי הלא מת בחיי אהיה ...

••• וגדמה לי: על עברי-פי-פחת אני מרחף ••• על פני תהום פתוחה ••• חשכה איומה שם למטה ••• קור לח מנשב משם •• אויר מעופש של רקבון וכליון ••• ואני נמשך ששה על אפי ועל חמתי •• גושם את האויר המעופש ונחנק בי••• וגופי הולך וצולל •••

פתאום מתגלית לפני מלמעלה דמות-דיוקנה הבהירה... מזהירה ומתנוססת... מכטי רָבֶק בה כְבָנקודת-הצלה::. הולך אני ויורד מטה-מטה ועיני תלויות למעלה...

יי קורא אני את מכתביה... במורים אחדים מהם אני מוצא אומץ ותקוה ... בדבריה אני שואב רצון לקיום וחפץ לחיות...

בין חיים ומות מרחפת נפשי... והרגשתי היא המוכיחה לי, שאַך בה מקור-חיי....

מבטי־עיניה המעודדים, שמתיצבים לפני עיני־רוחי, הם רפאות לנשמתי יותר משקוייהם של רופאי-גופי. בכחה אני בומח יותר מבחכמתם. אם ה יא מאמינה בהחלמתי אאמין גם אני. ואפילו אם כבר היתה באה גםיסתי, היתה היא מקימה אותי לתחיה... ואת תמצית-חיי זו אשרש בחוזק־יד?...

הלא רק לשמה ולזכרה עודני מתעורד ומתחזק. לי כבר נמאסה גסיסתי הממושכת. אין בי עוד ה כ ח ל חיות. ימים תמימים אני שוכב בפשוט ידים ורגלים ואין בי כח לקום ולהתהלך. מרגיש אני, ששארית הכחות הולכת וכלה. אני מתעצל להתנועע, לחשוב. הולכת נשמתי וכבה...

רק דמות־דיוקנה המופיעה פתאום לפני ומבמי־עיניה התלויים בי קוראים ... ומעודדים אותי לחיים...

... עלה חים־גיפי וגכר דפק=חיי. סיה הרוח הרעה ועכרה עקת-הלב... מסתכל אני במראָה ורואה פנים חדשות: לחיים אדמרמות, עינים מתנוצצות... מה פירושו של כל זה ?

הולך הסתיו ועובר. הימים נעשו יותר קצרים והלילות --- יותר ארוכים . הגשמים דולפים.

ואני עיף. שוכב אני כל היום פרקדן על הספר ומהרהר בעצלות משונה, שרבקה בי... את המחשבות האחרות מתאמץ אני לדחות. איני רוצה בהן... די לי בהכרה, שעוד בין החיים נמניתי... המפלט האחרון היחידי שלי... כשתכבה זו יכבו החיים...

ירא אני מפני כבוי אחרון זה... האפס הנורא!...

רק לכתוב איני מתעצל עוד... אני מתאמץ לרגוש בתנועותי... ואולם הולכים חושי וגדמים... ריקות־המות מציצה. הפתילים האחרונים. המקשרים אותי אל הכרתי. הולכים ונקרעים... מתאמץ אני עוד להחזיק בהם... בכחות־גפשי האחרונים...

התאמצות מתוך יאוש... בכל כחו של היאוש...

יים הגעתי עד הנקודה האחרונה... אני מועם את מעמו של מירוף־הדעת.... \*

... הימים ספורים... הרופא הזהירני: אתקרר ויבוא קצי... ואני התקררתי... אין עוד שום תקוה... יודע אני את גזר־ריני... ובכל זאת – מנוחה בנפשי...

היא כתבה לי... קראתני אליה... מדברת היא על ערכיו על עתי דותי!... כאילו אינה מאמינה בוראות=קצי...

נס אני איני מאמין אף אם יודע אני...

את מחלתי אינה מזכירה... אינה מתחשבת עמה... הנערצה .... רואה אני את לשיפותיה של א מי ומכיר בהן את צערה ואת הכּרתה בקרבת-קצי.. רק היא שלי כאל כמה אני מעריץ אותה בגלל זה! — שוכחת את גזר־דיני... מדברת היא אלי כאל בן-אדם מן הישובי שעתידותיו לפניו...

אף מרחוקי ובשעותי האחרונות היא מגבירה את דפק־חיי...

... הכל מחכים למותי ... אני מכיר, קורא דבר זה מעל מבטיהם האלמים.. "הלא נחתך גורלך – ולמה תתבושש עוד?"...

להכעים חולה רעימם איסיף להמשיך את הקץ... אוסיף לעפש את האויר במחלה הממארת, שהם מפחדים ממנה כל כך. יתדבקו בה! נקמתי האחרונה מהם!...

יין־שרוף... חברי הנאמן מלא את הכמחתו: הביא לי בקבוק של יין־שרוף... בעצמי אעשה קץ לגסיסתי...

את תמונתה ומכתכיה שמתי בחבילה מיוחדת וצויתי לאחותי לשרפן אז.... אל תגע בהן עין או יד זרה....

האותיות שלי כבר מסורסות ועקומות . . ידי רועדות . . מפזז ומכרכר הכל לפני אולם במוחי אור בהיר. דעתי צלולה . . .

רק לא בלילה!.. רוצה אני לראות עוד את האור.. את אור=היום!... לראות ה מרתוק... ולו רק לרגע!—תקית=שוא!...

. . . כיו אדונה מוחוק . . . וכי דק לוגע: דוקית שוא . . . . . . נפשי מרחפת במרומים . . . עוברים לפני פתאום במהירות נפלאה כל מאורעות=

חיי.. והם כל-כך רחוקים.. כל-כך רחוקים ממני.. כבר נפרדתי מהם, זה כבר.. אור נפלא יסמאני... דעתי צלולה...



# עבר ובנען.

מאח

ד״ר נחום סלושץ. מאמר שני: ראשית העברים \*). ד. תקופת תל־אל־אַמַרְנה.

בכתבי=הקודש שלנו נזכרו העברים בתור גזע=שמי מיוחד, אשר מימי עבר התפשט בכל ארצות עבר=הנהר וממנו יצאו כל משפחות-העברים. הראשון, שנקרא בשם עברי היה אברהם¹), שלפי המסורת, עזבו הוא ומשפחתו את ארץ-כשדים בימי אמרפל ואחרי שבתו בתרן ימים רבים נדדו הוא וכל ילידי-ביתו בסוריה והגיעו עד קצה ארץ-כנען-מן העברים האלה יצאו בני־לום או עמין ומואב, שבטי הארמיים או בני-נחור ובני־קטורה או התגרים הנודדים, עוברי ארחות-הנדבר ²).

תנועתם של שבשי-העכרים דומה היא כתכונתה לתנועה של הבידואים, שהתפשטו בארצות סוריה ונהרים במשך כמה מאות שנה עד שרבו ופרצו בארץ והפכוה לארץ ערבית עוד ימים רבים לפני כבוש המחמדים, ועליה רמז סיפר מאוחר במאמרו .ארמי אובד אבי". כי בתחלה היו אברהם וזרעו מעין כירואים נידדים במדבר <sup>3</sup>).

והנה עד הימים האחרונים לא בא זכר העברים בתור גזע מיוחד בכל הכתובות, שנתגלו במצרים או בארם=נהרים, והחוקרים נתחבמו בשאלה בדבר אמתותם של ספירי כתבי-הקודש. עד שהיו ביניהם כאלה, שהחליטו, כי כל שבטי העכרים הקידמים ליצירת עם-ישראל, כגון עמון ומואב, לא יצאו מעולם מכשדים, אלא היו מצאצאי התושבים השמיים היושבים בארץ, שאליהם מיחסים את האמורים ואפילו את הכנענים. ואולם מאז נגלו לוחות תל = אל = א מרנה נוכחו לדעת, שבתקופת שלטונה של ממלכת=החתים מזה וחסות-מצרים מזה היתה ארץ כנען ניא-הזיון לעמים כובשים ונודדים שונים, שהשתמשו בפרעות ובהעדר שלטון חזק ומלאוה שוד וחמם; ורק בתקופה כזו יכלו העמים, שהתיחסו לזרע=אברהם, לחדור מעט-מעט לתיך הארץ. עד שנעשו רוב בנינם ומנינם של תושבי=הארץ. וביחוד נודעה השפעת השבטים הנודדים, שעלו על הארץ ונוספו גם הם תושבי=הארץ. וביחוד נודעה השפעת השום הם האלה (שסו —כך נקראו השודדים על המורדים והמתפרצים. ובין העמים השום ים האלה (שסו —כך נקראו השודדים

<sup>\*)</sup> כאמר ראשון עיין "השלחי. הכרך הקודם. (המערכת).

Beiträge : מצא כלוחות תל-דולבאת, שהוציא אונגנאד בספר: 2017 אברם" (מצא בלוחות בצורות: "אכאררמה". "אבם-הם" ו"אכמ-רםה". "אבמ-רםה" (מאבמ-רםה" Assyrilogie, V-VII, S. 600,

<sup>2)</sup> הדבר המציין את השבטים המתיחסים לאברהם הוא — שהם רובם סוחרים נודדים (מדין בני-קדם, דרן, ועוד).

<sup>.</sup> ביחוד ידועה תנועת שבטירערב המכונים ,ענוה׳, שנמשכה כמה וכמה דורות.

בכתבי־מצרים) נמלו מקום בראש שבמי עם, ששמו נסמן בכתב-היתדות על-ידי אידי-או הם החבירו' או ביחר עם שבשי יסותו' (בני־שת) ביחר עם שבשי יסותו' (בני־שת) או האו" ביחר עם שבשי יסותו' (בני־שת) עבירי" 1). אגרות חל אמרנה נותנות לנו ציור מספיק מן המצב המדיני של ארץ כנען. בתקופה ההיא: בדרך כלל נחשבה הארץ כאחוזת מלכי מצרים. אכל היא היתה מחולקת לממלכות קשנות הרבה שבראשן עמדו מלכים או שרים (שַּרְרוֹ") מילידי-הארץ או גם מקציני-החתים, שלכאורה היו כולם למם עובד למצרים. השלמונות הללו היו שומרים על אורחות הסוחרים היוצאים ממצרים לארצות החתים ולארם-נהרים והיו מקבלים תמיכה מפרעה בחיילות ובצרכי־אוכל, כי הארץ לא נעבדה אז כל צרכה, ועל-כן לא רבו בה צרכי-אוכל. מלבד השרים מילידי הארץ נמצאו כה מושלים, שהפקיד מלך־מצרים על ערי-המצורה החשובותי והיו גם רביצו־—ממונים משעם מלך מצרים. וגם "חזנו" מפקחים או נציבים, שמשגיחים על כל הנעשה בארץ מטעם פרעה; ובין הפקירים נזכרו גם סוכינו" (סוכנים) ורצים, שעבדו עבודת המלך. במקומות שונים הצליחו גדודי החתים להחזיק מעמד בפני שרי־מצרים והרבה מהם התערכו בתושבי הארץ מאז; ובשעה שאינו עסוקים בה, כלומרי בזמן שרבו ה.שוסים" בארץ, נוספו גם החתים האלה ביחד עם הכנענים (שרידי ה"היקסום", לדעת מאניתון וחוקרים חדשים) על אויבי־מצרים. אשוריולוגי חכם אחד <sup>2</sup>) נתח את כל המסופר באגדות תל-אל-אמרנה והוציא מהן הרצאת-מעשים זו. שאנו נותנים את תמציתה בשנויים קטנים, מפני שהיא מפיצה אור גדול על מצב ארץ כנען קודם הופעתו של עס־ישראל על במת ההיסטוריה. ואלה

הם כקצור המאורעות, שאירעו כדורות הרחוקים ההם:

לערך בשנת 1400 \*) נכנעה כל ארץ-כנען תחת יד פרעה מלך-מצרים. והנה
הופיעו שבטי ה"מא־גאז" או ה"חבתו" (משרש שומרי) שפירושם שודדים או שומים.
בראש הגדודים האלה עמד שר, גבור-חיל, ושמו עַבְּדְ אַשִּׁייִ דְּתּוֹ (עבד-אשירה \*).
שהוא ובניו לחצו את ערי חבל הים. ה"חבתו" באו כנראה, מקדם וירדו בדרך הריהאמורי. ומפני-כן יחסו אותם חוקרים שונים לבני-האמורי. בראשית התקופה המדוברת
עלה ה"מתפרץ" (מה שמראה, שקודם לכן היה אף הוא נכנע לפרעה) עבד-אשירה על
עלה ה"מתפרץ" (מה שהיא רי ב - א די, מושל-גָּבָל, לעורת פרעה. אבל ממכתבים
אחרים נגלה הדבר, שה"רביצו המצרי פַּחַ מַגְנָת א נתן את ידו בסתר לעבד-אשירה
ומאן לחוש לעזרתו של מלך-גבל בצר לו \*). ובאמת קיים מלך מצרים את מלכות
ארץ האמורי ביד עבד-אשירה ") בהאמינו, שיעלה בידו להשיב את הסדר בארץ הפרועה
לשמצה מחמם המושלים הקטנים, שהיו נלחמים זה בזה. ועיבדה זו מוכיחה, שנתמך ראשצבא זה על-ידי מפלגה גדולה מילידי הארץ. עבד-אשירה לא אבד את זמנו לריק
ולאחר שלכד את עיר הצמרי שלח את ידו אל ערים אחרות מערי-כנען ושם מצור על
שתים מהן: שינת ה וא זמיה. לשוא התאונן מושל-גבל על אבדן עיר הצמרי, שהיא

<sup>1)</sup> בכתבי-היתדות בא לפרקים חי במקום אי.

Les Pays bibliques au temps d' El-Amarna (Revue ; האבדורם בספיו: 2 האבדורם בספיו: Biblique, 1908)

<sup>3)</sup> הזמן, שבו נכתכו האגרות. נמשך משנת 1410 לערך עד 1360, ואם כן הן מקיפות יובל שנים ויותר.

<sup>)</sup> השם הזה הוא, עברי ולא אשורי. האות תי בסוף השם נכתבת, אבל אינה נקראת בעבריה, בפיניקית, כמו גם בערבית, שם נכתב לפעמים גם "עבר-אשרתו".

<sup>5)</sup> מכתבים 68. 113. 6) מכתב 60.

המפתח לארץ-האמירי 1). והתחנן לפני פרעה, שימהר וישלח לו חמשים צמדי-סוסים מאתים רגלים, כדי שיציל את הערים הנצורות מיד מלך האמירי, כי שומע לא היה לו מאת פרעה אדונו. ודבר זה בלבד, שהיה די בחיל-עזרה קמן כזה לגרש את הכובש הנורא, מראה לדעת. שעדיין היו אז ערי-פי ני קי ה קמנית ודלות ובמה נחשבו לעומת ערי-הממלכה הגדולות שבמצרים ובנהרים ?—וסופו של דבר היה, שעבד-אשירה לכד את שיגתא, ואנשי עיר אומיה נשמעו לו והרגו את ה.חזנו" שלהם 1). אז חרדו כל ה״חזנו" מקידי-מצרים, ורי ב - א די הודיע. שכל ערי ההר וחוף-הים נתנו כל ה״חזנו". פקידי-מצרים, ורי ב - א די הודיע. שכל ערי ההר וחוף-הים נתנו את ידם אל המא-גאז ולא נותדו לו כי אם ג ב ל ושתי ערים זולתה 4).

בין כה וכה והרעב חזק בעיר גבל, עד שמכרו תושבי העיר את בניהם במחיר לחם לארץ יר מות א<sup>5</sup>). לא עברו ימים מרובים ומלך האמורי לכד את עיר בית אורח א , עד שנשארה ביד מושל גבל רק עיר בת רון לבדה. אבל הרעה קמה לריב-אדי מביתו. כי אויבים יושבים בתוך גבל עצמה בקשו להמיתו ולמסור את העיר לאויב<sup>6</sup>). כמעם כל ה-חזנו" השלימו עם עכד-אשירה, וה-חזנו" שב צי דון כבר נתן את ידו ל-מא-גאז' 7). באחרונה קרבו הכובשים עד עיר ע כו ואמרו לתפשה. רק אז הרגיש פרעה בסכנה ומהר לשלוח לעכו שלשים צמדי-סוסים וארבע מאות איש-חיל. ובה בשעה יצא מלך מית ני, שהיה בעל-ברית לפרעה, והגיע עד עיר הצמרי. אבל היא שב כאשר בא, כי לא מצא די מים לאנשים אשר עמו 8).

בצר לגכל התעורר הערביצו" אמנפה לבוא לעזרתה. אבל ריב-אדי מתאונן בצרק, כי משלשים צמדי-הסוסים, שנועדו לו, לקח הערביצו" עשרים ורק עשרה שלח לגבל <sup>9</sup>); מה שמוכיח שהיו פקידי-מצרים רומים הרבה לפקידי פרס ומורקיה בדורות המצוחרים. תוצאות המצב הזה היו. כי עיר בתרון השלימה עם עכד-אשירה ואנשיו חנו מסביב על גבל ללכדה. בעת צרה וצוקה זו הופיעו גדודים של אנשים מרחוק, שנזכרו בשם עצלמותו", כלומר שחורים, שבאו, כנראה, ממלוחא או כוש"); ואלה באו באניות מערי ארוד, צידון ובירות וערכו מלחמה עם עכד-אשירה בקרבת בתרון. במכתב 101, הערוך לפרעה, מסופר, שהעלמותו" הרגו את עבד-אשירה, שהמליכו המלך, ולא אנשי-הארץ".

הגה כי כן כא הקץ לכובש הגבור, שעשד בראש ה״חבתו" או ה״שוסים" והצליח ליסד מלוכה בעזרת ילידי־הארץ ב ל ב נון ובצפון ארץ פי ני קי ה. מאורע זה מבאר לנו את מהותן של ממלכות האמורי, שנוסדו קרוב לזמן ההוא במקומות אחרים, כמו ממלכות סי חון ועוג, בעזרת שבמי ה״שוסים". ולפי דעתי, יש גם ללמוד ממנו בדבר היחם שבין שכירי-הצבא המצרים מבני־כוש ובין מוצא ערי-הכנענים, שהתיחסו לכוש אף הם, כי כמו שנראה להלן, נמצא אז בערי חבל־הים מגדודי ה״פשי", שבאו למש אף הם, כי כמו שנראה להלן, נמצא אז בערי חבל־הים מגדודי ה״פשי", שבאו באניות־מלחמה 11). ויתכן מאד, שה״כושים" האלה שמשו יסוד למפלנה של ספנים שמשלו מאז בערי הפיניקים, ועל כן מיחסת אותם התורה לגזע בני־חם ועושה את ״כוש" הכנען" אחים (בראשית, י', א').

<sup>1)</sup> מכתב 67. 2) זהו פירושה של המלה "תפלי לדעתו של דורם. 3) מכתב 38. 4) מכתב 74. 5) נוף נארץ הדילתה במצרים. לדעת קצת. 6) מכתב 78. 7) מכתבים 83. 83 מכתב 85. 9) מכתב 85. 9) מכתב 85. 8)

Winckler Altorient. Forschungen, 11. .578 : עיין: .101 מכתב 101 .101

בנפול עבר-אשירה לא נפלה יחד עמו הממלכה שיסד, כי בניו, וביחוד עזירו (עוזר) הגבור. התיצבו בראש הגרודים ובאו בדברים עם מלך החתים ועם פרעה מלך מצרים 1). לשוא היה עמלו של ריב-אדי, שהצליח להשיב את עיר הצמרי והערקי, כייצאו לקראתוים ה-אדי וזימריד הי מושל צידון, והכריחוהו לשוב אל גבל בפחי-נפש. לאחר זמן מועט לכד פו בעל בן עב ד-אשיר ה אחת מן הערים שכבש אכיוי וחנה על עיר הצמרי לתפשה 2). ובינתים התיצבו אניות- א רו ד בפני ריב - א די ולא נתנו לחילו לעבור הלאה ולהציל את עיר הצמרי מרעתה <sup>3</sup>). <sup>ד</sup>באחד ממכתביודורש מושל, גבל-שישלחו גדורים לתפום את עזירו, שנעצר אז בדמשקי ואז ישוב השלום אל מכונו 4). זאת הפעם נשלחוי אמנם, שכירי עבא לעזרתו של ריב-אדי ; אבל הסוסים והמרכבות נפלו בדרך בידי בני עבד-אשירה -בני=עבר לערבין בידי אנשי ארץ סורי (בידי אנשי ארץ בידי אנשים נמסרו לערבין בידי אנשי ארץ אשירה הלך וקשה על עיר גבל. באחד ממכחביו מתחנן מושל עיר זו, שישלחו לו עשרים מאנשי "מולוחה" (כושים) ועשרים מצריים לשמור על העיר <sup>6</sup>). בעת ההיא תפש עזירו שנים-עשר איש מאנשי-גכל ודרש המשים שקל זהב כופר-נפשם. וכשעלה כיד ריב-אדי לשלוח חיל עזרה לעיר הצמרי, באו אניות צור. צידון זבירות וחפסו את אנשי הצבא של מלך גבל <sup>7</sup>). הכל התחברו נגד מושל גבל- גם האכרים, יושבי=הארץ השמיים. גם ה.שומים" וגם ח.חזנו" הציקו לו מכל עברי עד שלא נותרה לו בלתי אם עיר גבל לבדה "). לשוא מתאונן ריב־אדי על גורלו המר ומזכיר לפרעה. ש.לא רק האלים לבדו ולא השמש (רמז על פרעה) הושיבוהו על כסא גבל. כי בעל ת-גבל היא אשר המליכה אותו ורק לו משפט המלוכה בארץ, (). אחריתו של מושל גבל, שהוא לבדו הגן על חבל-הים מפני הכובשים, היתה מרה. ולאחר שעיר הצמרי שבה ונפלה בידי עזירו <sup>10</sup>) מרד בו גם אחיו וריב-אדי הוכרח לברוח מעירו ומולדתו ובאחרונה, בהיותו ב צ י ד ו ז, נפל ביד מבקשי נפשו <sup>11</sup>).

אז מלך עזירו על ארץ האמורי בהסכמת מלך מצרים ולכד את עיר גבל<sup>10</sup>). אחר=כך תפש גם את עיר בירות, צור וצידון, בעוד שפקדייהן המצרים (הייחזנו") ברחו באניות, כמו שנראה ממכתב של אבי־מילכי או אבימלך, מושל-צור<sup>18</sup>). ובעוד זימריד ה. ה.חזנו" בצידון, מודיע לאדוניו, שכל הארץ כבר נכבשה ביד ד.סא-גאז"<sup>11</sup>) מביא מושל-צור את דבתו רעה אל פרעה, באמרו עם הספר, שגם ייחזנו" זה נתן ידו לעזירו<sup>16</sup>). עובדה זו אינה יחידה במינה ובדרך כלל נראה מן האגרות, כי כותביהם, שהתאמרו להיות עבדים נאמנים לפרעה, יזמו בסתר לתת ידם אל הכובשים זהיו עוזרים להם לגאול את הארץ מעבדות-מצרים.

כאשר הממלכה נכונה בידי עזירו. מהר והודיע לפרעה, שהוא מקבל עליו לשלם הוא עצמו את מכסת כל המסים. אשר שלמו ה.חזנו", שמשלו לפניו, כולם יחד 1. הוא כותב לדדוו. בא-כחה של מצרים, שיעשה את חפצו ויבנה את הריסות עיר הצמרי, שחרבה בימי-המלחמה 1.). אבל למרות התרפסותו לא רבה אמונתו של

<sup>1)</sup> מכתב 103. 2) מכתב 104. 1) מכתב 103. 4) מכתב 103. 5) מכתב 107. 6) מכתבים 107. 108 ; סורי" ווא שם אום לפנים. ווא קוראים לה אשור. ומזה נְצא (

<sup>5)</sup> מכתבים 107, 108; "סורי" ווא שם ארם לפנים. וש קוראים לה אשור. ומזה יְצֹּא ם סוריה.

<sup>6)</sup> מכתב 108. 7) מכתב 141. 8) מכתב 111. 9) חמכתב הקודם 10) מכתב 132. 11) מכתב 162. 12) מכתב 144. 13) מכתב 145, 14) מכתב 144. 15) מכתבים 147. 148. 16) מכתב 157. 17) מכתב 159.

מלך מצרים במושל גכור=חיל זה, ועל־כן קרא לו לבוא אליו למצרים ויעצרהו שם ימים רבים. עד שהתפשטו גדודי הגוחשי וה״סורי בצפון ארץ כנען ועזירו הורשה לשוב לארצו ולהשיב את הסדר על מכונו. אבל הוא מהר ויכרות ברית עם מלך החתים, שובילולומה 1) ומרד במלך מצרים. אחריכך התחברו עזירו ואתקמה. ראש סיעת החתים בקדש אשר בלבנון, וישפכו את ממשלתם על הארץ בעזרת מלך=החתים 2). אז הקים מלך מצרים לשמן לו את נאמו אז הי שככש את מדינת חלב בצפון-סיריה; אבל כבר תש כחה של מצרים, והפרעות רבו בכל ארץ כנען. ואמנם החלק השני של אגרות תל־אל־אמרנה כולל בתיכו את ספורי המהומות והמבוכות, שלא פסקו מאז לשים שמות בכל הארץ. בצפון, בארץ ה א מ ורי וחבל-הים, משלו עזירו ואתקמה ומלאו את הארץ מלחמה ושור. בארץ כנען גופה (כלומר. בארץ-ישראל) קם איש חתי בשם לפיה (3 בראש גדודי שומים כובשים והפיל את חתיתו על כל הערים מסביב. אבל באגרות, שהריץ ארתא -חיפה ") מירוש לים, נוכרו גרודי השוסים" האלה ביחור בשם החבירי", בעוד שבצפון קראו להם בשם "מאַ-גאו" ל). מושל זה מתאונן כי לביה שהיה מעין נציב מנציבי פרעה מסר את ארצו שלו ואת ארץ השכמי (שכם) לגדורי ה״חבירי״. ואחר־כך החריב את ערי שינמו (שונם ?), בירקונא (בני-ברק) וערבו (6) וילכוד את גיתי רמונימה (נת-רמין) בעזרת תני (או תועי), מנהל-הארחות אשר לפרעה 1. והנה לתועי חתן ושמו מלכי אל, אשר ארתא־חיפה מביא את דבתו רעה אל פרעה באטרוי שגם הוא נתן ידו ללביה, אשר מרד כמלך "). פרטים אלה מוכיחים. שהמצב היה דומה בארץ־ישראל גופה לאותו שראינו מצפון לה ובהר: נציבי־מצרים ומושלי־ הארץ התקוממו על ממשלת פרעה בעזרת ה-מא־גאז' או ה-חבתו' בצפון, ובדרום קראו לעזרת ה-עבירי" או ה-שוסים" (שסו). להלן נראה את היחם שבין שני מיני ה-שוסים"

בעת המצור על עיר מגידו נהרג לכיה, כמו שנראה ממכתבו של בירידיה מלך מגידו 3, אבל בני לביה ומלכיאל עשו כמעשה בני עבד־אשירה: תפשו את המשרה בירם. הם כבשו את ערי-הארץ ומסרו אותן כיד ה"עבירי", שהשמו את ארץ המלך בלי חמלה 9).

בראש הסיעה הנאמנה למצרים עמד א רת א=חים ה, מושל ירן שלים, שתפקידו בנגב דומה לתפקידו של ריב־אדי בגבל. הוא היה איש מלחמה והגן על ערי ארץ הנגב בכל כחו <sup>10</sup>). אבל מלך מצרים נהנ פוליטיקה כפולה. בו בזמן שנלחם ארתא=חיפה את מלחמת המלך, תמך פרעה ביד שוא רדת א החתי ממפלגת מלכיאל. ומעניין הוא הדבר. כי במכתביו שלו מתאונן ראש־צבא זהי כי אַרתא־חיפה הוא אשר מעל מעל במלך וגרם להלחם בו ובאנשי־בריתו <sup>11</sup>): כאשר שלח אותו פרעה

<sup>.</sup> מכתב 169. (13 מכתב 102. 2) מכתב 289.

<sup>3)</sup> הוא "עכר־חיבה" או צרד חיבה", על-פי קריאת דורם ("ארר" הוא "עבד" באשור ת המערכת).

מכתב 253 (ש"חבירי" ויסא-גאו" הם דבר אחד—הוכיח ווינקלר על-פי חפירותיו בכו עיאאזקיוי. המערכת).

<sup>. 241</sup> מכתב (6 .250 מכתבים (7 .264 .263 מכתבים (240 .250 מכתב (6 .250 מכתב (141 .261 .261 .261 .261 .

<sup>(9</sup> מכתבים 287, 289, 280) מכתב 280. 11) מכתבים 281—271

ללכיד אח קיל תו (קעילה) יצא ארתא=חיפה להלחם בו ולא שם לב למצות המלך אשר בידו 1). ומושל ירושלם מצדו מתאונן אף הוא על "העולו אשר עשו מלכיאל ושוארדתא לארץ המלך אדוני בעלותם על ערי גזר, גימתי (נת) וקילתו (קעילה)"). וכעבור איזה זמן תפש שוארדתא את רובותי (חברון קרית ארבע) וינופף ידו על ירושלים 3), בעור עיר בית שנת ענתות?) מהרה ותתמכר לו 1).

ואולם פרעה לא עזב את שימת-המדינה הקילוניאלית בעלת שני הפרצופים של מצרים, שנוסדה ביחוד על המריבות והסכסוכים בין מושלי הארץ. לחנם שואל ארתא-חיפה בתום, אמתי או מדומה: "למה זה יאהב המלך את החבירי וישנא את החזנו ? האמת היא. שכל כוונתו של פרעה היתה להחליש את כחות כל הסיעות גם יחד על ידי מלחמות-השערים, שלא פסקו ביניהם. כי מה שאירע לריב-אדי בגבל אירע גם לארתא-חיפה בירושלים: שניהם נשענו על "משענת קנה רצוץ" – על מלך מצרים. זה האחרון לא מהר גם לרוחתו ולישועתו של מושל ירושלים, והצרות באו עליו כתומן. אנשי הכשים 6) התנקשו בנפשו"), בעוד שערי ל כי ש, איש ק ל ון ו ג זר היו מספיקים מזון לשונאו?). כל הארץ מ שרי (שעיר?) ועד גי נת וי כי ר = מי ל (גת-מספיקים מזון לשונאו?). כל הארץ מ שרי (שעיר?) ועד גי נת וי כי ר = מי ל (גת-נרמל?) התיצבה כאויב למושל ירושלים 6). זימרידה, מלך ל כי ש, שהיה בעל בריתי, נהרג על-ידי עבריו, שנתנו את ידם אל החבירי 10). היל-המצב. שהיה בירושלים, עזב את העיר ללכת ל עזה 11). אין אנו יודעים, מה היתה אחריתו של מושל-ירושלים חתי זה. כנראה, נספה במלחמה או נהרג. בכל אופן רואים אנו מן המכתכים, שאויביו ורודפיו לא חדלו להיות בעצה אחת עם המצריים גם לאחר מיתתו. מ ו מ ב ע ל בן לביה היה אחר-כך המנהל את אורחות-המצרים, שהולכות לארץ-נהרים 12). בעוד שבני היה אחר-כך המנהל מר מצרים ונזכרו בהלחמם בשבמי השומים (מא-באז), שעלו מפון הארץ 11).

זוהי תמצית העובדות ההיסשוריות כדבר מצב ארץ כנען בדורות שקדמו לכניסת בני־ישראל לארץ־ישראל. בכל התקופה הסוערת והמלאה מלחמה ושוד הזאת לא מצאנו זכר להכרה לאומית או גזעית בכל רחבי ארץ כנען והאמורי-מספר התושבים היה מועם בערך והערים היו קמנות ודלות. ואולם מכל העדויות של תל־אל-אמרנה "וצא ברור, שהאכרים ילידי־הארץ בהר ושבמי בני־שם בערבה נשאו בקוצר-רוח את סבלותה של ממשלת־מצרים ואת הלחץ, שלחצו אותם הכובשים החתים והכנענים. וישישו לקראת כל כובש או ראש-גדוד, שעלה על הארץ ואמר לפרוק את עול הזרים מעל צואריהם.

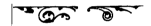
כל מה שעשו בעת ההיא הכנענים או החתים או גם הכושים מוכיח לדעת, כי אלה היו גדודים של אנשי-מלחמה, שתפשו את ערי-המבצר ואת ראשי-הדרכים בעזרת הסוסים והרכב, שהיו להם, או גם את ערי חבל-הים, שהגינו עליהן באניות. כל במושלים וראשי-הגדוד האלה דאגו כל אחד לבצעו ולנפשו ולא לטובת-הכלל, כי באמת לא מצינו בשום מקום עקבות כלל לאומי או גזעי מיוחד לבני־כנען. באמת לא מצינו בשום מקום עקבות החת חסות-פרעה ורובס היו נשמעים לממשלתו.

<sup>1)</sup> מכתב 280. 2) מכתב (290: 3) מכתב 289. 4) מכתב (290: 3) מכתב (290: 3) מכתב (290: 4) מכתב (290: 5) מכתב (290: 5)

ידע מלך מצרים, כי לא תכון ממשלת מועט של זרים בתוך סביבה של בני=שם מילידי הארץ מאז. ועל=כן בחר לתכליתו המרינית לחזק את ידי כל הראשים מילידי הארץ, בתקיתו, שסוף=סוף יעלה בידם להשיב את הסדרים ולשמור על במחין הנפש והרכוש.

והנה בכלל השבטים ההולכים ומנצחים את אויביהם מסביב ראינו את עם ה"שוסים", שנודעו בשם סארגאז" וסותו" בצפון ובשם חביר" בנגב. והשמות המועטים של ראשי הגדודים האלה. שהגיעו אלינו. כנון: עב דף אשירה, עזירו (עוזר), מלכיאל, פיבעל, וכדומה, — מוכיחים, ששפת רובם ככולם היתה מלכיאל, פיבעל, וכדומה, של בני אשור ובבל. והעובדה, שרוב מושליף הארץ, ולסוף גם נציבי-מצרים עצמם, התמכרו להם זה אחר זה, מוכיחה מצדה, שהשבטים האלה היו בני תרבות יד.עה, וביחוד בני הכרה עצמית מתמדת ותקיפה. נשאר לנו לברר את מיצא השבטים האלה, שראשיהם הצליחו לתת מרוחם על כל הארץ ולחבר את חלקיה המופרדים והנבדלים אלה מאלה.

(עוד יבוא).



# מִקְרָשִׁי.

הַשִּׁירָה! אַהְּ—מָקְנָּם מֵחַיִּים דִּנְּבָרִי. זֶּךְ תָּמִיד זֵב נִדְבָּה וְנַעֲנָה אָבִיאּ

כּי דוֹמֵר הָאוֹר שֶׁלֹ הַחַיִּים כּמַחַש – וּנְעִימִים לִּי אוֹרֵך וְצְבֵּךְ נַּם יַחַר:

אָם שֶׁטֶשׁדְצְָדָּרִים הֵיּכְצֵּךְ תַּוְיִריתַ – אָם שֶׁטֶשׁדּצְָדָּרִים הֵיּכְצֵּךְ תַּוְיִריתַ

וָכִי בִין־הַשְּׁשְשׁוֹת אַפְּלוּדָּית בּוֹ שְׁרוּיָה – וַכִי בִפַּק הָאַפְּלוּדִּית דִּי חֲטוּדָה וְרְצוּיָה...

וְנָעִים זַּבֵּב בְּמִקְרָשֵׁךְּ וְנָעִים זְהַקְשִׁיב אֶל מַשַּק הַשְּׂרָפִים הַדָּאִים —

בַּמְשׁוֹרָבִי דוִר־בּוִר. שֶׁם נַפְּשׁוּתָם וְדָּמָן – מָמִּוֹבַּח־אַרְנָּמָן אֶל מִוֹבַּח-אַרְנָּמָן

וְגֶחָלָּיִם בְּפִיהֶם לְהַדְּלִּיק הָאוֹרוֹת בְּנִשְׁטוֹת הַבָּאִים בֵּית־תְּפְּלַּת־הַדּוֹרוֹת ...

> וְנָעִים לְּלָּבִּי לְּמְצוֹא בָּנַת־בְּּדִידוּת: לְהַצִּיבַ בָּה מִוְבְּחִי חֶרֶשׁ בִּיחִידוּת:

וּבְאִשִׁי –נַחַלְּתִי שֶׁשְּׂרָפִי לִּי הַבִּיא – שָׁם תַּעֲכֶּה עוֹצַת־יְבְבָבִי שִׁיר־בְּאֵבִי

וְדִּמְעוֹתֵי תִּפּפְנָה. לְאֵל ְקְרְבֵּן־תְּפְּלָה. – וְנַפְשִׁי מְפֹּרָרָה מָאִיָרָה כְּבַתְּחִנָּה.

שמעון גינצבורג.



# סְרֵנִי־מוֹעֲרִים בְּכִתְבֵי־הַקּוֹנֶשׁ אַ

(המשך).

### מאח

# ר"ר שמעון בֶּרנפֶּלד.

ג) חג המצות או הפסח. כן זונו של החודש היה החג' כשהלבנה במילואה: "יום הכסא" (משלי, ז', כ') או סחם "כסא"="כסה" (תהלים, פ"או ד'). בליל החג כשהיתה הלבנה במילואה כעוגה, היו מקרשים איתה. זה היה גליל התקדש הג" (ישעיה, ל'. כ"מ): היו מקבלים אותו בשירים ופזמונים. מנהג זה נתקיים להם מימים, שהיו עוכרים ללכנה. בזשן מאוחר נדחה מפני החודשי ולא נשחמרו אלא שלשה חגים: הגירמצותי הגיהקציר והגיראסיף. הג המצות היו חוגנים בחודש האביבי כשהיה השמש במול-מלה. מומן שהיחה להם עבודת-דאדמה קבע קבלו את שנת החמה. כי סדר עבודת האדמה תלוי ב.תקופת השנה", שנת החמה. ואין ספק, שבומן קדום כבר היו נוהגים להשלים את שנת הלבנה עם שנת החמה. מה שהיו עושים כל העמים, שהחורש היה להם חודש ממש. ירח ימים. השלמה זו היתה על-ידי עבור השנה: מזמן לזמן הוסיפו עוד חודש אחד על חדשי-השנה. זה לא נעשה בסדר קבוע, כנהוג בימינו; אלא היו מעברים את השנה לצורך, כשראו. שאין חודש־האביב בזמנו. במעמד השמש במול טלה. מנהג זה קבלו שבשי־ישראל בלי ספק מעמי-כנען. עם בידואי אינו צריך לשנת החמה ואינו בקי בחשבינות כאלה. חג המצות הוא חג= רטנע. בחודש דאכיב, "בהחל חרמש בקמה", היו מכיאים מן החדש מתכואת" הארץ שהתבכרה והחהילו בקצירה, ומביאים "מנחה חדשה" ליראתם. לאחר שנתישבו בני=ישראל באוץ כנען וסגלו להם את התרבות הישובית, שבעיקרה היתה אז עבודת-האדמה. קכלו בלי ספק גם את דמגדג היפה של חג-דאביב. היו מכיאים את "עומר ראשית קצירם" אל המקרש באיזה מקים שהיה. שהרי בימים הראשונים עוד לא היה לרם ,בית-הכחירה", מקדש מרכזי, מיסודו של ספר דברים. נראה, שהיו נוהגים לאפות "עוגות מצות" מן החדש, ועל שמן נקרא דג זה בשם יחג=המצית". על חג זה נצמוו בעשרת הדברים נטופס ראשון: את חג ומצית תשמור; שבעת ימים תאכל מצית [כ] אשר צויתיך, למועד חודש דאכיב—כי בחודש האכיב יצאת ממצרים" (שמות. ל"ר, י"ח). בצווי זה אנו מכירים נוסח קדום שנשתנה בטופס שני. עיקרו הוא: "את חג המצות תשמור', בלי פירוש, מהו חג המצות (כי דבר זה ידעו אז די צרכם), ובלי בירור יסודו ההיסטורי של חג זה. ואך בומן מאוחר עשו את דהמכע לחג-היסטורי. הצווי עצמו קדם בלי ספק לספר דברים; אבל השעמים ההיסטוריים הם מספר זה (מ"ז, א'). וגראה, שבזמן קדום היו מכיאים לא רק "ראשית קצירם" ביום חג המצות, אלא גם ראשית בהמתם-בכורות צאנם ובקרם. ונצטוו לפדות בכור חמור בשה. כך היו באים אל המקדש, "ולא יראו פני ריקם". מסכה זו נקבעו דיני פטר-רחם בין צווי חג-המצות

לצווי חג-השבועות (שם, שם, י"מ-כ'); אלא שנקכע קודם לצווי זה גם צווי שמיות השבת: "בחריש ובקציר תשכות. עיקר שכיתת השבת היו בימים ראשונים "בחריש ובקציר". במופס אתר אנו מוצאים צווי זה בפרשה אחרת (שם, כ"ג, י"ד-ט"ז). בפרשה זו עוד נקרא חג הישבועות בשם ״חג הקציר"; ומזה אנו למדים, שבעיקרה קדומה היא. בניגע לחג המצות באו בצווי זה אותם השנויים מיסודו של ספר דברים. שאנו מוצאים בפרשת עשרת הדברים בטופס ראשון. זולת זה החסירו כאן ענין מתנות = בכור. אבל בכל אופן אנו רואים: א) שאין זכר כאן לפסח והצווי מדבר רק בחג - המצות; ב) שאין זכר כאן לאיסור חמץ בפסח. אפילו שיהיה בצווי שבעת ימים תאכל מצות" מעיקר הנוסח הקדום (מה שאינו בלי ספק), הרי אין זה. מחייב איסור חמץ, ומכל שכן כאותו החומר. שנקבע בו בזמן מאוחר – שיהיה החמץ בבל יראה ובל ימצא" "בכל גבולך". להלן יבוררי שאיסור חמץ בפסח שייך לזמן מאוחר קרוב לדור עזרא ונחמיה. בניגע לחג הפסח שצרפו בומן מאוחר לחג המציח, מיצאים אנו תחלתו בספר דברים (מ"ז, א"ח"). גם בפרשה זו שלמה יד המסדר האחרון של התורה והוסיפה בה דברים, שנטל מתורת-כהנים. עיקר נוסח הפרשה בטיפס ראשון הוא: "שמור את חודש האכיב ועשית פסח ליהוה אלה"ך: כי בחודש האביב הוציאך יהוה אלהיך ממצרים לילה. וזכחת פסח ליהוה אלהיך, צאן ובקרי במקום אשר יבחר יהוה לשכן שמו שם. לא תוכל לזכוח את הפסח באחד שעריך, אשר יהוה אלחיך נותן לך. כי אם אל המקום אשר יבחר יהוה אלחיך לשכן שמו שם תובח את הפסח בערב. כביא השמש מועד צאתך ממצרים. ובשלת ואכלת במקום אשר יבחר יהוה אלהיך בו-ופנית בבוקר והלכח לאהליך. ששת ימים תאכל מצות וביום השביעי עצרת ליהוה אלהיך; לא תעשה מלאכה". מז שהוא בחוך הציוי הזה (לפנינו פסוק ג' עד פסוק ד') וראי שאינו שייך לעיקר הפרשה. הוא מפסיק את המשך הדברים וסותר במקצת למה שלאחריו. זה יבורר להלן. בכל אופן אנו רואים. כי בסוף ימי בית ראשון, בזמן מלכות יאשיר, היה הפסח נוהג בתור חג עממי. ובימים הרם נעשה בו שנוי מתאים לכל התביעות הדתיות שבם' דברים. אמרו לעקור את הג-הפסח מכל ערי ארץ-ישראל ולקבעו דוקא בבית= הבחירה בירושלים. נוהג היה העם תחלה לזבוח את הפסח ולאכלו בכל מקים. דבר זה היה עושה כי'ד בניסן בערבי אמנם. נצטוו בני-ישראל על עלית־רגל ברג המצות; אבל לא כל העם היה עולה "לראות פני יהוה". וכל-שכן שלא כולם עלו דוקא לירושלים. כמה מקימות קדושים היו בארץ-ישראל, והעם היה בא שם גלראית פני יהוה". בימי יאשיה עשו פסח בירושלים בקבוץ כל העם. ובפירוש נאמר בספור המעשה הזה (מל"בי כ"ג, כ"ב — כ"ג): .כי לא נעשה כ פ ס ח הזה מימי השופטים. אשר שפטו את ישראל, וכל ימי מלכי ישראל ומלכי יהודה; כי אם בשמונה-עשרה שנה למלך יאשיהו נעשה הפסח הזה ליהודה בירו שלים". ואין אנו נוקקים לאותו הספור בדברי=הימים ב' (ל', א'-כ'). שגם בימי הזקיה עישו את דפסה בקבוץ כל העם (אפילו מאפרים ומנשה) לירושלים, למרות מה שמסופר שם הדבר "באותות ומיפתים", כי נועץ המלך וכל הקהל לעשות "פסח שני" (מה שודאי לא היה בימי בית ראשון). זה סותר לגמרי למה שנאמר מפורש בספר מלכים ב', שלא נעשה כפסח דוה מימי השופטים וכל ימי מלכי ישראל ויהודה ער שנת הי"ח למלך יאשיהו. כספר דברים אנו מוצאים את

142

מהו ענין הפסח אנו למדים מפרשה זו: זכח עממי. שהיה נוהג בחג המצות: היו זוכחים צאן ובקר ואוכלים במסבת משפחתם. ובימי יאשיה הקפידוי שיזבחו אותו דוקא בבית־הבחירה בירושלים. על שום מה נקרא זכח עממי זה בשם פסח" לא נתחוור כאן. כימי בית שני לא ידעו עוד מובן שם זה ודרשו בו: "והיה כי יאמרו אליכם בניכם: מה העכודה הזאת לכם? ואמרתם, זכח פסח הוא ליהוה, אשר פסח אליכם בני ישראל במצרים בנגפו את מצרים—ואת בתינו הציל"... (שמות. יבי על בתי בני ישראל במצרים בנגפו את מצרים—ואת בתינו הציל"... (שמות. יבי מחוור בזמן מאוחר. במאורע היסשורי. בס' דברים תלו את קביעת חג המצות או חג הפסח מחוור בזמן מאוחר. במאורע היסשורי בס' דברים של זכה הפסד בפרט אהד של מאורע במאורע יציאת־מצרים. וכאן תלו את-כנוי השם של זכה הפסד בפרט אהד של מאורע זה. כל ענין תמוה זה, המתת כל בכור מצרים ופסיחת יהוה על בתי בני ישראל ב מצרים, אל היה ידוע בדורות הראשונים. בס' דברים לא היו נמנעים מלהזכיר מאורע גדול כזה, אפילו שהיה נודע להם בימי בית-ראשון בצורת איזו מסורת-אגדה. לי נדמה, שבנידון זה אין לנו עסק במסורת-אגדה עממית, אלא היא המצאה מזמן מאוחר.

למעלה ראינו, שחג חודש־האכיב היה .חג=המצות'. נראה, שתחלה היו מקריבים לחם=מצות על המזכח מראשית הקציר. אחר=כך נהגו לאכול שבעת ימים מצות. ובזמן מאוחר. כשדרשו במוכן השם פסח. דרשו גם במעם אכילת מצה שבעת ימים. בס' דברים הוסיפו (מ"ז, א'-ד'), שזהו "לחם=עוני", "כי בחפזון יצאת מארץ מצרים"- זהו דבור סתום. וגם לא שמענו מעולם, שהמצות הם "לחם=עוני". לעיניו של מסדר ס' דברים שהוסיף את המקראות האלה,—וכאן הם שלא במקומם. —היה הספור בס' שמות (י'ב, ל'ד ול"ט): "וישא העם את בצקו מ רם יח מץ, משארותם צרורות בשמלותם על שכמם"; "ויאפו את הבצק, אשר הוציאו ממצרים, עוגות מצות. כי לא חמץ: כי גורשו מ מצרים ול א יכל ול הת מ ה מ ה". זה ענץ ,חפזון", האמור המסדר.

איסור אכילת חמץ בפסח לא היה נוהג בימי בית-ראשון. נאמר בדרך כלל:
"לא תזבה על חמץ דם זבחי ולא ילין חלב חגי עד בוקר" (שמות, כ"ג, י"ח).
ובמקום אחר הוא אומר: "לא תשחט על חמץ דם זבחי ולא ילין לבוקר זבח
חג הפסח" (שם, ל"ד, כ"ח). הרי שבתחלה היו נזהרים שלא לזבוח דם הזבח על
חמץ ושלא להלין חלב הזכח עד הבקור. זהו מנהג קולמי מזמן קדום, שלא נתחוור
לנו טעמו. בזמן מאוחר אמרו: "לא תשחט על חמץ דם זבחי ולא ילין לבוקר זב ח
חג הפסח". אותו המנהג הקדום, שלא להלין חלב הזבח וזוהי אזהרה לכהן שמעלה
את החלב לגבוה), נתרחב אחר-כך לצווי שלא להלין לבוקר את זבח הג-הפסח. צווי

זה קבעו בימי בית שני גם בס' דברים (מ"ז א'-ד'): "לא תאכל עליו חמץ" (תחלה "לא תזבח על המץ דם זבחי"; "לא תשחט על חמץ דם זבחי", ולסוף: ילא תאכל עליו חמץ"). יולא ילי מן הבשר אשר תזכח... לבוקר (איסור הלנת חלב הזכח נתרחב ונעשה לאיסור הלנת הבשר). אימתי קבעו כל חומר איסור חמין בפסח אנו יודעים עכשיו בדיוק. זה נעשה סמיך לדור עזרא ונחמיה. בשנה החמישית לדריוש (השני) מלך פרם (זוהי שנת 419 לפני התאריך הנוצרי) שלח חנני (או חנניה) אגרת כשם המלך אל א רשם הפחת אשר במצרים וצוהו על ידני ה ואֶחיו ביב לקיים את איסור אכילת המץ בפסח מערב ש"ו בניסן עד כ"א בו בערב (כתבי יב" אצל Sachau, עם' 40–36 גליון ו'). חנניה זה הוא כנראה, אחי נחמיה (נחמיה: א', ב', וז', יג), ואפשר שזה היה חנניה "שר הבירה" בימי נחמיה, שהעיד עליו נחמיה, .כי הוא כאיש אמת וירא את אלהים מרבים' (שם ז', ב'). לאנשים האלה היתה השפעה מרובה בחצרותיהם של מלכי־פרם. אין אנו יודעים, אם יצאו דיני פסח אלו מירושלים או מפרס; אך בכל אופן נת קיימו בתוקף השפעתו של "ירא= האלהים" בשושן־הבירה. נראה, שדרשו את הצווי: "לא תזבח על חמץ דם זכחי" והרחיבו אותו לצווי: "לא תאכל עליו חמץ". מזה יצא להם איסור גמור באכילת חמץ בשבעת ימי=הפסח. לא רק עליו", על בשר־הזבח, אסור לאכול חמץ, אלא גם "לא יראה לך שאור בכל גכולך" (דברים, מ'ז, ד'). בימים ההם נקבעה פרשת הפסח בס' שמות. מה שהוא בם' דברים בקיצור, כי כאן הכניסו רק שני פסוקים שלא במקומם, הוא בם' שמות באריכות-דברים. ואמרו, שלפני יציאת-מצרים נצמיו בני-ישראל לעשות את הפכח — זהו "פסח־מצרים". שלא ידעו אותו הראשונים, שהרי ודאי לא היו נמנעים מלהמעים דבר זה בס' דברים. אפשר שלא השניחו באיסור שחימת הפסח חוץ לבית-הבחירה והיו עושים את זבח הפסח גם בארצות=הגולה, כי לא נחשב בעיניהם זבח קרבן, אלא זבח־משפהה. על־כן דרשוי שאף במצרים עשו בני-ישראל את הפסח. איך שיהיה, בירושלים (אם אכלו את הפסח רק לפנים מן החומה) נעשו מנהגים חדשים באכילת הפסח. זו היתה לצירימוניה מיוחדת במינה. נהגו לאכלו בחבורה (שמותי י'בי מ"ו: "כבית אחד יאָכל"). כימי בית ראשון זכחו צאן או בקר ובשלו את בשַרם במים. אבל עכשו נהגו לקחת שה, "מן הכבשים ומן העזים" (שמית, י"בי ה'). אסרו לאכול אותו מבושל במים, אלא נהגו לאכלו צלי: אש שראשו על כרעיו ועל קרבו" (שם, שם, מ'), "על מצות ומרורים" (שם, שם, ח'). לא הוציאו מכשרו החוצה ולא שברו בו עצם (שם, שם מ'ו). נהגו לאכלו כליל-פסח בחבורתם בצירימוניה זו: מתניהם חגורים, נעליהם על רגליהם ומקלם בידם, ובאכילת חפזוז, כאדם נחפז ומוכן לצאת לדרכו (שם, שם, י'א). כל המנהגים האלה נתחדשו להם בימי בית שני. אחר דור עזרא ונחמיה. באיסור חמץ החמירו מאד: עביום הראשון תשביתו שאור מבתיכם, מיום הראשון עד יום השביעי" (שם, שם פ'ו). והפליגו בענשו של אוכל חמץ כי הכניסו בצווי שלפנינו גזר־דינם של העוברים על איסור זה: "כי כל אוכל חמץ — ונכרתה הנפש ההיא מישראל". זהו העונשו שקבעו בימי עזרא ונחמיה לכל המסרב להשמע לתקנות השרים והזקנים: "וכל אשר לא יבוא לשלשת הימים, כעצת־השרים והוקנים, יחרם כל רכושו והוא יבדל מקהל = הגולה" (עזרא, י' ח'). זהו עונש כרת האמור במצוות-התירה, שנקבעו מי מות עזרא ונחמיה ואילך. זבימים ההם קבעו אזהרה על אזהרה באיסור חמץ בפסח (ומכאן ראיה, שהיתה זו

גזירה חרשה). "שבעת ישים שאור לא ימצא בכתיכם: כי כל אוכל מחמצת, ונכרתה הגפש ההיא מעדת־ישראל—כגר וכאזרח הארץ. כל מחמצת לא תאכלו—ב כ ל מוש בותיכם (כלומר, ב כ ל א רצות = הגול ה, ולא כמשמעות "מושבותיכם" האמור בס' ויקרא, כ"ג, י"ד וי"ז) תאכלו מצות" (שמות, י"ב, י"מ—כ'). מצות יאכל את שבעת הימים, ולא יראה לך חמץ ולא יראה לך שאור בכל גכולך" (שם, י"ג, ז').

ד) חג = הקציר או חג - השבועות. מן החגים. שנתקיימו לישראל, היה גם חג-הקציר (שמות, כ"ג ש"ז). לי נראה, שבנוגע לשני החגים בראשית ימות-החמה (חגר המצות וחג-הקציר) נעשו שנויים ודחיות בהמשך-הימים. הכתוב אומר "בכורי מעשיך, אשר תזרע בשרה". ובפלל נקרא חג זה, בשם "בכורים" או יום-בכורים" (כמדברי כ"ח, כ"ו). ביום-הבכורים הביאו "מנחה חדשה" ליהוה (ויקרא, כ"ג, מ"ו), "לחם= בכורים" (שם, שם, י"ז וכ'). ובעשרת הרבדים במופס ראשון נקרא החג "ככורי קציר חמים" (שמות. ל"ד, כ"ב). ולפי זה אינו מחוור מה שנאמר במקום אחר (ויקרא, כ"גי י׳). כי הביאו בחג המצות מראשית הקציר אין ספק, שהתחיל הקציר בארץ-ישראל בחודש האביב ונמשך כמה שבועות. לפי טבע המינים השונים של תבואת הארץ. המנהג לא היה קבוע. הביאו בחג המצות "מנחה חדשה" בראשית הקציר, ויש שהביאו את המנחה החדשה בסוף ימי הקציר. ותחלה היו נוהגים לעשות את חג הקציר לא בסיון, אלא באייר. בכלל יש לדעת, שסדר-מועדים קבוע לא היה להם בימים הראשונים. רק בומן מאוחר התאמצו לקכוע את החגים. בזה נכין את הצווי: ש מור את חודש האביב". בסוף ימי בית ראשון קנעו את חג המצוח, שיהיה דוקא בחודש האכיב. אבל בסכה זו באו לידי מכוכה בנוגע לחג-הקציר. אין ספק, שכימים הראשונים היו עושים אותו בט"ו בחורש (אם באייר או בסיון) שהרי על זה הוא נקרא בשם "ח ג". אך מכיון שנתקל בחג המצות כן-זוגו אירע לו, שנעקר ממקומו, וומן מרובה היה תלוי ועומד בלי יום קבוע-

בס' דברים (ש'ז, ש'—י"א) נאמר: "שבעה שבועות תספור לך, מה ח ל ח ר מ ש ב ק מה תחל לספור שבעה שבועות ועשית חג שבועות ליהוה אלהיך... ושמחת לפני יהוה אלהיך, אתה בנך ובתך ועבדך והלוי אשר בשעריך והגר והיתום והאלמנה אשר בקרבך". מאימתי התחילו לספור שבע השבועות ?—"מהחל, חרשש בקמה", כלומר מתחלת הקציר. ואין זה תלוי ביום קבוע, אלא בכל שנה ושנה לפי מצב הזרע. כשנתבשלה תבואת הארץ והתחיל הקציר. והג זה היה רק בשמחה לפני יהוה, "במקום אשר יבחר לשכן שמו שם". היו עולים לירושלים ומביאים את זבחיהם ואת שלמיהם ומהנים מלחמם ומבשר־זבחיהם את הלוי ואת הגר, היתום והאלמנה. בכל אופן היתה זו תביעתם של מיסדי ס' דברים. בחג זה היה יסוד סוציאלי. על-כן ממעימים כאן: "מותכרת, כי עבד היית במצרים, ושמרת ועשית את החוקים האלה" (שם, שם, י"ב). "מו היה ערכו של חג-הקציר בסוף ימי בית ראשון. וכבר נקרא אז בשם חג-השבועות"

בימי בית שני, משהתחילו להרבות את העוך הקולמי של חגי־ישראל, קבעו להג-השבועות זמנו; עדיין לא בצמצום ובדיוק, אבל חברו אותו לחג-המצות. ביום הראשון לחג זה היו מביאים את עומר - התנופה. ו"מסחרת השבת", מיום הביאם את עומר-התנופה, יִפְּלְּרוֹ "שבע שבתות תמימות": "עד ממחרת השבת השביעית" יספרו חמשים יום ויביאו לחם - תנופה. לי נראה שבימי בית שני נהגו להביא מראשית הקציר, מראשית הקציר, מראשית הקציר, מראשית הקציר, מראשית הקציר, מראשית הקציר את עומר-התנופה; אותו הקריבו בחג-המצות. ובסוף הקציר, מראשית

ה ד. שי הביאו את להם-התנופה. זה היה בחג השבועות. ובמובן זה דרשו את דברי המקרא: יוהג הקציר, בכורי מעשיך, אשר תזרע בשדה" (שמות, כ"ג, ל"ד). כי עד מוף ימי=הקציר לא התחילו בדישה ולא אכלו מן החדש. ורק בהג-השבועות הביאו .מנחה חדשה". כלומר: מן החדש. וזה היה להם "ככורי מעשיך, אשר תזרע בשדה". המופרים פירשוי אמנם, את הדברים באופן אחר; אך פירושם אינו מחוור ואינו מסכים לפשומו של מקרא. כיוצא בזה גם בנוגע לקביעת היום. שבו חל הג-השבועות.

בכתוב אומר: "וספרתם לכם ממחרת השבת, מיום הביאכם את עומר= התניפה שבע שבתות תמימות תהיונה – עד מטחרת השבת השביעית. תספרו חמשים יום"... מוכן הדברים ברור: שלא יעשו את הג-הבכורים בסות השבוע השביעי, ביום מ"ט לעומרי אלא ביום החמשים, שהוא ממחרת השבת השביעית. בין פסח לעצרת (חכמי-התלמוד וגם יוסיפוס קראו להג השבועות "עצרת": מעם-הדבר . לא נתחוור עוד) "שבע שכתות תמימות". וכשהוא אומר: "וספרתם לכם ממחרת השבת", אין ספק, שמוכנו מיום הראשון בשבת, ו,ממחרת השכת" היא שבת בראשית כדעת-הצדוקים). שהרי אפילו אם נסכים לדעת-הפרושים, שיום-שוב נקרא שבת, איך נפרש את הדברים: "עד משחרת השבת השביעית"? כך סברו ודאי מיסדי-התורה עצמם. כי בפרשת קרבנות־החגים (במדבר, כ"ח, פ"ו -כ"ט, ל"ט) נאמר בכל חג ומועד זמן; אבל ביום=הבכורים (שם, כ"ח כ"ו) לא נאמר זמן (על זה רמז כבר הראב"ע בפירושו לתורה בסוף דברי וביחו עם הצדוקי). ככל ימי בית שני היו נוהגים לחיג את חג השבועות באחר בשבת. הם ספרו שבע שכתות תמימות ממחרת אותה השבת. שחלה אחרי יום עומר-התנופה. כם' דברים לא נאמר בחג-השבועות זמן כל עיקר, אלא שבעה שבועית "מהחל הרמש בקמה". בתורת-כהנים קבעו זמן החג בתחלת החודש השלישי. לכל המאוחר, אם חל יום ראשין של פסח בשבתו היה יום הככורים בששי בסיון; אבל אם חל באחד כשבת, היו מוסיפים עוד קצת ימים עד "ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר-התנופה".

הים טורים התאמצו לקבוע את יום הג-השבועות בדיוק ולהמציא לו יסוד הים טורים דתי. שהרי בתור חג הקציר אי-אפשר היה לחוק זה להתקיים בארצות-הגולה. כבר בררתי בכמה מקומות, שתורת-הפרושים היתה היהדות האוניווירסאליח, שהתפשטה בארצות-הגולה ונתקיים ה ביסודה האוניווירסאלי. תורת-הצדוקים היתה היהדות הארצי־ישראלית, שהיתה מחוברת ומקושרת בשעל-אדמתה: יהדות החלויה בארץ. אילמלא גברה היהדות הפרושית אחר חורבן הבית. ודאי שלא היתה היהדות מתקיימת, כמו שלא נתקיימה דת-השומרונים. ובבטול היהדות היתה מתכטלת גם האומה הישראלית. כמו שעברו ובטלו עם-השומרונים וכת-הקראים (כי שניהם עשו את היהדות מקומית ובהעקרה ממקומה, ומאדמת־יניקתה. נמולה היתה מן החיים). מה שלא עלה בידי הפרושים כל ימי הבית (כי בפני הבית היתה יד הצדוקים תקיפה) עשו אחר החורבן. נראה שהסנהדרין של יבנה תקנה. שהג-השבועות חל תמיד בששי בסיון, ו"מטחרת השבת" הוא ממחרת יום-שוב ראשון של פסח. ומעתה חדל חג זה להיות "חג-הקציר" ונעשה יום מתן=תורתנו": המציאו לו יסוד היסטורי=דתי רב=ערך. חשבון-הימים, שיהיה ממחרת יום-מוכ של פסח עד חג השבועות חמשים יום וחג זה יהא חל בששי בסיון, אינו ודאי גמור: אבל אפשר לקבלו. נאמר בספור מעמד הר-חיני: "בחודש השלישי לצאת בני=ישראל מארץ-מצרים, ביום הזה, באו מדבר-סיני" (שמות. י'מי א').

עיין מה הזה" דרשו, שהוא ראשיחודש סיון, מה שנראה כפשומו של מקרא (עיין הראב"ע ושד"ל בפירושיהם לתורה). ביום הזה" עלה משה אל האלהים, ויהוה בשר אותו מחן הורתוי משה חזר אל העם ודבר אליו את דברי יהוהי והעם ענה על זה: ייבל אשר דבר ה' נעשה" --- וישב משה את דברי העם אל יהוה' (שם. שם. ח'). ולאחר שהסכים העם לקבל את התורה, צוה יהוה למשה: .היו נכונים ליום השלישי. כי ביום השלישי ירד יהוה -על .הרסיני (שם, ישם, י"א). אותו. יום שלישי היה. לפי חשבון-חכמינו, בששי בסיון כי קצת ימים עברו בהצעת דברי יהוה לפני העם והולכת תשובתו של העם אל יהוה. מובן, שאין כאן דיוק-זמנים היסמורי. אבל חכמינו עקרו את חג-השבועות מיסודו הטבעי, שהיה חג הקציר. חג מקומי בארץ-ישראל, והעמידו אותו על יסוד היסטורי-דתי. שיהיה חג רוחני משותף לכל ישראל בארצות-גלותו. מה שעשו במקרא בנוגע לחג-המצוח, שהמציאו לחג ראשית הקציר יסוד היסמורי רב-ערך (.כי בחודש האביב הוציאך יהוה אלהיך ממצרים"). עשו הפרושים לחג-השכועות. במוכן ידוע עשו את החג הזה יותר אוניווירסאלי מהג-המצות. יציאת-מצרים היא מאורע לאומי ישראלי; אבל גלוי-שכינה ומעמד הר-סיני הוא מאורע חשוב לכל האדם. וכשנצחה תורת-הפרושים אחר חורפן הבית נשחכח היסוד המבעי של חג-השבועות לגמרו. "ריח-השרה" שכו, שהוא מורגש כל-כך בהצעת חג השכועות בתורה, נדחה מפני הרעיון המוסרי. שנעשה בסיס לחג. אין ספק בדבר, שנקבע רעיון זה בקרב בני-הגולה עוד בפני הבית. והמאורעות המדיניים – חורכן הבית וגלות הסנהדרין מירושלים ליבנה סייעו לכך. -- הרת הנוצרית קיימה את חג-הפסח. שהיה חביב כל-כך על העם, אלא שהמציאה לו בסים סודי-דתי: תחית המשיח ביום השלישי לצליבתו. וגם את חג השבועות קיימה. אבל בקביעתו הצדוקית שיהא חל באחד בשבת, ובתכנו ה פרושי. שיהא זכר סימכולי למאורע רוחני: שפיכת רוח-הקודש על תלמידי המשיח, שילכו אל העמים בשליחותו וישמיעום את הבשורה'.

(סוף יבוא).



## נואל הדם.

. 7100

(מקבוצת יבני־ערב')

I.

שמש גדולה ואדומה כדם שקעה לאמה במערב. כפת־השמים הכחולה נמתה על שורות ההרים. שעמדו מסביב ל כ פ ר = עיון וכסו את עין־הארץ. והשמים היו בהירים. שקופים ומהורים ואף סימן כל-שהוא של עב לא העיב את מהרם. ורק בקצה־המערב, מעל לשמש השוקעת. נתלתה בשמים כעין פס־יר... ואצבעותיה בולמות דקות. ארוכות וגרמיות, והן ממפמפות מפות, מפות של דם....

והיד המשונה, שנתלתה בקצה השמים המהורים, הפילה אימה על השֵּיךְ מַג' אִיבְרַהים לבית איובי שכרע ברך ברגע זה על גג־ביתו השמוחי על המרבד הירוק הפרוש לרגליו, ופניו כלפי הדרום לשפוך את שיחו לפני קבר הנביא, שם בּמֶבָּה הרחוקה. כל מעיניו היו בתפלה; ובכל זאת לא היה יכול להסיח דעתו מן האות המשונה שנגלה לו בקצה=השמים. עוד כשעמד לרחוץ את רגליו, ידיו ופיו במי- הכד הקרים בפינת הגג מערבה ולהתכונן לתפלה, נפל מבטו על כתם קטן. אדום והבהב, שעל השמש השוקעת. וכשהתחיל להתפלל נהפך הכתם פתאום לאותה היר האיומה, שהיא מטפטפת טפות של דם...

השיך חג' אִיבּרהים מתפלל בדבקות: הוא כורע ומשתחוה בהתלהבות מרובה ועוצם את עיניו בכל מאמצי־כחו. תפלת־לחשו ספונה יגון נפשי עד אין קץ וחפלתו הרמה דמתה לזעקת־שבר. הוא משתדל לצמצם את מחשבתו במראה הקבר הקדושי שראהו בימי־עלומיו—ואינו יכול. העינים נמשכות מעצמן מן הדרום אל המערב ומסתכלות במחזה האיום אשר בשמים... ונדמה לו, שהיד מכוונת רק אליו ושהאצבעות האיומות מספטפות את מפות-הדם על ראשו...

...! סְשַׁפַר אַלאַה אַליעוים ---

לוחשות שפתיו בדבקות גדולה מן הראשונה וממעמקי=נפשו מתפרצת צעקה של בקשת רחמים מאת הקבר הקרוש, שם בדרום, ומאת האלהים האחד, שם במרום, כי יצילהו מן האות הזה אשר בשמים...

השמש שקעה, היד נעלמה. במקומה נמתח קו דק של עב אפור ושקוף, שהלך ונבלע לאמ־לאט בתכלת=השמים. והשיך עדיין הוא עומד זקוף במקומו, על גג= ביתו, ופניו כלפי הדרום. ידיו כפותות על בשנו בצורה של זוית חדה ועיניו עצומות

בדביקות, והוא ממשיך וממשיך את תפלת לחשו. כאילו סוף לא יהיה לה לעולמים. והלחש שקט הוא ושלו. ומעל הפנים הצחורים, המעוטרים זקן לבן. סר חורון=הפחד. והוא כורע ומשתחוה בשובה ונחת. לבו נח. וכשגמר את תפלתו נכלע גם העב האפור ואיננו. תפלתו נשמעה. הוא נצל מן הרעה, שזמם לעשות לו השמן.

ושרשרת ההרים אשר מסכיב שלחה את צלליה לשפוך את ממשלתם על פני העמק ועל פני כפריעיון, המתנשא על גבעה נשאה אשר בלב-העמק. הצללים הבאים מארבעת הצדרים הולכים ומתאחדים ועוד מעט ובלעו את כתם־האויר, החופף עדיין על הכפר. ואז תבְּלע כל הסביבה בתוך דמדומי=הערב. הפלחים התחילו חוזרים מעכורתם בשדות, שהם משתרעים לכל אורך העמק ורחבו ועולים פסים, פסים גם במורדי־ההרים מסכיב, וצמדי־הבקר, החמורים והגמלים עוברים לפניהם כשהמחרשות על גביהם. וכולם מתכנסים ומתקבצים מסביב למעין המים החיים, הניבע לרגלי הכפר, ששם המעין נקרא עליו, להשקות את המקנה. להתרחץ מאבק-היום ולהתקדש לסעודת הערב, שריחה הנעים בא אליהם מן הכפר ומגרה את תאבונם לאחר=יום של עבודה קשה ומפרכת.

השיך גמר את תפלתו. קפל את המרבד וישימהו בפנת-הגגי חזר והבים כלפי הדרום וכלפי המערב, נאנח אנחה של הקלה וירד למטה אל חצרו שבראש הגבעה, כמאה צעדים מן הכפר. בשער החצר ישב על המחצלת. בצל התאנה, נמל בידו את הגרילה. שם את קצה-המקטרת בפיו ושאף אל קרבו את ריח ה"מומבק".—ועיניו משומטות מרחוק על העוברים ושבים מן השרה. כל אלה. כל בני-הכפר, אריסיו הם. הם עובדים את החלק הגדול של אדמתו. נחלת-אביתיו, ומכניסים אל אסמיו שנה בשנה את החלק החמישי מכל היבול. ואת החלק הקמן חורשים וזורעים "חרתיו", שבירי-שנה, תחת הנהלת בתו. בת-משק-ביתו.

הצללים הלכו וגדלו, הלכו ועבו. ולב השיך נח ושקט, וישכח לגמרו את האות המבשר רע, ויוקל מעליו ויישב לו.

### II.

הכפר, עשוף דמדומי־הערב, נשתחק. רק לעיסת הבקד, הקשור אל האבוס, שעוד מעט וישוב וישָלח אל השדה למרעה־לילה, הפריעה את הדממה. ואולם בחצרו של השיך נמשכת המולת־היום. השיך יושב על מחצלתוי בצל תאנתו. זפי המקטרת של השיך נמשכת המולת השין קשבת לקילות המגיעים אליו מן החצר הפנימיתי אשר ממנה פתוח השער אל עבר פני השדות. הוא שומע את געית הפרות והשורים ששבו מן השדה, ואת געירת החמורים, שבאו עמוסים משא לעיפה; את צעקות התרתים ואת קול נפילת השקים המלאים ארצה; את אנקת הגמלים, הכורעים תחת משאם, את הצלצול העגום של פעמוניהם אשר בצואריהם ואת הקול המפקד של בתון הצופה הליכות כל הבית והשדה. השיך נאנח. וקשה היה לעמוד על טיב אנחתו. אם באה מתוך הנאה או מתוך צער. פניו שקטים. עיניו שלוות. והאנחה באה כאילו

והגה נשמע קול השער הפנימי, שסבכ על ציריו ונגעל לאחד שהוצא הבקר אל המרעה. וקולות∍הרועים וקול פקודתה האחרונה של הבת מתו באויר. דממה בכל החצר. ומאחורי הבית יצאה הכת וכצעדים מהירים וחזקים נגשה אל השיך. זקופה היא כתמר ומחרוזת גדולה של מפתחות ברזל ועץ בידה. ומאחריה — זקן־החרתים, פלח בא בימים. חזק וחסון כאלון.

- האלהים יברך את ערכך. אַבּּאִי : —אמרה הבת בקול נעים, צלול ורם, ותשתחוה לזקן ותשק את ידו. וגם זקן≈החרתים השתחוה לו וישק את ידו.
  - ברוכה תהיי לי ולאלהים, בת-החיל!
- הנה המפתחות. כל האורוות והאסמים סגורים. האלהים שלח את כרכתו בכלי מעשי-ידיף. אף גמל לא נכישל ברכו. אף שור לא נפל בעולו. ואף פרה לא הפילה. וכל עבורת היום נעשתה כדרוש.

ומדי דברה מסרה את המפתחות לידי השיך.

הוא לקחן בתניעה של עבודת־קודש ויתלן על יחור של תאנה.

- שבח ותודה לשם אַלאַה על כל המוב והחסר. שעשה עמנו! אמר השיך. והמסובים ענו:
  - -- לא אלאה אלא אלאה וסעידנו מוחמד רסול אלאה --

ואז יבקש השיך כתנועת-יד אלמת את הבת ואת החרת לשבת על ידו על גכי המחצלת.

- אַלאַה יברך את ערככם : בּרך השיך את שניהם לאחר שישבו לפניו והם ענוהו קול אחר:
  - . , ! וגם ערבך . —

ומאחורי הבית יצא ובא אחר מנערי החרתים וכד-מים וספל בירו. הוא שפך מן המים על ידי שלשת המסובים, שהושימון על פני הספל. והוא עם הכד והספל נעלם כלעומת שבא. ונגכ השיך את ידיו בקצה בגדו וגם הבת והחרת נגבו את ידיהם. ואז נפתחה אחת מפתחי הבית ועל המפתן נראה העכד אשר על הבית. מראהו שהור משחור. ובידיו מס-נחושת גדול, שעליו מאכלים שונים: פתות-לחם. ביצים צלויות, קערות מלאות לבֶּן" שמן-זית, חסה של עגבניות מרוחות, דבש וזיתים כבושים ודבלי־תאנים ותמרים. ואת המס העמיד בתנועה של חרדת-קודש לפני בעליו, על פני המחצלת. נפוג אחור ונעלם בתוך הבית. וידי המסובים שלוחות אל ה,פתות", כורכות אותן בין האצבעות ימובלות אותן חליפות באחת מכל הקערות. ודמסיבים אוכלים אותן בכל פה, ודומית מתושלת מסביב ככשעת-תפלה, ושום דבר לא יפריע את הלעיםה השקשה של שלשת המסובים; ואף הם עצמם לא יוציאו הגה מפיהם. ורק כשנתרוקנו כל הקערות ועל המם נערמה ערמה של קליפות-ביצים וגרעני זיתים ותמרים חזר ונראה העבד על הסף, ובא אל אדוניו, ולקח את המס הריק. ואחריו בא הנער והכד והספל שוב בידיו ושפך עוד פעם מים על ידי המסובים, ואלה רוחצים חפעם גם והספל שוב בידיו ושפך עוד פעם מים על ידי המסובים, ואלה רוחצים חפעם גם

את פיותיהם וזורקים את המים מן הפה לעבר המחצלת. והשיך נאנח אנחה של הקלה ואומר:

- אַלְחַמִר לאלה! ---
- והבת וה.חרת' עונים אחריו כדבריו וכלשונו.

השיך שלח את ידיו אל הנרגילה. שם את המקמרת בפיו ולאחר ששאב מריח ה,מומבק" פעמים ושלש, אמר:

- ראיתם עם שקיעת-החמה, כמרומי-השמים, את היד המפפשפת דם ?
- יד ? . . איזו יד ? —תמהו ושאלו הבת וה,,חרת'י והאחרון פער את פיו ... לרוחה מתוך תמהון ...
  - האמנם לא ראיתם דבר ? שאל השיך בפחר.
    - לא. לא ראינו כלום...

השיך הוריד את ראשו ונשתתק. האמנם נראה האות הזה רק לו ורק אליו ... ...

- מהו סימן זה, אַבְאִי ?...
- םימן של מלחמה... אין זאתו כי מלחמה תהיה בארץ...

ומחשבה קשה נחקעה במחו של השיך: האמנם עתידה מלחמה זו לבוא רק עליו ? במי ילחם ומי ילחם בו ?

### ·III

זקן=ההרתים חזר לחצר הפנימית וקול נחרתו נוסף על מקהלת הקולות של החרתים. הבת רפדה את משכבה למעלה, על גג-הבית. והלכה לישון. וגם העבד השחור עשה את משכב אדונו, המון כרים, כסתות ושמיכות, ונעלם. ורק השיך עדיין יושב על מקומו. בצל-התאנה, קצה-המקמרת בפיו והנחלת שעל-פני בקבןק=הנרגילה לוחשת ומבריקה באישון לילה. השיך תפוש מחשבות-עצב. מה פשר הדבר ומה האות, שהראו לו היום מן השמים?

מכרון אחד. שבמשך שנים רבות היה כרקב בעצמותיו ואחר-כך נשכח לאמ, לאם. התעורר מתחת לגל-האפרי אשר כסהו. ועמד כמו חי לנגד עיניו:

לפני עשר שנים היה הרבר. בנו יחידו התעתד לשאת את בתו של השיך עבדאללה לבית סַלְּחִי, ראש הַהַּרְיָה, הכפר הגדול אשר בהרים. מכל הסביבה הקרובה
והרחוקה התאספו המון אורחים. רגליים ורוכבים, לשיש משוש עם שני השיכים. בני
כפר-עינן ודחריה, כל גברי מזקן ועד גער, רכבו מזוינים על סוסיהם. וכ"פַנְמַסְיָה".
אשר ערכו ביום ההוא במקום שנפגשו בני בית-סלחי, שהביאו את הכלה, ובני ביתאיובי, שיוו את החתן, לא זכרו אפילו הזקנים. אלפי יריות התרידו את האויר. עשרות
סוסים נפלו מהתיגעות. וקולות התרועה והששון, שבת-קולם חזרה מלב חהרים, היו
כקול תרועת־מלחמה. ושנים היו ראשי הגבורים ביום ההוא, שמשכו אליהם את כל
הלבבות וכל עין לא שבעה מראותם: החתן עצמו ואחיו הצעיר, של אבי-הכלה. קשה

היה להחלים מי מהם יפה יותר, קל יותר על סוסו וקולע יותר אל הממרה. ועיני כל הגערות הבימו בקנאה גלויה אל הכלה כשעברה לפני כל המון החוגג רוכבת על הגמלי המיופה בכל הפאר של בית-סלחי, ועיניה היפות, השחורות והכחולות, השגיחו אל כל ההמון הזה. הנערות התלחשו: "המאושרת!….. חתן כזה ודוד כזה!…. ויש מן הנערות, שהוסיפו מרוע-לב: "אולי מושך הדוד את לבה יותר מן החתן ""... כי גלוי וידוע היה לבניה, שעיני-דוד היו אורבות הרבה שנים לבת-אחיו ואף היא לבה נושה אליו. ורק מאבי-הנערה יצא הדבר להפיר את הלומות נעוריהם, כי בקש להתחתן עם הגי איברהים לבית איובי.

עוד ביום שלפני החתינה לא היה לבו של השיך חג' איברהים מוב עליו ולא ידע מה. ובערב, כשֶּיֶשׁב בחדרו. ראה והנה מספר כוכבים נפלו זה אחר זה מן השמים ויְרדו ונבלעו בתוך ההרים. ובנפילתם כאילו נבאו רעית לשיך. הלא נפשות אבותיו הם ... ולבו נפל עליו... ועוד הוא הוגה נכאים — והנה ממעל לראשו, מעל לעץ. נשמע לו קרקור משונה. מר צורח. של צפיר-לילה גדולה ושחודה, שהסתובבה למעלה על התאנה וכמוה לא ראה השיך מימיו... נשמה ערשילאית זו של מי היא?...

כל הלילה נדדה שנת-השיך. וכשהקיץ בכוקר ויצא לחצר הפנימית לפקוד על עבודת היום—והנה הרועה לקראתו ובשורה רעה בפיו: הטובה והיפות שבפרות הפילה. ועוד זה מדבר—ואורחת־גמלים באה ובשורה רעה בפי מנהיגה: הטוב שבנמלים נכיצל בדרך, כרע, נפל ורגליו נשברו.

אז החלים השיך לדחות את החתונה ולשלוח רץ למחוחן. כי מן השמים מעכבים. זיהי כי שמעה האשה את הדבר —ותתקצף ותמאן. הכל מוכן ומזומן —וכיצד ידחו את החתונה ויהיו לשיחה בפי כל ? — וגם פני החתן חורו כשיר כאשר שמע את עצת אביו...

והשיך כמל את רצונו בפני רצונם, חכש את סוסו ויצא עם כל הקהל לקראת הפלה.
וכשכל ההמון הוחגג הלך לדרכו נראתה פתאום במרומי השמים צפור גדולה
ושחורה, שהסתובבה באויר מעל לגמל ומעל לכלה וקרקרה קרקור משונה. ראוה
הבחורים ותמהו: כמוה לא ראו בימיהם. ראוה הזקנים ויניעו ראש. ולבות-הנערות
הדרו. וכשהבים חג' איברהים אל הצפור נפל רוחו: הלא זוהי הצפור, שהחריהה
אתמול את מנוההו ...

מי הבחור, אשר יקלע אל הצפור ויירה בה ולא יוסיף .... נמלטו הדברים מפי השיך — ופני כל הזקנים חָוֶרוֹ. אבל מרם יספיקו למחות בידו — ושני הרובים של החתן ושל דוד הכלה נמתחו למעלה והתכוננו אל המטרה — ויריה הזקה החרידה את האויר. ואחריה — השניה... כל הראשים הורמו למעלה... מן היריה הראשונה, ירית החתץ, התחילה הצפור להסתוכנ באויר סבוב משונה —ופתאום התהפכה ונפלה כאבן כבדה ישר למטה . . .

רעם של קולות־שמחה התפרץ מפי הבחורים, אבל עוד טרם עברו קולות־השמחה התפרץ מפיותיהם... החתן ישב מתנועע על אוכף סוסתוי פניו חורים כמות ומצוארו מזנקת קלחת של דם... היריה השניה של דוד־הכלה קלעה בו... אין זאת, כי סוסתו נכהלה מן היריה הראשונה וקפצה הצדה—וירו של הקולע דעדה ונפלה... ועוד שרם יספיקו המסובים למהר אל החתן והוא נפל שדוד מעל סוסתו וכל רוח חיים אין בו...

גום, גום, גום, גום!\*)—נשמעו צעקות מרות מפי מאות הרוכבים של בית־איוב'. העינים התיזו זיקות של אש עכרה וועם. החרבות נקשו זו כזו ומנעולי־הרובים רשרשו, והכל פרצו אל עכרו של דוד־הכלה, שישב על סוסתו חור וחרד וכל בחורי בית־סלחי שומרים עליו כחומה. עוד מעט ומלחמה איומה תתפרץ בין שתי המשפחות הגדולות בארץ.

והנה יצא האַיך הקדוש, אכו - רשיד, שקרבת-משפחה לו ולבית איובי ובא ממרחקים, מחברון העיר. לפאר את חתונת־קרוביו. והשיך קדוש ומכובד לא רק על משפחתו, אלא גם על כל הארץ. מהר החרמון ואפיקי הירדן ועד בואך נחל - מצרים. ויעמוד השיך בין שני המחנות ויקרא בקול גדול וחרד:

עמדו ואַל תזוזו ממקומכם! —

והבחורים עמדו כנד מזה ומזה ולא זזו ממקומם, כי נפל פחד קדושת השיך עליהם. והשיך הוסיף בקול חרד:

הנני משביע אתכם, בחורי בית-איובי, שדמכם דמי ורוחכם רוחי: אל תשלחו ידיכם אל הנשק, אל תשפכו דם נקי ואל תמיטו אסין על כל הארץ המלאה את כבוד בית=איובי ובית-סלחי. עיני עדיין לא כהו מראות והיטבתי לראות, כי רק בשגגה נעשה הדבר. עוד הערב נעיד ונושיב זקנים למשפט, מזקני שני בתי=האב ומזקני הסביבה, וככל אשר יחליטו כן יקים וכן יהיה.

בחורי בית-איובי נשמעו לקולו של השיך הקדוש על אפם ועל חמתם, כי איכה יחפירו את פני פאר-משפחתם? — ויקחו את מתם ויתנוהו על סוסתו וישובו אל כפרם. בראשם עבר השיך חג' איברהים, ששערותיו נהפכו לבן, ועל ידו רכב השיך הקרוש אבו-רשיר, נאון כל הארץ. ובני בית-סלחי שבו חפיי-ראש כלעומת שבא ....

ועוד באותו לילה ישבו הזקנים למשפט. שנים-עשר זקנים נבחרי בית-איובי ושנים-עשר זקנים נבחרי בית-סלחי, והשיך רשיר, שגם בית-סלחי נתן אמון בו, היה המכריע. כל הלילה נשאו ונתנו במשפט הקשה. ויש שנדמה, כי לשוא כל העמל

<sup>\*) &</sup>quot;נקמה-דם". "גאול־הדם" בלשון-ערב העממית.

ועם זריהת-השמש תפרוץ המלחמה, שתרוה דם את כל הארץ. כי בני בית-איובי דרשו את דם ההורג—דויהי מהי וקרוביו מאנו להסכים לכך- אבל השיך אבו-רשיד לא נח ולא שקט, וכשיצאו קרני-השמש הראשונות על ההרים נחרץ המשפט: ההורג בשוגג יכַלט על נפשו לעבר-הירן מזרחה ובמשך עשר שנים מהיום אסור לו לעבור את מעברות-הירדן ולדרוך במקים ששם חונים בני בית-איובי- והכלה תעווב לעולמים את בית-אבותיה והתיישב בבית השיך חג' איברהים וחהיה לו לבת, כופר נפש בנו, ואינה כולה להנשא לאיש אלא ברצונו ובהסכמתו של השיך.

הדבר הוחלט ונגמר. ועוד באותו יום באו כל בני בית-סלחי לכפר-עיון, ויזבחו זבהים מן הכבשים, אשר הביאו עמהם, ויכפרו את פני בני בית-איובי, ויאכלו וייטיבו את לבם. ולמחרתו הלכו כל בני בית-איובי לרהריה, ויזבחו זבחים מכבשיהם, ויאכלו וייטיבו את לבם. ויכרתו ברית-שלום, ברית סליחה ומחילה על הדם שנשפך, וישובו איש, איש לביתו ולעבודתו. הרוצח-בשגגה נמלט לעבר-הירדן מזרחה והכלה הלכה לשבת בבית השיך, חג' איברהים. והשיך הקדוש אבו־רשיד התארח כחודש ימים בביתו של חג' איברהים, כי פחד לעזוב את המקום בעוד הרוחות סוערים והאש בלבבות שמע מפי אביו:

לפני ימים רבים. בעוד אביו של חג' איברהים נער קשן היה, נפגשו בין ההרים אחד מנערי בית-איובי, רועה-צאן, ואחד מנערי כית-סלחי, רועה אף הוא, ויריבו ביניהם על חלקת שדה-מרעה. ויקם הראשון על האחרון ויכהו במקלו על ראשו ווילא הוסיף, כי המוכה נפל מת. ויאסוף הנער המכה את צאנו ויברח אל הכפר בעוד מועד. וישמור את הדבר בלבו ולא הגידו לאיש. והדבר לא נתנלה. בני בית-סלחי חשבי, כי שודד בידואי עיבר-דרך הרג את הנער. וגואלים וקרובים לא היו לו, אשר יחקרו וידרשו את הדבר. כי יתום נעזב וגלמוד היה. וכשגדל הנער-הרוצח ויזקן, ספר את הדבר, מרם הדבר. כי יתום נעזב וגלמוד היה. ומשגדל הנער-הרוצח ומקופה לתקיפה, ביום של שמחה לשיכים מבית-איובי, היתה צפור שחורה, גדולה ומשונה, באה ומחרדת את מנוחתם בקרקורה. ואיש לא ידע את דבר הצפור וחידתה ...

אז דע השיך הג' איברהים את דבר הצפור השחורה, שהרג אותה בנו על=
פי פקודתו, וישקוט בלבו- ורק אשתו לא יכלה להתנחם ותתאבל יומם ולילה על בנה.
ולקץ השנה שכבו עצמותיה באדמה הקרה ליד עצמות=בנה- והנערה-הכלה נשארה לשבת
בבית השיך. ונפשה נקשרה בו לאהבהו ולכבדהו ותהי נאמנת ומסורה לו כבת. ואף
הוא אהבה וינחם בה על בנו. וכשקפצה עליו הזקנה לפתע פתאום היתה היא מכלכלת
את כל הבית ואת כל העבודה הרבה. ושם הנערה רַשַּיָה.

אלו היו המחשבות הקשות. שתפסו את לב השיך בשבתו בלילה בצל-תאנתו מקשרת-הנרגילה בין שפתותיו והגחלת שעל הבקבוק לוחשת. ונוצצת. IV.

השמש עמדה על פני ההרים. השמים היו מהורים ושקופים. האויר .מת"י והחום

התחיל להציק לכל היקום. הכפר התרוקן עוד עם זריחת החמה. עת חרישת-הקיץ וזריעת הדורה והשומשמין היתה. ואין הפלחים מאבדים בזמן הזה אפילו שעה קלה אחת לחנם- רק אילו זקנות בלות נראו ליד המזבלה. כשהן מוריקות את זבל החצרות. ושני זקנים, האחד צולע והשני סומאי ומקלות עבים בידיהם, שרכו רגליהם לאמם לבית-האורחים בתקוה לבלות שם שעה קלה בשיחה במלהי וכלב קמן, רזה וקצוץ-זנבי נגרר את-יהם כשלשונו תלויה מבין שניו ולחוץ. על השער של חצר-השיך עלה התרנגול והודיע בקול רם: שלום, שלום!"—ועל-כן המשיכו התרנגלות הבודדות לנקר במנוחה באשפה שברחוב. וגם בתוך החצר של השיך שקם ודממה. החרתים, הרועים ואף הבת יצאו כאור היום אל השדות. שני השערים, אל הרחוב ואל השדה היו סגורים. רק ליד הבית עמד ה"שחור" וינקה את המרבדים, הכרים, הכסתות והשמיכות. השיך גמר את תפלתו, ירד מעל הגג וחזר וישב על מחצלתו. על מצחו הלבן המקומם רחפה הראגה ופניו היו עיפים.

היאכל השיך את ארוחת-הבוקר? -- הזדרו לקראתו העבד.

השיך לא ענה דבר ורק הניע בידו לאות, שאין נפשו לאכילה. ושקע במחשבותיו. ופתאום התעורר וים את אזנו לשמוע: מקצה הרחוב נשמע קול שעמות פרסות סוס. מי הוא זה, הבא עכשיו, עם שעת-הבוקר ? ... ועוד שאלתו במחו —ובשער הפנימי נשמע קול-דפיקה.

לך וראיתי מי הוא הדופק שם, בשער, -- אמר השיך לעכד וים את אזנו -- לשמוע.

הישחור' הלך וחזר:

בידואי רוכב על סוסה ופניו עטופים שואל רשות לראות את פני השיך.
בידואי ? מה לו ולי ? . . . אין לבית־איובי משא ומתן עם בידואים. ולמה
פניו עטופים ? איזה דבר־סתר לו ? . . . ואולי בורח הנהו מגוֹם׳ ? . . . לבו גתעורר
לרגלי המחשבה האחרונה ויאמר:

-- פתח לו את השער ויבוא.

ה״שחור״ הלך והשיך תקן את מעיל־הבוקר הארוך שעליו, הניח את הגרגילה ושִׁם את פניו אל המבוא של החצר הפנימית. משם נשמעו קול שריקת״השערי שנסב על צירוי קול שעמת פרסות הסוסה על מרצפת החצרי קול דברים, ולסוף—קול צעדי״און צעדי-גבר, שהולך וקרב הנה השיך קם מעל מושבו וקרא:

- ברוך הבא בצל קורתי!
- תהי ברכת-אלאה שורה לעולמים תחת קורת ביתך, שיך חג' איברהים לבית איובי !

חבידואי האורח לא גלה את פניו ולא הסיר את ה.בַּפְּיָה' מעל מצחוּ ורק זוג עינים לוחשות כנחלי-אש נשקף מכין סדק המשפחת. והדכור אינו דבור של בידואי, אלא מכטא הפלחים אשר בהרים.

- מי אתה ומה שמך? ומה הדבר. אשר הביאך אלי ? ומדוע אינך מגלה את ——מי אתה ומה שמך? לא במדבר אתה, אלא בביתי, וכל הנוגע בך לרע לא ינקה.

ומדי דברו נפל האורח פתאום מלוא קומתו ארצה לפני השיך ויתפוש את רגליו וישק להן ...

פני השיך הַּוְרוֹ כפני מת וכולו רעד כעלה נדף... ברגע זה הכיר את האיש. שנפל לרגליו, וידע מי הוא: הלא זהו הורג = בנו... אכן, כבר עברו עשרת שנית-גלותו, וכמדובר אז, מותר לו עכשיו לשוב אל ארץ מגורי-אבותיו... השיך עמד דומם כעמוד-שיש, בלי יכולת להוציא הגה מפיו. והישחור חרד למראה-עיניו ומהר אל אדונו, כאילו רצה להצילו מן הסכנה המרחפת עליו... וכשהרגיש האיש השוכב על גבי הקרקע בצעדי העבד, נזרעזע כולו ואמר:

- אל יגע בי זה! אם אין את נפש שיכי לראותי בצל קורתו, יאמר אל יגע בי זה! הואכתי על עקב בואי ולא אוסיף ראות את פני הארץ הזאת העל האת הצליך...
- קום, בני. והסר את המכסה מעל פניך, וישבת פה עמדי. וסעדת את לבך עמי בכל אשר ברכני אלהי.
- ויקם האיש ויעמוד לפני השיך, ויתפום את ידו וישקנה, ויסיר את "כפיתו" ופניו. שזופים משמש ואמיצים כסלעי הבישו מתוך תפלה אל השיך.
  - ₹ הסלחת לי ולא תעלה את זכרון-חטאי על לכך
    - סלחתי. בני. כדבריך.
- אכן. אלהים שם את המלה בפיך. בגך אנכי עד סוף ימי. את נפישי הביאותי לך למנחה ואת חיי לכפרה. אם תשלהני אל האש והלכתי. ואם תציני לבוא במים ובאתי. בגך אנכי, כי ככה קראת לי.

והעבד השחור, שעמד ושמע את כל הדברים וראה את כל המעשה, מחה דמעה מעל עיניו וירץ אל הבית, ובעוד רגע נשמעה שירת הריחיים המוחנים את הקהוה השחורה.

## .7

השיך שכח את כעסו ואת צערו וישמע בחדוה ובתשומת-לב לכל אשר ספר לו אורחו ממה שעבר עליו במשך עשר שנות-נדודיו וממה שראה בעכר-הירדן מזרחה ובדרך בואך מֶכְּה ומדינה; כי עד לשם הגיעו רגליו. ודבריו הזכירו לשיך את ימי לעוריו. כשעבר בכל המקומות הרחוקים והקדושים הללו. וישאל ויחקור לכל האנשים הידועים ולכל המאורעות הכבירים. וכגדול התעניינותו של השיך כן רבו דברי האורח ויהיו כמעין מים מפכים. וגם העבד השחור, אשר מזמן לזמן הביא למסובים קהוה ריחנית, צמוקים, דבלי-תאנים. תמרים, דבש ומים קרים, היה מתעכב פעם בפעם רגעי"מספר ומכה

אוזן קשבת לדברי האורח הנפלא; כי גם נפשו בערה גחלים לדעת מכל הדברים הנעלמים הללו. השיך כבד את אורחו מן המוב. שהביא העבר, והרבה להזמין מן הממתקים והמגדנות השמורים עמו תמיד. והאורח אכל בפה מלא, כי רעב בדרך הרחוקה וככל אשר אכל נחה עליו דעתו ודבריו היו כמים חיים לנפשו העיפה של השיך. ויש אשר האורח יחדל מלספר על כל אשר ראה, ושאל וחקר לכל מה שנעשה במקומות האלה מיום שהלך מכאן, ולקרוביו ולמכיריו ישאל, ועל המאורעות יחקור. ויש אשר יפסיק פתאום, כאילו לא מצא מלים בפיו או כאילו בקש לשאול דבריםה ולא נועו... ושוב יתאושש ויחזור אל דבריו. ויש אשר השיך יביש אליו כתמה: "על מי או על מה אתה רוצה לשאול?" — אבל פים ישאל את אורחו—ושטף דבריו של זה ישה את התעניינותו הצדה. ועוד פעם רוצה השיך לשאול אותו: "מה הדבר המעיק עליך?" — ואינו מספיק: זרם של דברים ושל רשמים חדשים...

לסוף נשתתק האורח, נאנח והחליף רוח, כאדם עיף. שעבר בדרך רחוקה ואל משרתו עדיין לא הגיע.

- כמה עשית במכה הקדושה?
- שלשים יום ושלשים לילה.

ושניהם, השיך והאורח, נשתתקו רגע קט לזכר המקום הקדוש ושפתיהם רחשו תפלת-לחש-

יום עם זריהת-השמש, הייתי משתמח לרגלי הקבר הקדוש ושופך את תפלתי, ומתפלל בשלומך. אדוני השיך, ועל שפע ביתך, וגם בעד מנוחת נשמתו של המנוח. אחת היתה בקשתי מאת הנביא: להביא לי את מחילתי או לקחת את נפישי אליו. ובשלומה של... רשיה התפללתי.

פני־האורח דָּורו ומתוך תפלה ותחנה הציץ אל השיך. והשיך עיניו הוארו כשנגע באזניו השם היקר, ויאמר בחן:

- תפלחך נשמעה במרום. שלום לי ושלום לרַשְּיָה. וממנה, מידיה, כל השפע לביתי.
- ... עדיין בביתך היא ?.... ופני האורח אדמו וחורו חליפות מדי שאלו.
  - כן כת־משק־ביתי היא.
  - כלום ... עדיין ... לא? ---
- אל מה ירמזון מליך? ההיתה לאיש? לא .... רבים בקשוה ואנכי דברתי על לבה, והיא באחת: "ביתך —ביתי; בכל אשר תהיה אהיה וממך לא אלך". מתאבלת היא עדיין על המנוח...

האורה הוריד את עיניו. ופתאום הרים את ראשו בגאוה ובעוז ועיניו הבריקו כאש ויאמר:

שַיכי, מאת אלאַה היה הדבר זזה לך האות ... ומדי דברו פתח את חגורתו. מעילו וכתנתו, הסיר את הממפחת האדומה, הקשורה על חזהו, והוציא מן העניכה בקצה-הממסחת פסח נייר של קלף, הושים אותו לשיד ויאמר:

- ! קח וקרא שיכי, וראית ונוכחת, כי מאת אלאַה היה הרבר
- חתימת ירו של מי זו ? שאל השיך, כשפתח את הקלה, שנעשה כתום מרוב־שנים, והתבונן בו:
  - האם לא תכיר ?!
- ... הכרתי !... הלא זו התימת ידו של השיך אבו-רשיד הקרוש. שהלך למנוחתו עוד באותה שנה...
- חי אלהים וחי נפש אדוני. כי החתימה התימתו והכתב —כתב≃דו! הרים ולסוף התעמק בקריאה. פעם ושתים ושלש קרא בקריאה של לחש ולסוף הרים את קולו וקרא בקול רם:

"לשאר בשרי ולידיד נפשי, השיך חג' איכרהים לבית איובי, לך אשא את רברי היום, אנכי החתים-מטה, ואת אשר ישים אלאַה בפי אותו אגיד לך; ומסרתי את -הכתב למזכרת לידי האיש ההולך לגלותו הרחוקה, לחליל לבית סלחי- וזה הדבר: כעבור עשר שנות גלותו והאלהים ירחם עליו וינחהו בדרכו השובה וישיבהו לארץ . מנורי=אבותיו, אם עד היום ההוא לא תהיה רשיה לאיש —והיתה היא לאשת־חיקו שניהם יקראו על שמד ובנו את ביחד והקימו לך זיע. כי ככה רצון אלאַה. וכל זה כתבתי בעצם־ידי והתמתי עבד לאלאה, שיך חנ' מוחמד אבו - רשיד לבית־איובי. ידו של הזקן רערה כישהחזיר את הקלף ליד האורח. אבל פניו היו שקטים

ושלוים ואף מבט עיניו שקט. הוא קרא לעכד השחור ויאמר לו:

שלח את הנער אל השדה להגיד לבתי, לרשיה כי קורא אני לה לשוב הביתה. אלאה הזמין לביתנו אורח יקר. IV.

עוד לא צוה השיך לעכד לקרוא לרשיה -- וכבר הגיע אליה דבר בואו של הליל. אחד מנערי החרתים, שהלך לקחת מידי "השחור" את לחם הצהרים בשביל האנשים אשר בשדה, שמעה מפין דבר-בוא האורח הנפלא; וכאשר שב הנער אל השדה עמד והכריז על הדבר ברבים. והשמועה הגיעה ער לרשיה כאשר עמדה ליד שקי־השומשמים וחלקה את הזריעה במדה לחרתים. וכאשר שמעה את הדבר חורו פניה והיד האוחזת במדה - רטדה והפילה את המדה... החרתים הצעירים, שלא ידעו מכל מה שנעשה בבית אדונם, הבישו בתמיה אל בעלת-הבית, שלא ראוה מתרנשת מעולם. והזקנים גדו לה בלכם. רשיה התעודדה כרגע, חזרה ונטלה את המדה בידיה, הביטה כמבוישת אל המסובים, שראו בחולשתה, ואמרה:

--- האם כבר גדל היום, כי רעבתי וחלשתי וידי רועדת כיד־הזקנה? המסובים שחקו והיא חזרה ושקעה בעבודתה. אבל הדאגה לא סרה עוד מעל פניה, ועיניה שוטטו במרחקים, כאילו בקשה דבר-מה. אמר אליה במנוי־המרותי—אמר אליה בשניה את נכשלת ושוגה במנוי־המרותי—אמר אליה בקן־החרתים והבים בה בתרעומת.

היא נבוכה, נכלמה, הבימה אל השמש, שעמרה באמצע-השמים, ואמרה:
— שעת־הצהרים הגיעה... ילכו החרתים לאכול את לחמם.

וכשכל החרתים נקבצו למקום האחרי מסכיב לערמת-ה.פתות'. קערות החסה וכרי־המים התחמקה רשיה מתיך הקהל ובצערים מהירים הלכה לקראת הכפר. ושוב דבימו אליה הצעירים בתמיה, כי דרכה היתה תמיד לאכול את לחם-הצהרים בשדה. ביחד עם החרתים. כאחת מהם. והזקנים הכימו אחריה במניד-ראש. ופני זקן-החרתים זעפים. רשיה עכרה כמהירות את השדה, הגיעה למעין והתעכבה רגע, כאחות מחשבת־ ספק. אחרי־כן רחצה את סניה ואת ידיה ותט הצדה. לא לעבר הכפר הלכה. אלא לעבר בית ֿהעולם. והיא באה עד לקברי הבץ והאַם. ותעמוד על ברכיה ותחבׂק את הקברים, ותדביק את פניה הלוהשים אל האבנים הקרות. ושפתיה לחשו תפלה אלמת כלי אומר ודברים... ופתאום פרץ זרם-דמעות מעיניה וירחץ וישמות את פניה הקשים והשוופים. וכאילו דטהרו פתאום הפנים מאבק העבודה הקשה, שדבק בהן במשך עשר השנים ויַקשה אותן כפני גבר. דפנים רכו ואדמומית ענוגה זרחה פתאום על לחייה וכאילו חזר אליהן יפי-עלומיהן. וניצוץ הודלק באישוני-עיניה, שהיו ככבויים... ושוב פרץ בכי מפיה, והפעם —מתוך צעקה מרה, עד שחרדו הצפרים הבודדותי שנקרו בין הקכרים, והתרחקו מעליה בצריחה... ורשיה השתמחה מלוא-קומתה על האדמה. ותחבק הליפות את קברי הבן והאסי ותבקש מהם רחמים על נפשה ועוד על נפש מישֶהי... וכשנסתם מעין-דמעותיה התרוממה מחוך החלפה גמורה, ותשב על עקב-בואה, ותנש שנית אל המעין, ותרחץ את פניה ואת עיניה, ותסתכל בככואתה. שהסתמלה בפני המים, ותתקן את מטפחתה, ותלך בצעדי־און לקראת הכפר. והנה נער רץ ובא 

היא עמדה לפני השיך והבימה ישר אליוי בלי להסב את מבמה ובלי להסתכל ב ז ה, שהרגישתו עומד מן הצד ומבים אליה ומצפה לדבר-מה. והשיך הבים בעינים פקיחות מתוך תמהון אל פני בתו: כאילו לא הכירה – ככה נשתנו פניה מאז הבוקר... דומה שהוא רואה שוב אותה היפהפיה הפורחתי שראה פעם רוכבת על הגמל המקושט ועיניה השחורות והמוכחלות נוצצות כאש · · · הזאת היא הפלחה המנושמת ושזופח השמשי שהיא צופיה יום-יום את הליכות משקו? מי שנה את פניה לפתע פתאום? – ולבו הזקן התרכך ויחם ורחמיו נכמרו על העומדת לפניו, כאילו היתה באמת יוצאת הלציו · ומיפות חמית ירדו מן העינים הזקנות וצרבו את הפנים המקומשים. אור עיניו כאלו דעך ויאמר להתעלף . · אבל הוא התחזק והתאוששי פנה אל הנערה העומדת לפניו, ויאמר:

בתי, הבישי וראי: התכירי את האיש הזה, העומד לפנינו ?

- רשיה הפנתה את פניה המלאים חרדה כלפי העימד ומבים אליה בעינים קודחות.
   התכירי אותו, בתי ?
  - בן, אבאי ...
- הלא זהו דודך, אחי=אביך, אשר... בוא הנהי חַלִּילי קח את ידה... תני לו את ידָך בתי... והנה גם ידי עמכם... מהיום הזח והלאה אנו שלשתנו—
  החום המשולש... מאלאַה 'צא הדבר, בני... ככה היה רצונו, ואין דבר, אשר
  יעמוד בפני רצונו... ברוכים תהיו לי שניכם... ואלאַה ישלח את ברכתו לכם
  ורביתם ופריתם והייתם לברכה בארץ...

בעוד שעה יצא חליל מחצר השיך, רוכב בדרך לדהריה, פניו גלווים ועיניו גוצצות וכולו אומר כבוד ונצחון.

ולמחר קראה רשיה לכל נערותיה והן ישבו לתפור, לארוג ולרקום את מוהר־ חתונתה. והשיך התחיל לפקד על העבודה וכאילו שב לימי-עלומיו.

## .VII

עברו שלשים יום. הזמן המיועד לחתונה הגיע. כל המלאכה וכל התכונה כלתה. מחר יהיה האות הזה.

וכבוקר ערכ יום החתונה, קם השיך משנתו ורוחו רעה עליו. ולא ידע. מה הדבר, שעכר את רוחו. עד היום היה עליז ושמח והשתתף בכל ההכנות המרובות לחתונה, כי החלים בלבו לסדר חתונה, שכמוה עין לא ראתה ליופי ולחוד. ומה זה היה לו פתאום? – ועיני רשיה, הנמויות תמיד אל השיך, הרגישו מיד בשנוי – ולבה נתמלא דאגה. רוחה אינה טובה עליה רוב הימים. לבה מבשר רע, ואינה יודעת מה.

ולאהר הפלת הערב. כשהשיך ישב למטה בצל-תאנתו, נגשה אליו, ותעש לו את הנרגילה. ותגיש לו את כוס-הקהוה. ותשב על-ידו. רק לעתים רחוקות מאד, כשהיתה תקלה במשק או כשקרה מקרה של אסון בכפר, היתה יושבת ככה על-ידו. ואת ראשה הורידה למטה.

- מה לךי בתי? למה התעצכת פתאום? מחר יום-אָשרך! —
- ותכרע הבת על ברכיה. ותאחז ביד השיך ותשקנה, ובכי עגום וחרישי התפרץ מפיה... השיך חרד לבתו:
  - בתי, מה לך ?... מי ומה המר את רוחך?
- אדוני אבי, אין פניך היום כתמול שלשום ... רוחך לא פובה עליך מאז הבוקה... אנא, אל תסתיר דבר ממני אם המעשה לא לרצון לך אל תעשהו... קרא נא ל ו עוד הלילה ואמרת לו: לך לך אל המקום, אשר ממנו באת, ואל תשוב הנה כל ימיך, כי הבת—בתי, במחיר דם=בני קניתיה, ולך לא אתננה...
- אל גא תדברי ָככה, בתי !.. אָשרי... אַל תגידי ככה... אין בלבי אל גא תדברי ַככה, בתי !.. אָשרי... אַל תגידי ככה... אין בלבי עליו כלום. מאַלאַה יצא הדבר ומי ישנה כאן, לממה, את אשר נגזר שם, למעלה ?.. ויימב לבה של רשיה בדברי הזקן, ותפול לפניו ארצה, ותבך רב בכי, בכי-אושר...

והשיך נזכר, ששכח להכין עוד דבר=מה לחתונה, ויקרא לזקן=החרתים, ויקרא ל"שחור" וגם למַבָּח. שהזמין מן העיר הקרובה, ויצו עליהם לעשות את כל הדרוש. ורוחו שב אליו. ורשיה דמתה, כי כנפים צמחו לה פתאום... וכה קל לה וכה שוב... ותעף ותרוץ ממקום למקום, ובכל מקום=בואה באו הששון והתנועה עמה...

התעורה השיך פתאום משנתו. הכר מתחת לראשו כה קשה כאכן.... והכסתות מתחתיו מקומטות ולוחצות... כיצד סדר לו ה"שחור" את מטתו ?... ורשיה אין לבה היום אליו, לבקר את משכבו ולתקנו, כדרכה יום-יום...

הזקן תקן את הכר מראשותיו ואת הכסתות מתחתיו, עצם את עיניו והתאמץ לישון... אבל השנה נדדה מעיניו... לאחר רגעים מספר חזר והקיץ... מה היה לו ?.. זעה קרה כסתה את פניו ואת מצחו, ראשו סחרתר ולבו דופק... מה היה לו ? מה קרה ? מה מעיק עליו ? האם חלה ?—מימיו, זה לו שישים שנה, לא ידע כל מחלה וכל כאב... הוא משש את ראשו ואת בשנו. אינו חש בשום מקום... מה לו ?—הוא התכווץ, והתכסה בשמיכתו, עצם את עיניו ויישן. וייקץ עוד פעם. אז ישב על משתו בחרדת נפש. את ידיו שלח ימינה ושמאלה, לפניו ומאחריו, ויחפש וימשש בתוך החושך כאילו בקש לתפום ולאחון במישהו... מי זה היה כאן ?... מי לחש על אזנו דבר מר ? הם... הנה... שוב... והקול כה ברור וצלול...

-- מהר תתן את כלת-בנך לאיש, ששפך את דמו ארצה לעיניך...

השיך רעד כעלה גדף. קם, לבש את סודר=הלילה שלו, נטל את מקלו ביד האחת ואת הפנס. שהצית בו אש, בידו השניה, עבר את כל החצר, דפק על כל האסמים ועל השערים, בקש בכל עבר ופנה—ולא מצא דבר... על פתח=הבית ישן העבד, ליד האסמים והאורוות שכבו החרתים ולמעלה, על הגג, ישנה "בתו" ובת=צחוק של אושד מרחף על פניה... לבו של השיך נתכווץ... והוא שב אל מטתו: רק נדמה לו... מקסם=כזב.. והוא פשט את סודרו, שכבי התכסה בשמיכה ועצם היטב את עיניו. צריך לישון הלילה—מחר כה רבה העבודה...

אכל פרם תדביק התנומה את עפעפיו—והלחש האיום חוזר ונוסר באזניו... מי הוא זה ואיזהו המחריד את מנוחתו ? וכלום עשה דבר נגד רצונו של אלאַה ?...

ולפתע פתאם נזכר בדבר, שהקפיא את דמו בעורקיו... כיצד שכח את הדבר עד עתה? וכיצד לא הזכירהו בו איש מקרוביו? לא נועזו... והוא, השיך הזקן, המנוסה והרגיל, שתמיד הוא מזכיר לאחרים את חובותיהם, שכח את חובו שלו !.. הלא מנהג בידי בני בית-איובי מאז לבקר את קברי קרוביהם קודם החתונות שבמשפחתם ולבקש את מחילתם... ואת הדבר הזה שכח הוא, השיך, הפעם... כיצד שכח?

ויתרומם השיך בהחלמה נמרצה. וילבש את בגדיו. וינעל את נעליו. וישים את התרבוש על ראשו, רפתח את השער החיצון, ויצא אל הרחוב-

הלילה היה ליל-חושף, האחרון בחודש. עלמה כבדה רבצה על כל היקום ותכלע את השיך, ותעיק עליו, ותלהץ אותו מכל צד. אכל עיני הזקן חודרות, החושף

לא יפחידן, ורגליו יודעות את הדרך מעצמן. וילך השיך בצעדים מדודים ובמוחים לקראת בית=העולם. לבו היה עז ורק הד-צעדיו, בת-הקול הגלמודה, שחזרה ובאה אליו. השרתה עליו רוח נכאה. עוד הוא כחמשים צעד מבית הקברות—ופתאום הגיע לאזניו קול=תנועה משם... ולא קם בו עוד רוח... מתחלה אמר לשוב הביתה, אבל אחר=כך התחזק ונכנס בצעדים מאוששים אל בינות לקברים. והדבר, שנגלה לעיניו לא הפחידהו ולא הפתיעהו; הוא היה מוכן ומזומן לכך. האם ו הבן ישבו שניהם על גבי קבריהם ופניהם כבושים בקרקע. וכשהרגישו בו, הרימו את ראשיהם והבימו ישר אליו. פני ה מרים ומלאים הבעה של הפתעה ושל בקשת-רחמים כא זו בעודנו רוכב נפצע על סוסתו...

לב-השיך נפל. הוא בקש לשבת אצלם — ולא יכול: רגליו לא נשמעו לו. אמר להגיד להם דבר. אבל לשונו דבקה לחכו.

של בנך הפקר, מים על פני -מחר אתה מכנים את "בחך" לחופה. ודמו של בנך הפקר, מים על פני השדה...

והקול קול אשתו. הבן לא אמר דבר ורק הביט אל אביו מכט קורע לב ... השיך רצה לחגיד דבר-מה. להתנצל, להסתייע בדבריו של אבו-רשיד הקרוש,

אבל לשונו לא נעה בפיו. ופתאום הוא שושע את קול אשתו מדבר:

— האם גדל השיך השוטה מחברון על כל האבות הקדושים והקלף שלו על כל הנהוג בין מושלמים ...?

גרלה חמתו של השיך. וקנאתו לאבו=רשיד הקרוש התלקחה כאש-להבה. ויאמר להשיב לאשתו כחרפתה ולספר באזני בנו על הצפור השחורה, הנשמה הערשילאית של של הנער היתום. ולא יכול...

י ופתאום קרא הגבר מעל אחת הגדרות שבכפר—והאם והבן נעלמו בבת אחת. השיך חזר בברכים כושלות לביתו...

ירק כשעלתה השמש ברקיע השמים הקיץ השיך משנחו, לשמחת בתו, שראגה לו דאגה רבה, כי מאז ידעה אותו היה רגיל לקום עם קריאת־הגבר. השיך התפלל את תפלת־הבוקר ואחר תפלתו קרא לבתו, ושניהם הלכו לבית-הקברות והשתמחו על קברי האם והבן ובקשו את סליחתם ואת ברכתם. וכשבאו מבית־הקברות היו לבותיהם מובים וקלים. והחצר כבר רעשה מן האורחים הרבים, שהקדימו לבוא...

## .VIII

ראו. זה פלא. החזון, שפסק באמצע לפני עשר שנים בעמק שבין כפריעיון ודהריה, חזר (גְשְׁנָה עכשיו. שוב באו הרבה אורחים מכל הסביבה, מן העמק ומעל ההרים; שוב דהרו רוכבים לעשרות והלכו רנליים למאות; ושוב החרידו מאות ואלפי יריות את האויר. זקנים ונשואי־פנים רכבו לאמם על סוסות משלשלת-היוחפין ושוחחו

בשובה ונחת על ענינים העומדים ברומו של עולם; הבחורים דהרו. שמו על סוסותיהם הלוך ושוב. הלוך והסתובב כרוחות בשרה; הנערות היו לבושות שִּׁמְרוֹת־צָּבְעוֹנים וְפַנִיהְן ביערים ועיניהן העשויות כחל ושרק מבריקות ולוחשות כגחלי-אש; והכלה, הלבושה משי אדום מעשה־רקמה, רכבה על הגמל המקושט בכל טובו של בית-איובי. הפעם היה סדר הפוך: את הכלה לקחו מבית-איובי להביאה לבית-סלחי; אבל בתנאי מפורש. כי משם ישוב הזוג לשבת לעולמים בבית השיך. חג' איברהים, כי ככה היה דבר השיך הקדוש אבו-רשיד, ככתוב במכתבו, שנתן למשמרת לידי חליל. והחתן — מיום שנכנו כפר-עיון ודהריה לא ראו חתן בתפארתו וכגבורתו כמוהו. שנות-גלותו הוסיפו על חנו ועל יפיו. על הודו ועל גבורתו. משכמו ומעלה היה גבוה מכל העם וסוסתו רותחת ומגמאה ארץ. ועיניו מבריקות כלהב-החנית לאור השמש, ומומן לומן הן שופכות ניצוצות של אש על הכלה, אשר מדי יכים הוא בה תתאדם כְּנֶרֶד חכלילי ותיף פי שבע ... וקול החתן כקול-רעם עולה על כל הקולות, ויריות-רובהו מהרישות כל אוון, ורמחו, רומח בידואי מתנוסם כנם . . . ואף השיך הג' איברהים משך אליו את תשומת-לבם של כל הנאספים מאז הבוקר. אף פעם לא ראוהו כה עליו וכה שמח וכה מלא כח-עלומים. כאילו שבו אליו ימי-בחרותו. סוסתו, שרכב עליה, היתה ממיטב הסוסות שבסביבה ורק סוסת החתן, שהביא אותה מעבר-הירדן, דמתה לה באפיה ובעוזה. ומזוין יצא השיך כמו למלחמה: חרבו על ירכוי רובהו על שכמו אשפות מלאות חצים מסביב לחגורתו, ורומח כרומח החתן תקוע בצד אוכפוי כי פעם, בימי געוריו. התארח לחברת בידואים לעבור למרחקים ומהם למד להשתמש ברומה. הבחורים התלחשו ביניהם ואמרו קצת מתוך צחוק וקצת ברצינותי שהאחד בין כל המסובים, שיוכל להתחרות בחתן, הוא -- השיך הזקן. ואף הנערות התלחשו ביניהן ואמרו, שעיני־הזקן בוערות כעיני-הבחור. ושוב קנאו בכלה: חתן כזה ואב כזה . . . אכל הכלה הבישה פעם בפעם אל אכיה, השיך חג' איברהים מחוך דאגה גלויה...

החתונה היתה מלאה הוד ותפארת כמו שלא היתה אף חתונה אחת במקומות הללו. השיך החג' פתח את ידו הרחבה: שמלת הכלה היתה משיידמשק עשוי רקמה נפלאה; מכסה-הגמל היה ממישב מרבדי פרס והגמל עצמו היה מגמלי=המדבר המעולים; רמשעמים והפירות והדבש. שניתנו לאורחים. נקנו ממישב הסחורה שבעיר; כלי-זמר, מנגנים בחלילים ומתופפים בתופים. ואף נשים מחוללות, הביא השיך מן העיר; לא היה דבר, שראה פעם זלא הזמין לחתונה. ואת מישב הצאן והבקר שחש; זכרי=שמן פתח לעשרות ומכל ברכת=ה' נתן כיד המלך...

..עת-הערב הגיעה, והבחורים יצאו בהתחרות-הסוסים. הרוכבים נפלגו לשני מחנות של מתחרים: בני בית-איובי מעבר מזה ובני בית-סלחי מעבר מזה. מתחילה היתה ירם של בחורי-איובי על העליונה והקולות: "הפאר והכבוד לבחורי בית-איביו!" גדלן ורבו. ואז התנער החתן כארי מסובכו ויצא רוכב על סוסתו האבירה לנהל ולפקד את בחורי בית-אבותיו. ואז היתה ירם של הבחורים לבית-איובי על התחתונה והקולות:

"הפאר והכבוד לבחורי בית-סלחי!" גברו על כל, ופני הבחורים מבית-איובי חפו. מבטיהם נתטלאו הבעה של יאוש: "אין גבור-חיל, שיעטור עליהם לנהלם ולפקדם".

ופתאם נדהמו הכל למראח עיניהם: השיך הזקן חג' איברהים קפץ ממקומו קפיצת- צעיר, כאילו נשכו עקרב. רכב על סוסתו ובקול קריאה כנהם הדוב השכול קרא: "..."—וילחץ את סוסתו, ויעף כחץ מקשת אל שדה-המתחרים...

כל הקהל הרב נחלק לשתי מחנות. עמד משני עברי המתחרים והסתכל בעינים פקוחות במלחמה הקשה. כל הפנים היו צוהלים מהתעוררות. ורק הכלה פניה היו חורים וכלב חרד ובמכט מלא דאגה הבימה אל המתחרים.

הבחורים מבית-איובי פגשו את שיכם בתרועת-שמחה, שהגיעה עד לשמים.

וההתחרות התחילה בכחות מחודשים ולא עברו רגעים מספר ושוב גברו הקולות: .הפאר

והכבוד לבחורי בית-איובי! — הבחורים לבית-איובי הגרו שארית כחותיהם ולא חסו לא

על עמלם ולא על סוסיהם. הפעם עמד בסכנה כל כבוד בית-אבותיהם. וגם הבחורים

לבית-סלחי התנערו ואמצו את כל כחותיהם. מיום שהיו התחרויות בעולם לא היתה

התחרות כזו. הבחורים משני הצדרים כאילי שכחו עופות וכאילו שכחו, שגם האדם וגם

הבהמה לא כח-ברול כחם. והמלהיבים היו — הזקן מצד זה והצעיר מצד זה . . . פה

ושם כבר התגוללו סוסות מתות. מפה ומשם כבר נסוגו בחורים חורים כמתים: האחד

צולע על ירכו והשני אוחז בצלעו או בראשו . . . ורבים נסונו אחור כל עוד רוח חיים

לסוף נשארו במקום ההתחרות רק שנים: השיך הזקן והחתן הצעיר. ופני שניהם נלהבים ועיניהם מתיזות אש...

- אי גיהלו... נסה-נא עוד הפעס הואת את כחך!---קרא הזקו-
  - הנני, זקן !--- קרא הצעיר בכעם.
- - אבל היא אחרה את המועד. שתי הסוסות כבר נעקרו ממקומן . . .

מקום מטרת-ההתחרות היה סלע בודד באמצע השדה. כל הקהל עמד והביט מתוך קוצר-רוח. הזקן היה בראש. סוסתו דמתה לנשר ענקי. עוד מעט וידו תהא על העליונה. ופתאום מסטו נתלה בשמש השוקעת, ומעל לשמש נגלתה לו היד האיומה, המטפטפת דם... ראשו סחרתר... וברגע זה עבר אותו החתן ותקע את רומחו ליד הסלע ... ורעם של קולות התפרץ מתוך הקהל: .הפאר והכבוד לבית-סלתי!"...

ואולם עוד לא נדמו הקולות—והזקן, שעיניו נחמלאו דם. צעק צעקה גדולה ומרה:
— הורג-נפש-בני— דמך בראשך! דם תחת דם!...

ולהבירומחו הארוך של השיך נחקע כולו בלבו של חליל, שנפל מת מעל סומתו ארצה . . . - גום, גום, גום!-הרעישו את האויר צעקות פראיות וצמאות לדם . וקהל גדול של בחורי בית-סלחי התנפלו על הזקן --וכרגע קרעוהו לקרעים ... וקהל בחורי בית-איובי השתגעו ממראה-עיניהם והתנפלו על בית-סלחי...

כל השדה נתכסתה ערמות של פגרים ונחלי-דם שטפו כמים... וכל הלילה
עמרו צעקות כשאנות של חיות-טרף, ויללות מרות כסו את העמק ואת ההרים. נלחמו
קבוצות בקבוצות ונלחמו יחידים ביחידים... נלחמו בכלי-זין ובידים ובצפרנים...

גלחמו נערים וזקנים ונשים... האנשים השתגעו מריח-הדם וכל הארץ היתה לוועה...

ועם זריחת השמש נראה במרומי-השמים זוג יונים צחורות, שעפו משדה-הקמל
לעבר הדרום...

ומן הצפון כאו להקית עורבים שחורים וירדו על הפגרים מתוך קרקור מר צורח...

חוג'ה מוסה.



## התואר שופטי.

מאת

# חנה מולקובסקי-גולדברג.

.T

הספר שופשים" מיוסד בעיקרו על ספורים עתיקים, המתארים את מעשי-הגבורה של המושלים בימים שקדמו לימי-המלכים בישראל. הספורים האלה מצטיינים באותו המעם ובאותו הסגנון החי, שיש לכל האגדות, שנמסרו בעל-פה מדור לדור קודם שנקבעו בכתב ביד נאמנה. משורר התהלים מזכירם בדברים נאים: אָאֶלהִים בְּאָזְנְגַוּ שְּׁמַעְנוּוֹ, יָאַבוֹתִינוּ סָפְּרוּ לָנוּ. פּוֹעַר פָּעַלְתָּ בִּימִיהֶם. בִּימִי־קָּרֶם' (תהלים, מ'ד, ב'). בצורה זו נמסרו במשך זמן-מה דברי ימי-ישראל. בזמן שקשה לקבוע בדיוק. שמיחסים אותו לראשית חקיפת-המלכים. נכתבו הספורים הללו על ספר בשני חבורים שונים. ואחריכך נסדרו האגדות הקדומות האלו בחבור אחד. שהוא ספר שופטים בצורתו הראשונה, המקורים. על־ידי סופר או סיפרים בימי המלכים בזמן שקדם לשנת 621 קורם ספירת-הנוצרים. בשנה ההיא, בימי יא שיהו מלך יהודה, גלו את ספר-התורה. שהוא ספר דברים' לפי דעת המכקרים (מלכים ב', כ'ב, ח'). לספר זה היתה השפעה מרובה עד מאד על הספרות ההיסטורית, שבאה אחריו. ואולם בחבור הראשון של שופטים" אין סימן כל שהוא מהשפעה זון וממרתו היחידה היאי כנראה, לתת צורה של אחדות לשני קובצי טפורי-המסורה. שנמצאו בימים ההם. בו נכללים, לדעתם של רוב המכקרים הספורים על אהוד, ברק גדעון, אבימלך, שמשון, וגם הפרקים י"ז -- י"ט והפרקים כ' וכ"א בצורה יותר פשוטה. וכמו כן מיחסים לחבור זה את הנוסחה: גוישפוט את ישראל X שנה', שהיא מלוה את קורותיהם של אחדים מן השופטים כשאינן היצירה של איזה מחבר, שבא אחריו (למשל, שופטים, י'ב, ז') הנוסחאות האלו אינן חלק מן ההגדות העתיקות. עם גלוי ספר-דברים, שיש בו השקפות הגביאים על חטאי-ישראל ועושיהם, השתמשו הסופרים בהשקפות אלו כדי לבאר בהן את דברי-ימי-ישראל- וכן פרשו את מפלות ישראל בימי השופטים בתיר עונש על שעכרו על מצוות ה' ואת נצחונותיהם בתור גמול על ששבו אל ה' (עיין שופטים, ב', 12' — כ"ג. ובנוסחאות, שהן קורמות לקורות-השופטים ובאות אחריהן: שופטים ג' ז'- י"א [עתניאל]; י"ב — שלו וכ"ש – ל' [אהוד]; ד. א' – ג'. כ"ג – כ"ד; סוף ה'. ל"א [ברק]; ו', א' - ו' -ו' -ו' ה', כ"ה [גרעון]; י', ו' -י"ה [יפתח], י"ג, א', ט'ו

וכ' [שמשון]). המאמרים האלה יספיקו לבאר את ההשקפה המוסרית של הסופר על מהלך-ההיסטוריה. הוא לא הכנים בנוסחה החדשה של "שופטים" את קורות א בי מלך והערותיו מופסקות. כפי הנראה, בפרק מ'ו, כ' 1). ואולם זו אינה הנוסחה האחרונה של

The Book of Judges. With instrodac- : עיין בספרי שיצא לאור זה לא כברי (1 tion and notes, edited by the Rev. C. F. Burney. London 1918

ספר="שופטים". על דבריו של הסופר בעל ההשקפה המוסרית נוספו הספור בדבר אבימלך והפרקים ט'ו —כ"א. הפרקים כ' וכ"א הוכנסו על∍ידי סופר, שהוא ידוע במדע-הבקורת בשם ה״סופר הנהן" ושהוא בן המאה הרביעית קודם ספה'נ.

וכאן מתעוררת השאלה:

המנהיגים של שבשי־ישראל, שקדמו לימי המלוכה. כמו שהם מופיעים לנו בספר-שופטים הנוכחי ובספר הראשון של שמואל. — כלום היו נקראים בשם "שופטים" על־ידי בני־דורם?

אפילו בסקירה ראשונה על הספורים העתיקים כמו שקבע אותם המדע אנו מוכרחים לחת תשובה שלילית על שאלה זו. אין הפסוקים הקדומים מכילים את התואר "שופש". ומה שיש בו ביותר לחזק את דעתנו הוא — שבספורים הקדומים הללו נקראים גבורינו בשמות שונים ומשונים ולא בשם "שופטים" בלבד

על דבורה כתיב: וּדְבוֹיָרה אָשֶּה נְבִיאָה אֲשֶׁת רַפִּירוֹת, הִיא שּוֹפְּמָה אֶת יֻשְּׂרָאָל בְּנֻת הַהִּיא" (שופטים, ד׳, ה׳). אבל כשהיא מצירה את ישראל מכּף־אויב ומגעת למרום־גדולתה היא מכנה את עצמה בשירה העתיקה, שמיחסים לה, בשם "אם בישראל" (שם, הי ז').

חייו של יפתח הגלעדי חשובים בשבינול ביותר. שהרי הוא שר, שנבחר כמנהג. כמו שנבחרו אולי גם אחרים ותארו הוא ראש וקצין'. על שבטי-ישראל מרחפת סכנה והעם ויועציו המרובים, השרים או הזקנים. מבקשים בחרדה את היד החזקה, את רצון-האחר, שידריכם נגד אויביהם — ובוחרים ביפתח:

עַמּוֹן״. שופטים. וֹיא, ו׳ "וַיאֹמֶרוּ לְּיָפְתָּח: לְבָה וְהָיִיתָה לֶנוּ לְלֶקְצִין וְנָלְּחֲאָה בִּבְצֵי״ עַמּוֹן״. שופטים, י׳א, ח׳:, ... וְהָיִיתָ דָּנוּ לְ רֹאׁ שׁ לְכָל ישְׁבֵי גִּלְעָד״.

שופמים. ייא, מ׳: יַיּאמֶר יִפְּתָּח אֶל זָּקְנֵי נָרְעֶד: אֶם מְשִׁיבִים אַתָּם אוֹתִיּ לָהָלְחֵם בַּבְנִי עַמּוֹן וָנְתַּן ה׳ אוֹתָם לָפְנֵי, אָנִבִי אָקָנִה לָבָעָר: אֶם מְשִׁיבִים אַתָּם אוֹתִיּ

אָר אַ שּ וּלְ קָּלִּין; נוְיַבְבָּר וִפְּתַּח אָת בְּל דְּבָרֵיו לִפְנִי הֹי בַּמִּצְפָּה״. שופטים, ייא ט׳: אַנִּלֶּךְ וִפְתַּח עָם זָקְנֵי נְלְעָד וַיְּשִׂיטוּ הָעָם אוֹתוֹ עֲעַלְיהָם

ב. שופמים", מ', נשמר מעשה בשר אחד, שלא נכלל על-ידי הסופר בעל-ההשקפה המוסרית בתכנית ההיסמורית שלו והוא: אבימלך בן ירובעל. עליו אנו מוצאים כתוב:

שופמים, מ' ו: עַנאַסְפּוּ כָּל בּיְצְלֵי שְׁכֶם וְכָל בִּית-מָלּוֹא וַוַּלְכוּ וַיַּמְלִיכּוּ אָת אָבִימֶלֶךְ לְטֶלֶךְ עָם אַלוֹן מָצְב אָשֶׁר בִּשְׁכֶם.

שופטים, ט׳, כ״בֹ: "וַ נָשַׁ ר אָבִימֶלֶךְ עַל יִשְּׂרָאֵל שָׁלשׁ שָנִים.

— הפסוק האחרון נותן מקום להשערה כי נקרא גם בשם שר". מלך או שר זה היה תארו של אביסלך בן ירובעל.

עליו אשר "שפט את ישראל ארבעים שנה", לפי הנוסחה של אחד עליו אשר "ה'), נודע בשם עלי הכהן ולא השופט (עיין שמואל א'.

המחבר בחריפות מרובה, שהשקפה מוסרית זו נולדה לא אחר הופעת ספרדרברים, אלא קודם המאורע הזה, והוא מיחס מקור זה למחצית הראשונה של המאה השביעית קודם פפירת-הנוצרים.

א', מ'; שם ב'. י'ם).

שמואל א', ז', מ'ו), לפי דברי הסופר בעל ההשקפה המיסרית האמורה למעלה, מופיע לפנינו בתור .אישיאלהים' דברי הסופר בעל ההשקפה הקדמון של שמואל א', מ'.

ירואה' או ינביא' בספור הקדמון של שמואל א', ט'. שמואלי א', ט', וו': יוַיאָמֶר לוֹ: הָנָהיְנָא אִישׁיּאֶלְהִים בָּעִיר הַוֹּאֹת הָאִישׁ נִכַבָּרִי כּל אַשֶׁר וַדְבֵּר בּוֹא יָבוֹא״...

שמואל א׳ מ׳ י״א: "הַמָּה עוֹלִים בְּמַעֵלֵה-הָעִיר וְהַמָּה מַצְאוּ נְעָרוֹת יוֹצְאוֹת לָשָּאוֹב מַנָם, וַיֹּאמְרוּ לֶּהָן: הַוָשׁ בְּנָה הַרוֹאֶה ?״.

שמואל, אי, מ׳: ״לְפָנִים בְּיִשְּׂרָאֵל כּה אָמֵר הָאִישׁ בְּלֶכְהוּ לְיִרשׁ אָלהִים בְּלֹבָהוּ לְבָרשׁ אָלהִים בְּלֹבָהוּ לִירָשׁ אָלהִים בְּלֹבָה עַר הָרוֹאָה׳.

היוצא מכל האמור עד כאן—שלא היה למנהיגינו הקדמונים תואר אחד. תואר של .שופטים", אלא היו ידועים בשמות שונים זה מזה.

אולם אין אנו מהליטים מפני כן. שאין למצוא בספורים הקדמונים בטוי כולל לכנות בו את פעולתם של ראשי־עם אלה. ובאמת שמש לתכלית זו הפועל הו שיע.

לעתים קרובות מוצאים אנו פועל זה בספור של גדעון: שופטים, ו', י"ד: ינּפָּן אַלָּיו ה' וַיאמֶר: לַךְּ בְּכֹבְרָ זֶה וְהוֹשַעְתְּ אֶת יִשַּרָאֵל מִכּף מָדִין, הַלֹא שָׁלַחִתִּיךִ:

שופשים, ו', מיו: יבּי אֲדנִי: בַּמֶּה אוֹשִׁיעַ אָּת יִשְּׂרֶאֵל". (עיין גם בשופשים ו', ל'ו ול'ז).

גם שמשון הושיע את ישראל:

שופמים, י"ג ה׳: ייי בּי נְזִיר זְּאֶלהִים יִהְיָה הַנַּעַר מִן הַבְּמֶן וְהוּא יְחָל לְהוּשְׁיַע אָת יִשְׂרָאָל מָיַר בְּּלִשְׁהִים".

ואף הפסוקים ג'. ל"א, וי', א', של ספר שופטים כוללים את הפעל "הושיע"; אבל עתיקותם מוטלת בספק. ומפני שכנוי זה הוא היחידי. שבו תוארו פעולות המנהיגים הראשונים במקורות הקדמונים במקום פועל "שפט". שהוא מצוי במקורות המאוחרים, יש לשער, שאף במקים שהשתמש ב"הושיע" סופר מאוחר שאל אותו מן המקורות העתיקים (עיין גם שופטים ג', מ' ומ').

ולאהר שבררנו. שראשי-העם ישלפני המלוכה לא נקראו בשם "שופטים" במקורות הקרמונים. אנו עוברים לבחינת הפסוקים. שבהם מיחסים תואר זה לראשי-עם אלה הקרמונים. אנו עוברים לבחינת הפסוקים. שבהם מיחסים את הנוסחה: "ו יש פו מ את ראשיה, מוצאים אנו סטוך לקורות רוב השופטים את הנוסחה: "ו יש פו מ את ישראל X שנה". והרי הרשימה השלמה של כל הנוסחאות הללו: שו פטים. ג', י'ז, י'ח; ג', ג', ג', ג', ג', ה''א, ו'א, ו'א מ''א מ''א מסכימים פה אחד. שאין הנוסחאות הללו חלק מן הספורים העתיקים, ומיחסים אותם לסיפרים מאיחרים. אבל עוד לא באו לידי הסכמה בנוגע לשאלה, אם הללו קדמו להופעת ספר-דברים או באו אחריו. על כל פנים. בנוגע לאחת או לשתים מנוסחאות אלו הכל אומרים. שהן שייכות לעורך, שקדם לימי יאשיהו מלך יהודה. "ל עו ר ך ה ר א שון של ספר שופשים. ולפיכך אפשר להחלים בבטחה, שבמלה שפט" בתור פועל מציין את תפקיד השרים שלפני המלוכה השתמש עורך זה בפעם הראשונה . בתור פועל מציין את תפקיד השרים שלפני המלוכה השתמש עורך זה בפעם הראשונה . בתור פועל מציין את תפקיד השרים שלפני המלוכה השתמש עורך זה בפעם הראשונה . שנית, אנו מוצאים את התיאר "שופש" ביחסו למנהיגים הקדומים בפסחקים אלה:

שופטים, בי, פ"ז, - י"מ: יַנֶּיקָם ה' שׁוֹפְטִים וַיוֹשִׁיעוֹם מִידּר שׁוֹמֵיהָם, וְנֵם שֶׁל שׁוֹפְמִים לֹא שְּׁמֵעוֹ; כִּי זְנָוּ אַחָבי אָלְהִים אָחָבִים וֹנְשִׁתְּחָבוֹ הָלָבוּ אְבוֹתְם כִּינְי אָלְהִים יְאָחָבִי וְנָהְשְּׁתִּחָוֹת רָהָבּ וֹנְישִׁתְּחָבוֹ הְלָבוּ אְבוֹתְם כִשְּׁבִּע מִצְּוֹת ה', לֹא עֲשׁוֹ בִּןּ וְכִי הָקִים ה' לְהָצִיהָם וְהְלָבִי הְשׁׁבְּע מִצְּוֹת ה', לֹא עֲשׁוֹ בִּןּ וְכִי הָקִים ה' לְהָצִיהָם וְהְנִים וְהְנִיהָה בְּמוֹת הַשּוֹפִּטְ וְהָיָהְ בְּמוֹת הַשּוֹפִּטְ וְהָיָהְה בְּמוֹת הַשְּׁתִּחָם כָּלְּ יְמִי הַשְּׁתְּחָם הִי בְּלֶּבֶּה וְהְשָׁחָהוֹ מִצְאַבְּוֹחְם וְלָּכָּת אְחֲבִי וְאָלְהִים אֲחָרִים לְּעְבָּדְם וּלְּהָשְׁהַחִוֹת רָהָם כִּיבּירִם וּלְהָשְּׁהַיִּתוֹ בְּשִׁבְּיִם וֹנְהְיִשְׁה בְּקְשָּׁה.

הפסוקים הללו שייכים לסופרים המוסריים ומשמשים פרוש יפה להשקפתם. שמואל ב׳, ז׳, י׳—י״א: ..... וְלֹא יֹסִיפוּ בְּנֵי עַוְלָה יְּעֲנּוֹתוֹ בַּאָשֶׁר בָּרִאשׁוֹנָה. וּלָמֶן הַיּוֹם. אֲשֶׁר צִּוּיָתִי שׁ וֹ פְּמִים עַר עַמִּי יִשְּׂרָאָל, וַהְנִיחוֹתִי כְּהְּ

אף פסוקים אלה שייכים לסופר בעל ההשקפה המוסרית .

מלכים, ב׳, כ׳ג, כ׳ב ב׳ג, פּי לא נִעשָּה בַפָּפַח הַיָּה מִימִי הַ שׁוֹפְּ מִיבּ אֲשֶׁר שְׁפְּמוּ אֶת יִשְּרָאֵל, וְכָל יְמִי מַלְּבִי־יִשְרָאֵל וּמַלְבִי־יְהוּדָה. כִּי אִם בִּשְׁמוֹנָה־ עַשֶּׂרָה שִׁנָה לַמָּבֶךְ יאשִיָּהוּ נַעֲשָׂה הַפָּסַח הַיָּה כַה׳ בִּיְרוּשָׁלִיִם״.

פכוקים אלה דקוחים מן המקור העתיק של ספרי מלכים. מובן, שנכתבו אחר ימי יאשיהו ולאחר הופעת ספר דברים, שהרי הם מזכירים את המאורעות האלה (עי' מלכים ב'. כ'ב, ג' – מ"ו).

ישאר רק הפסוק של רות אי, א׳: ״וַיָהי בִּימִי שִׁפּוֹש הַשׁוֹפְתִּים׳.-

ואולם ספר רות קבל את צורתו הנוכחית בזמן מאוחר, כמו שנראה ברור מן הפסוק: "וז את לפנים בישראל" (רות, ד', ז'). בקיצור אפשר לומר שהשם ישופט בתור תואר למנהינים שלפני המלוכה לא היה מקובל אצל הסופרים אלא אח ר המאה השמינית קודם ספה"נ.

### II.

שתי שאלות עומדות עכשיו על הפרק. שאה ראשונה: מפני-מה נעמרו כל המנהיגים שלפני המלוכה: גבורי שבמי־ישראל, השרים. הכהנים והנביאים, הן הגברים והן האשה (דבורה) תואר אחד בתקופה ידועה? — ושאלה שניה: מפני-מה בחרו דוקא בתואר "שופט מכל התוארים?

התשובה על השאלה הראשונה אינה קשה ביותר. כשמתעורר הרגש הלאומי, נוהגים להתעניין בעבר של האומה ולהתפאר בו. ואם התנאים מוכשרים לכך ושלום כל שהוא שורר בארץ, כמו בימי-המלוכה, נוצרת ספרות היסטורית. כבד הזכרנו בקוים אחדים את התפתחותה של זו אצל העבריים ביחס למקורות של ספר-שופטים. מובן, שעורכי קורות-השופטים, שכבר היו רחוקים מתקופת המאורעות המסופרים, נמשכו אחר הרעיון לפאר את העבר באותו הסדר ובאותה האחדות, ששלמו בימיהם וכשם שבימיהם היה המושל העליון אחד ומיוחד ו.מלך" שמו. כך מצאו מושל אחד בשם יחיד ומיוחד גם בעבר הרחוק, אפשר שמעו במה שעשו את ההנהגה של התקופה הרחוקה מוסד קיים. בכל אופן הרגישו צורך בדבר לציין על-ידי איזה תואר כולל,

חוץ מן התואר "מלך", את ראשי העם הקדומים — ובחרו בתואר "שופט".

ובנוגע לשאלה השניה: מפני-מה בחרו בתואר זה מכל התארים, למשלי מן התארים

"נגיד," "קציןי" "שר" ! — נודה על האמתי שקשה למצוא לה תשובה מחמת

חוסר עובדות היסמוריות מספיקות. אף-על-פי-כן ננסה להתקרב אל הפתרון אם נבאר

לעצמנו, קודם כל, שהמלים "שפמ" "שופט" התרחקו הרבה ממובנן הרגיל כדי שיוכלו

לשמש תואר של מושל. אם נניח לפי שעה את הפירושים הצדריים נצמרן

לומר, שהפועל "שפט" והשם הנגזר ממנו "שופט" מקכלים בכתכי-קדשנו שני פירושים

שונים זה מזה. "האחר, המובן המצוי, שמשתמשים בו לעתים יותר קרובות, מתאר את

הפעולה המשפטית של בירור-המחלוקת. של השלמת ענינים מחנגדים קל למצוא

משלים לרוב למובן זה. המובן השני הוא יותר רחוק: הוא מתאר את תפקידו של

נניד-העם. הוא שוה לשם "מושל". הוא בן-זוגו של השם "מלך". והרי רשימה של

המשלים למובן זה:

מיכה ד׳ י״ר: ... בַּשֵּבֶם יַכּוּ עַר בַּוְלְחִי אָח שׁ וֹ פַ ט ־ יִשְּרָאֵל.

מיכה היה נביא ביהודה כחצי המאה חשמינית קודם ספה"נ.

הושע, ז׳, ז׳:.. יְּבְּקֶּם יִחַמּוּ בַּתַּנוּר וְאָבְלוּ אָת שׁ וֹפְּ מֵי תָּם בְּל בַּלְּבֵיהֶם נַפָּלוּ אָין קוֹרֵא בָּהָם אָבִי״.

רושע, ייני יין יושין עד בְּכֶל עָרֶידּן שׁוֹפְפֶּיךּ, אֲשֶּׁראָםיְרְתִּי הושע, ייני יין יושין עד בְּכָל עָרֶידּן וְשׁוֹפְפֶּירָה.

הושע היה נכיא בישראל בחצי המאה השמינית קודם ספה'נ. תהלים ב'י: "וַעַתָּה מְרָּכִים הַשְּׁכִּילוֹ, הַנְּסְרוֹ כָל שׁוֹ פְּמִי אָרֶץ". תהלים קמ"חי "א: "מַרָּבֵי אָרֶץ וְבֵּר רָאָמִים שְׁרִים וְכַּרָ שׁוֹ פְּמִי אָרֶץ".

משל מצוין למוכן רחב זה של המלה "שפט" יש יבפסוקים אלה:
שמואל אי, חיי ד'-זי: "נִיְּחַקְּבְּצוֹ כָּל זְּקְנִידְיִשְׂרָאֵל וַיָּבוֹאוּ אֶר שִׁמּוּאֵל הָּרָמָחָהּ
נַיֹּאמְרוּ אָלְיוֹ: הַגָּה אַהְה זָסְנְּהְ וֹבְנִיףְ לֹא דְּלְכוֹ בִּדְרָכֶיףְ, עַהְּה שִׁימָה לָנוֹ מָ לֶ ךְ
לָ שֶׁ פְּמֵנוֹ כְּכֶל הַגּנִים. וַזִּרֵע הַדְּבָר בְּעִינִי שְׁמוּאֵל בִּאֲשֶׁר אֲמָרוּ: הְּנָה לְנוֹ מַ לֶּ ךְּ
בָּלְ דְּ לָשֶׁ פְּמֵנוֹ וּ וַיִּהְפַּרֵל שְׁמוּאֵל אֶל ה׳. וַיִאמֶר ה׳ אֶר שִׁמוּאֵר: שְּׁמַנּ בְּלוֹ הָעָם רְכַר אָשֶּר יֹאמֶר וֹ אָלֶיף, כִּי לֹא אוֹחָךְ מָאֲסוּ כִּי אוֹהִי מָאֲסוּ מָ מִרוּ דְּ עַלִיהָסִי.
מַ מִיךוֹ דְּ עַלִיהָסִי.

שמואל אי חי זי: , וְהָיִינוּ גַם אֲצַחְנוּ כְכֶל הַנוֹיָם. וּשְׁפְּשְׁנוּ כְּלָנוּ וְיָצֶא לְפָּנֵינוּ וְנִלְחֵם אָת מִלְחַמוֹתִינוּ״.

כאן מתאר שפט" את התפקיד של המלך" ממש ").

<sup>1)</sup> בפסוקים הללו גלומה הסברה היותר חדשה של בחירת המלך הראשון. הגוסחה מעתיקה של מאורע היסטורי חשוב זה מצויה בשמואל אי מי. ויי. ולשונה שונה לגמרה ממה שיש בפסוקים המובאים למעלה. שמואל אי. מי) מיו: "כעת מחר אשלח אליך איש מארץ בנימין ומשחתו לנגיד על עמי ישראל זה זשיע את עמי מיד פלשתים. כי ראיתי את עמי. כי באת צעקתו אלי". שבואל אי. יי, אי: "ויקח שמואל את פך-השמן ויצוק על ראשו וישקהו, ויאמר? תלוא כי משחך חי על נחלתו לנגידי. ומעניין להזכיר לשם חשואה עוד נוסחת אחרת. שנוגעה

הפעם, כמו בשעה שבדקנו את הפסוקים, שמתארים בתואר "שופש" את גבורי-ישראל שלפני המלוכה, יכולים אנו לומר בבמחה. שהמקומות הכוללים את המלים "שפט" ו "שופט" במובן הרחב של מושלי ראש-העםי אף הם יותר מאוחרים הם ושייכים לנביאים ולשופשים מן המאה השמינית קודם ספה"נ ואילך. וראוי להעיר, שהמחבר של שמואל א', מ', שהשתמש במלה ישפט" בתור שם-נרדף למלה .מלך'. הוא אותו המחבר, שכתב את הפסוקים היחידים של הספר "שופטים". שמשתמשים בתואר "שופש ביחס לגכורינו הקדמונים. הד דבריו של שמואל א', ה', כ', נשמע גם בשופטים ג'. י'. ידו של העורך בעל ההשקפה המוסרית מורגשת גם פה, גם שם. המובן הרחב של המלים, "שפט". "שופט" התפתח בלי ספק ממובנן המצוי. כיצד

נעשה שנוי זה? ואימתי?

שני פסוקים, שהם לקוחים מתוך המקור ההיסטורי העתיק של ספרי-שמואל, נותנים לנו את המפתה לשנוי, שהעשיר את המלים שפט' ושופט' במובן חרש. ואלה

שמואל א׳ כ״די מ״ו: יְוָהָיֶה ה׳ לְ דֹּיִן וְשָׁפַט בִּינִי וּבִינֶיהְ וְיָהָא וְיָרֵב אָת ניבי וֹי מִּפְמֵּאוֹ מִיְּרֶדְּ׳.

שמואל ב׳׳ ייח׳ י׳ם: וַאַחִיטַעַץ בֶּן צְּדוֹק אָמֵר: אָרוּצָה־נָא וַאָבשְּׂרָה אֶת הַמֶּכֶךְ, כִּי שְׁ פָּטוֹ ה׳ מֵיַר אוֹיְבַיִו״.

שפט' במובן המצוי. מלוי תפקידו של הדיין, קכל בדרך טבעית את המובן. של זכוי הנקי של ישועת הצדיק.

בתקופת-התפתחות זו של המלה "שפט" בולט מאד שוויה למלה הושיע". שמשחמשים כה הספורים העתיקים של ספר-שופטים לתאר בה את פעולתם של ה, שופשים". להושיע. לשפוט את העם מאויביו היתה תעודתם העיקרית ותפארתם של

מלכי ישראל ויהודה, ממש כבימי השופטים. שופטים חי כיב: "נֵיאִבְרוּ אִישׁ יִשְׁרָאָל אֶל וְּרְעוֹן: מְשָׁר בְּנוּ נַם אַהְה, בַם בָּנָה בַם בָּן־בַּנָה כִּי הוֹשֵׁ עְ תַנוּ מִיֵּר 'מִרְיָן".

שמואל א׳ מ׳ מ׳ו: בָּעָת מְחָר אֶשְׁיַרַה אָדֶּיךְ אִישׁ מָאָרֶץ־בָּנְיִמִין וּמְשַׁחְתוֹ לָנָבָיד עַל עַמִּי יִשְּׁרָאֵל וָהוֹ שִׁיַע אָת עַמִּי מִיַּד פּּלְשְּׁתִים"....

שמואר ב׳ ג׳ ייח: ".... פִּי ה׳ אָמַר אָר דָוָד רָאמר: בּיַד דָוָר עַבְּדִי הוֹשִּׁיַע אָח עַמִּי וִשְּרָאֵל מִיַר פּּּלְשִׁחְים וּמִיד בָּל אוְיבֵיהֶם׳.

הפועל "שְׁפּט" לקח, כנראה, את מקומו של הפועל "הושיע" כדי לציין את מעשה הישועה מאויבים חיצונים, ומשום כך – גם את תעודת-המלך. השויון בין השמות "מושיע", "שופט" ו.מלך" מובע על ידי הושע הנביא באופן ברור כל-כך, שאינו נותן מקום לספק ביחם להתפתחות התואר "שופט" וביחם למובנו הנכון "...איפוא ויושיעך בכל עריך ושופטיך, אשר אמרת: תנה לי מלך ושרים" (הושע, י"ג, י'). וכך קבלה המלה "שופש" אותו מובן, שהרים אותה למדרגת הכנוי מלך. כי, לפי דעתנו מתברר מכתוב זה, מפני־מה בחרו לתת את התיאר .שופט" לנגידי-העם

להצעת חמלוכה: את הפסוק של שופטים. מ׳ כ״ב, שרוב המבקרים מיחסים אותו לתקופה שלפני הופעת ספר דברים: .ויאמרו איש-ישראל אל גדעון: משל בנו גם אתה, גם בנך, גם בן-בנך, ו חושעתנו מיד מדיןי.

שלפני המלוכה: מצד אחר. מפני שהיה מתאים ביותר למלה "הושיע"י. שהיא מצויה בספורים העתיקים. ומצד שני, מפני שקפן את תפקידו של המלך. שנעיני הסיפר הנלהב לא עלה על תפקידו של השופט.

וכי פתרנו את השאלה בדבר התואר שופט" בשלמותה ? — דבר זה לא היה בדעתנו, ואף לא ביללתנו. כי במצב הנוכחי של החקירה המדעית אין עובדות אחרות להוסיף על אלו כדי לברר בהן את שאלתני. אבל יש להזכיד מוסד אחד, ששמו הוא אותו השם עצמו, שבו תארו את מנהיגי ישראל שלפני המלוכה: מיסר ה, שופטים", suffetes, ישל קרת = חדשת (או קרת גה).

בעיר זו.שהיתה מושבה אפריקנית של הכנענים, לא שלמו מלכים עריצים, אלא שני שרים, שהסופרים הרומיים מכנים אותם בשם suffetes ואריסטו משוה אותם למלכי-א ספרטה. אבל אלה היו יותר כהנים גדולים ושרי-צבא, אלא שמשרתם עברה בירושה; בעוד שה"שופטים" של קרת־חדשת קבלו את משרתם על-ידי בחירות.

העיר קרת-חדשת ניסדה במאה התשיעית קודם ספה"נ. המשטר של ה,,שופטים", שאריסטו" משכח אותו ואומר, שהוא עולה בערכו על משטרים אחרים, ככר היה מבוסם, קרוב לודאי. במאה השמינית. ואם כך הדבר, אפשר יש מקום להשערה. שהדור החדש של כותבי דברי-ימי-ישראל בתקופה ההיא נמשך אחר תפארת דמוסד הקרת-חדשתי, ששקעו הגיע לישראל וליהודה. וזוהי עוד סבה נוספת על אלה שגרמו לקבלת התואר שופט" בשביל נגידי-ישראל הקדומים.

הבאנו השערה זו כדי לצאת ידי חובתנו ביחם למוסד של קרת-חדשת, שהשוו אותו כמה חכמים אל מוסד ה, שופטים". אבל יש להמיל ספק באמתיתה ההיסמורית של השערה זו, שהיא חסרה ראיות מספיקות.



## מַרַבָּח.

יְרוֹקָה וּנְבוֹהָהּ, – וּכְפּיפַת־שְנְפִים – כּה תַעֲמוֹדי נַּלְמוּדָה וְנָאוָה; כְּנַעֲרָה כוֹכָשֶׁת פָּנֶיהָ בְּקִרָקע, וּמוֹסְרָה לְּעֶצֶב לְּבָבָהּ.

מֵאָפֶּה שָׂרִינֶיהָ נִמְשֶׁכֶת הִיא אַרְצָה הִיא נְדֵלְּה אֶל עָל אַך בְּנָדְלָה בֵּן תִּיְרַחַק הָיא נְדֵלְה אֶל עָל אָר בְּאַלְטָה: בַּאָפֶהּ שִׂרִינֶר נִמְשֶׁכֶת הִיא אַרְצָה

> וְשׁוֹרֶה יְגוֹנָה הַיָּרוֹק מָסְּבִיבָה עֵל נָהָר. עַל נִיר וְעַלְּיהָ. וְבַנְפִירְנָנִים. בְּעָבְרָן עָלֶיהָ. הִמְּבּוֹלְנָה בִיְנוֹנָה אֶת צִּלִּילָן.

> > 1920

ישראל אפרת.



## דַבָּרִי־בִּקוֹנֶת.

### א. סקירה כללית.

חיים וספרות'-אין ספקי ששני אלה אינם מתאימים זה לזה בתוכנו. חיים-אילו היתה ספרותנו העברית בת-קולם של אלה, היו פניה אחרים לגמרם: רוסיה הגדולה, המתהפכת בחבלי-הלדה החדשים שלה פולניה המשוחרות", החוגנת את נצחונותיה ומשַעְבֶּדת את רכבות היהודים, שנפלו בחלקה; ועל כל אלה -- אותם השקרים הגדולים של "יושר וצדק", הבאים מן הארצות המנצחות. ולעומת כל אלה--חיינו שלנו הרלים. שהם בכל מקום רק מעין קאַריקאַמורה מן ה״חיים הגדולים" של הם --כל אלה היו צריכים למצוא בטוים בספרותנו ובעתונותני גם יחד. ואולם אצלנו החיים לחוד-ולחוד הספרות. רק הדים <sup>ד</sup>קלושים מכל אותה האימה חחשכה. שנפלה על היהדות בשנים האחרונות בתפוצות-ישראל השונות עולים אפילו מעתונות היו מית. ובספרות-כמעם שאין עוד זכר לאלה. הספרות העכרית עדיין מוסיפה לְּמִוּוֹת בַּיִּסכּלנות מרובה" את האָרג ההואי שהתחיל טווה אותו מנדלי מוכר-ספרים ושהמשיכו אחריו כל הסופרים העבריים. --- הכל עוסקים עדיין: בתאור חיי העיירה היהודית ובאידיליה" של העיירה, שנכחדה כיום כליל מאוקריינה ומפולניה ומגליציה. ואפילו בשירה העברות זה דמקצוע העשיר ביותר בספרוחנו החדשה לא נזרעזעה עדיין שום נימה אמתית למראה הבלהות, שעדו עלינו. המנוצהים ככל מקום ובכל זמן, ועל העולם כולוי גם המנוצח וגם<sup>7</sup>המנצח. <sup>7</sup>שום בפוי תקיף. הורם. "נוקב עד התהום", לא השמיעם משוררי ישראל, יורשי הנביאים! --יורשי ביאליק, להבדיל, למראה כל הון עה הזאת ולמראה השקרים של כל "שולחנות-השלום" זה כשנתים. רק "יהודי" אחד במוסקבה, זה שירש את כסא מלכותו של הצאר הרוםי. הולם עדיין בשירת-איתנים על ראשי-הגויים והממלכות. ואולם גם ל"שירת-הרס" זו אין הד בספרותנו ובעתונותנו. אף כאן אנו "מושפעים" בהכרח מן הסביבה ורוגזים ומקללים גם יחד עם הסביבה ולא נדע. שזו ידו של אַל-נקמות היא, של אל־הנקמות של נו:

> ּוְנֶהְפַּהְ הַשָּׁמֶשׁ לְכֶתֶם דִּמְכֶם הַנְּקִיּ אוֹתּקֵון עַל מֵצֵחּ-הָעוֹלָם וְאוֹתּ-בִּשָּׁרוֹן רוָרוֹעַ:אֶלֹהִים הַשְּבוְרה. יִכוֹכָב אֵר כּוֹבָב וֵחַרָר: הִנֵּה הַשָּׁקֵר הַנּוֹרָא!-

> לאַר נָקְמוֹתִי פְּצוֹעַ כִּרְבְרוֹי יְקוֹם וְיִשְׁאַגְּ– וֹבְחַרְבּוֹ יָהָגִּרוֹלָה נָצָא...– –

ספרות נו חיינו—לא ביחס של גומלים הם עומדים; הספרות שלנו הפשית היא מן החיים, ועל־כן יכלה להתרומם, לעמוד למעלה מן החיים, לשוע—— והנה אף היא שאננה ושלוה—כאילו היא מעבר לכל.

ועוד זאת: בגלויות שונות אנו יושבים. וספרותנו – זו שמארץ-ישראלי מרוסיה

ספולניה ומאמריקה—היתה יכולה להיות הדם הנעלה של כל החיים הגדולים ש בכל הארצות. מעין אבן בנישי שמשחקים בה כל הגונים ואנו. העומדים מן הצד, המסתכלים רק בכל ההווה והמתהוה ואינם מריעים בתותחים ואינם משלחים ״מְּנְקִים״ על פני הפירות-ההגנה. צריכים היינו לתת לעולם את שירת-החיים הגדולה. זו הבלתי מושפעת, המתעלה על פני חייהם של עורכי =קרבות ועורכי =שלום. והיתה זו הצלה כל =שהיא לרוחנו הדוויה.

מן ה"חפירות" האיומות לא הביא עמו הצעיר היהודי אלא את החרדה בלבד. כי בשגעון העולמי שגעו גם אותו בעל=כרחו ללא=תכלית — ואת החרדה הזאת ואת השגעון הזה צריך היה הצעיר העברי להשיב ל חיקם... שועת=פצועים היתה צריכה להתעלות מן הדפים העבריים. אי-מנוחה, תסיסה, התפתלות=מכאובים, ספורי בלהות=אוקריינה—על כל אלה היה הסופר העברי. המשורר העברי צריך לכתוב ולשיר.

ובמקום כל אלה-שקט; מי=מנוחות.

זהו, במוכן ידוע, "כלפי-חוץ". וכלפי פנים: בתוך תנועת-החיים שלנו. בתחיה העברית ובציוניות. נתהוו שנויים גדולים. הכרות-באלפור והחלמת סאן-רימו, ולפני אלה כבוש ארץ-ישראל על ידי האנגלים, ואחר כל אלה נציב יהודי בארץ-ישראל האם לקראת כל אלה רעדה ונזדעועה העתונות העברית בזעזועים כנים? במקום הגילה-ברעדה באה הלמות הפראזות לזו הנושאת עמה בלא יודעים את היאוש ההכרחי, שיביא אחר הפראזה הגדולה.

את הקף-המאורעות לא ראתה העתונות העברית. המאורעות הפנימיים —מאורעות חיינו שלנו החיוביים—מעין ערפל היו, ששתוהו על פני תהום-החיים האיומה שבתפוצות- ישראל השונות. יבתוך הערפל הגדול הגגה את חגה רק הפראזה הגדולה, זו שהיתה עכשיו. בימי הפרעות הנוראים, כמשען-אחרון למובע —ואת הקאַמאַממרופה ההכרחית העלימו מן העין.

ואף גם את החיוב הנאמן לא ידעה העתונות שלנו: אף הערכה נכונה של המאורעות ההיסטוריים האלה (ושהם כך הלא בזה אין להטיל ספק) לא באה. מה ערכם של ימים אלה בגלגל-המאורעות של חיינוי מה הויה בנו כלפי=חוץ וכלפי=פנים: מה עתידים. ימי-היסטוריה" אלה לשנות ב.פסיכה" שלנו" בזה לא העמיקה העתונות לחשוב. הנה באה ועידת-לונדון והמצב הקשה שאחריה —

ו הספר העברי – החיים עדין אינם תובעים אותו. בשוק הגדול שלנות מחוץ-לארץ, נמכרים לעת-עתה רק ספרי-למוד לראשית הידיעות העבריות. למעבר לעראשית-הידיעות" אין התלמידים הגדולים—וגם הקמנים על-פי רוב—מגיעים כלל. והספר העברי הוא עד היום צפוי לקירא הבודד: המשכיל הזקן, שהוא מפום עובר כמעט ברחוב היהודי, והסופר הצעיר ובחור-הישיבה האחרון. בארץ-ישראל מעמד הדברים הוא אחר. כאן יש קורא עברי וכבר יש גם ק ו רא ה עברית. ממאמימטיקה קמנה מארץ-ישראל על הכנסת ספרות עברית מודרנית לתוכה יכלה לתת מספרים מענינים על שפע של קריאת ספרים עבריים (וחבל אמנם, שממאמימטיקה כזו אינה נערכת!) וגם על שפע של קנית ספרים עבריים. בארץ-ישראל כבר יש קורא עברי, ובמובן המוב של מלה זו.

אבל בזה לא די. הרי מספרנו בארץ מועט הוא עדיין. ובחוץ-לארץ אין הקורא העברי נזון מן הספרות העברית בלבר ולא עוד, אלא שספרות זו אינה משמשת לו מזון כלל—לכל היותר היא לו קנוח: סעודה. וכל עוד יהא מעמד: הדברים כך, אין תקוה, שהספר העברי יהיה לצורך, לדבר. שנזקקים לו ושדורשים אחריו. ואם אין צורך-חיים, אין גם מי שידרש לספקו. וזוהי סבת דלדולה של הספרות העברית. עדיין אין קירא עברי חדש. ובמובן ידוע הרי הולך עוד הקורא העברי ופוחת: הדור הקורם לא נתחנך, כדורנו. בלשונות זרות, וראשית דעתו היתה הלשון העברית וכיום למוד הלשון זהו "אידיאל-אנשים מלומד", ועל-פי רוב אינו "כן קיימא", ואין סבלנות לדור, ואין אמונה, והחיים הגדולים. חיי-הממש, תובעים באלפי עיניהם כמלאך" המות האגדי, — והספר העברי הרי ישאר תמיד — וצריך הוא להשאר — מעבר לחיים האלה. ה"שונד-רומאן" לא יכתב עברית, והספר העברי לא כל-כך מהרה יהיה ל"ביזנם". והראיה: דלדולן של כל הוצאות-הספרים שלנו (אסף"; קדימה"; איים"; "כנה"; "תרבות"; "תחיה", ועוד, ועוד). שאינן מוציאות שנתן ואינן מוציאות גם ספרים...

בא מריקה נעשה לפני שתי שנים נסיון יפה על-ידי הוצאת "קדימה" להפיץ ספרות עברית על-ידי הוצאה זולה, מעין "הוצאת-רקלאַם" הידועה. בעלי "קדימה" נטלו מן הספרות יצירות קטנות לרוב או קטעי־יצירה שנעשו קלאַסיות בתוכנו במובן ידוע. ופרסמון מחדש. וכפי שקראנו בעתונים, הצליחה הוצאה זו —ופסקה.

הוצאת "אסף", שלא היה בכלל סדר לעריכתה, אף היא הוציאה ספרים טובים אחדים בלי סדר קבוע ובלי זמן קבוע.—ואין לדעת, אם גם הוצאה זו כבר שייכת היא לעבר, או אפשר יש לה עיד רצון גם לעתיד. והוצאה זו ראויה לברכה ביחוד בעד ספרו של ראו בן בריינין על "חיי הרצל". ספר זה—רק חלקו הראשון גיא לאור עד היום, וראוי היה להוצאה זו. שתתן תשורה לקורא העברי גם את החלקים הבאים—והיה זה שכרה.

הוצאת-"תושיה" המפורסמת עדיין לא השמיעה בכלל את קולה מאז פרצה מלחמת-העמים. רוסיה הגדולה סגורה ומסוגרת, פולניה אין לה כסף-עובר לסוחר — ובן-אביגדור הרי מוח ר היה, וזו מעלתו במובן ידוע—ומשום כך אין עדיין ה"שוק הבריא"— אם בכלל ישנו כזה — לספר העברי, הרוצה ברוחים ולא בדיפיצימים.

הוצאת=הספרים הקטנה והחמודה של הייספריה החקלאית' (בעריכתו של יצחק זוילקאנסקי) בארץ=ישראל אף היא פסקה מעכודה לאחר שהעשירה את ספרותנו בתרגימים משובחים הרכה ובספר=נצחי אחד בתרגום נפלא: הרמן ודורותיאה' של בתרגימים משובחים הרכה ובספר=נצחי אחד בתרגום נפלא: הרמן ודורותיאה' של באים מפעם לפעם כדי להנות את הקורא העברי. הוצאה זו, שהיתה נאה גם בחיצוניותה וגם בפנימיותה, היתה צריכה להמשיך בפעולתה הבכל האופנים' כי חן=המקים, חגה של ארץ=ישראל, היה על התרגימים האלה. ספורי-כפר היו אלה לרוב, שנתרגמו עברית בארץ, וחן שפת=הדבור וחנו של טבע=הארץ עם זו החבה לשבעי" היו נסוכים עליהם. זאולם, כפי שמודיעות מודעות, תאציל לנו הוצאה זו ברכה עוד ספר אחד חשוב: וירושלים" של סָלְ סָ הּ לַ אָ גֹּ רַ כָּ ף בתרגומו של יעקב רבינוביץ. ותהיברוכה גם בעד המעט הזה!

ואולם במקום ה-גואלות' הקשנות של הספרות העברית – כל אותן ה-הוצאות' הקשנות. שפרחו ונבלו – מצאה לה הספרות העברית גואל גדול באברהם הקשנות. שפרחו ונבלו – מצאה לה החשובות שבא מריקה ובווארשה (בימים

השלח

האחרונים התחילה "הוצאת-שמיבל" לעסוק גם בסדור סניף חדש בארץ-ישראל, אלא שבושש הדבר הגדול לבוא). הוצאת-ספרים זו —למעשה עיקרי גדול היא מתכוונת: ם פרות - העולם. כל העושר הגדול שבכל הלשונית צריך להנתן בכלים עבריים. הקורא העברי לא יוכרה עוד לבקש ספוק לרוח: ונפישו בשדות-זרים —את גמה האת ביירון ואת הומירום ואת סופוקלם ואת מולסטוי ואת דאַנמה יקרא בעברית. ומלבד זה גם ספרות מקורית. ו.הוצאת-שמיבל" עשתה עד עכשיו מעשה רב זה: היא רכזה בידה כתבי־יד מרובים, שלאט-לאט הם יוצאים לאור. הסניף של ההוצאה שבווארשה כבר הוציא ספרים לעשרות, והסוף שבניו-יורק. אמנם. עדיין מבטיח ומתבינן, אבל יש לקיות, שבקרב הימים יתחיל אף הוא להוציא את הספרים המובטחים. ומלבד המפרים מוציאה הוצאת-שמיבל" בשגי סניפיה את "התקופה" (ארבע פעמים בשנה) את המקלם" החדשי.

והנה גם בהוצאה זו אין שלמות ואין סדר למשנתה. על־יד ספרים קלאסיים מתרגמת הוצאה זו ספרים, שהם גם בספרות־העולם יצירות מן המדרגה השלישית והרביעית. ספרי קל ר מ אן, שיצאו ב.הוצאת שטיבל בווארשה ("אינגיבורג'י .האויל"), לא היו ראויים להתרגם בעברית עד מהרה. אצל אומות־העולם הגדולות, במקום שמתרגמים את הכל. מכניסים גם ספרים כאלה. אבל אצלנו, במקום שרק מעם מן שמתרגמים את הכל. מכניסים גם ספרים כאלה. אבל אצלנו, במקום שרק מעם מן המעם מן המשובח באמת והקלאסי באמת כבר הוכנם לעבריתי —מה ראתה המערכת של הוצאה זו להלעים את הקורא באויל" התפל ואפילו — בספריו של סג קיביץ \$ ברם על "הוצאות שמיבל" עוד ידובר באחד מן הפרקים הבאים.

ברוסיה הבולשיבית נשתתקה המלה העכרית לזמרה: השבועון ברקאי", שיצא באודיס הי הופסק על ידי הקומיסארים. בפולני ה התחילה "הצפירה" השבועית להיות שוב יומית בא מריק ה יוצאים התורן" ו"העברי" בתור שבועונים"). ואולם בגאַליציה פסק העתון העברי היחיד, "המצפה". מחוסר אמצעים. מרומיניה באה איזו חוברת עברית קלושה, ומאנגליה—המרכז של הציוניות עכשיו — באות, אמנם "בשורות מובות" על למוד עברית בעברית. אבל העולם". שעבר מברלין לווילנה ולאודיסה ומשם ללונדון, קבל ארשת של חורון בחולשה בארץ זו, שהיא כוף בסוף מחוסרת מרכז יהודי. וגם החוברות העבריות "הבודדות, שיצאו לאור שם בשנה זו (של ביילין ושל פסח גינזבור גו), חירות הן ורוח בחיים אין בהן. התימות לא שונו. אותה האנחה של ביילין ואותם התיאורים הספרותיים" אצל פ. גינזבור גו, אין קרקע לגידול. זה מורגש ביחוד בארץ זו. וזה יש לומר גם על הירחון "הירדן", היוצא בציריך, כלי־מבמאם של המשמרים.

### ובארץ־ישראל ?

במובן ידוע היו כאן הספרות והעתונות קרובות לחיים יותר מבשאר-ארצות. הארץ", אין ספק, קדמה גדולה בה לאחר העתונות שקדמה לה. עתון זה, שפניו, אמנם. חורים יותר מדאי והדפק שבו נורמאַלי" יותר מדאי, הופעה משמחת הוא בחיי הארץ. וביחוד בירושלים עיר-הקודש. עתון מהור הוא. תכנו כלשונו מנופים בכמה נפות

<sup>\*)</sup> זה עתה מודיעים. ש.התורן" יפסק: ההסתררות הציונית האמריקנית הגדולה צין לה צורך בעתון עברי... (המערכת).

ויש בו — וזהו עיקר כל העיקרים! — אחריות על המלה הנאמרת. הפורמאט הקטן שלו עם האיתיות הזעירות ועם המאמרים הקטנים והפיליטונים המועטים — בכל אלה יש הרמוניה. עמדה קבועה אין לו, ואף אינו רוצה בזו. ומשום כך אין בו מזעזיעי=המפלגה אלה שיש בהם הרבה מן החיוב והרבה מן השלילה. ואולם גם מייהמנוחות שבו יותר מדאי מן המנוחות בהם. מקצת מן הפילמום החי והפובליציסטיקה הטובה הכנים לעתון זה ז. ז' אבו מי ג סקי במאמריו לשאלותיהימים. הוא, היחיד, שידע לברר את השאלות לפני הקהל. כדרכו ברר, אבל היה טון והיה גם עיז. השתתפו בעתון במשך השנה כמה סופרים, העתון עמד על המשמר בכל שאלות חיינו — והיה מראה למראות החיים בארץ־ישראל. בהזרמנויות שונות, הגים וימי=זכרון, הוציא גליונות ספרותיים, שנאסף בתוכם חומר מעניין, ספרותי ופיבליציסטי.

ואם הקורא יזכור, שבירושלים קיים עוד עתין יומי עברי, שבאחד מגליונות הפועל-הצעיר" כנוהו בשם מתאים עד מאד: ה"אורגן הרשמי של "חומר-האחריות הצבורית", — ירע, שיש מן ההתעלות הגדולה על פני חיי-ירושלים להוציא עתון יומי כ"הארץ". וחיי-ירושלים הרי נְנָהִים עדיין אחר איתי "אורגן רשמי"...

השבועון "הפועל דצעיר". המונה את שנתו הי"ד, מסורת לו וצורה קבועה לו. ואולם היו ימים: ששבועין זה היה העתון בה"א היו יעה בארץ־ישראל. והיו גליונות של ה,,פועל הצעיר". שהקיראים יזכרום עוד עד היום כזכור איזה מאורע. ספרות שהורה ומנופה וחיים של זעזוע ושל רעד ותסיסה היו ממלאים את הגליונות ההם. בישנה האחרונה נשתנה קצת המון —וספרותו של "הפועל הצעיר" נתדלרלה לגמרה \*1. ואולם בכל אלה יש כאן קבע לעומת כל הרופף והבלתי־קכוע שבעתונים הבורגניים" שלנו.

ה, קונטרס" של "אחדות-העבודה", שהוא מוקדש בעיקר לידיעות, הוא, במובן ידועי השל מה לעתונות שבארץ-ישראל. כאן בא הכטי הנמרץ ביותר בשאלה-החיים ובימי הפרעות בירושלים הזה זה העתון היחיד, שעמד על הגובה הראוי והוכיח לרשעים את רשעתם. היו חוברות בודרות מחוברות ה, קונטרס", שהקורא היה בולען כמאכל-תאוה, והיו חוברות, שהוצגו בהן חייבישראל לכל תפיצותיו ובכל גוראותיהם עד שחרדה נפשנו ונזרעזעה למקראן. כי העתונות שכארץ-ישראל לא האפילה על האמת היא הזהירה וחזרה והזהירה והיו בה מאמרים. שבהם ראו מראש ונכאו מראש מה שקרה לנו היום...

ובארץ ישראל יצאו בשנה האחרונה גם שלשה ירחונים, ושנים מהם הוצאו אף הם על-ידי שתי מפלגות-העבורה: "מעברות" על ידי "הפועל הצעיר" ו"האדמה" על-ידי "אחדות העבודה".

שני הירחונים האלה לא אופי אחד היה להז ואף לא אפיה של מפלגתם היה מבוע עליהם. המעם הספרותי של ע ו ר כי הירחונים והשקפת עולמם של אלה היו מבועים. על פני החוברות של "מעברות" ו.האדמה". ב ר ג ר ו פ י כ מ אַן היו העזרכים – והירחונים היו במוים שלהם. .האדמה" של ברנר נשתחררה מ.ספרות לשם ספרות ו.אמנות לשם אמנות" ונתנה מקום במחברותיה לכל ציור וספור ומאמר, שאיזה הד גאמן ואיזה חפץ נאמן היו שוקקים בהם. ברנר כאילו יגע מן ה,,ספרות" במשך שנות עכודה

<sup>\*)</sup> הסבה העקרות לכך היא. כמובן. רבוי העתומות בארץ. הספרות המובה של "הפועה"צ" הועברה ל. מעברות".

הספרותית שלו עצמו ובמשך שנות-עריכתו. מה תוסיף ומה תתן לנו זו — לנו, בחיינו הדלים, שאנו זקיקים בהם ל.לחם-יומנו — ומה צורך בדיקאדנמיות ומה חפץ באמנות זו. שאינה זנה ואינה מפרה ? — ולפיכך הרחיק ברנר מירחונו את המאמרים על היהדות וגם את היפי-רוחניות של הכתיבה, ונתן מקום לציורים ורומנים של נערות רוגשות, כדי שתשָמע גם מלה עברית חיה—המלה העברית, שכבר חיתה במקצת, — ולא בוש לתרגם ציורים מלשונות אחרות, ותרגם מאמרים בשאלות הסוציאליות ובשאלות כלכלה. וב,האדמה" היתה עוד גם איזו שארית של אותם הפרפורים מימי ה,מעורר", ביחוד ביציוניו" של העורך עצמו. כאן היו זעזועים וכאן היה בטוי לכל המתהוה בחיינו, בשוי מיוחד—ואוי לנו מבטוי זה!—בטויו של ברנר. ו,האדמה" היתה, במובן הירחון חדש בעברית. "השלוח", "מקלש" ו,מעברות" — זהו המשך של ספרותנו שלנו בוואריאציות שונות; ואולם "האדמה" כאילו ככר ראתה לפניה את שדרת-האנשים, שבשבילה היא יוצאת, שאליה היא מכוונת, —שדרת-אנשים עובדת, שלאחר העבודה היא צריכה למזון רוחני בריא ולברור שאלות חיים. — ובמיבן זה, יש ערך מיוחד לירחון זה.

ואולם בריאות לא היתה ב"האדמה". איזה קו של דבקות נזירית, איסיית, "דבקות זו של אנשים. שכבר הם נמצאים דוקא מעבר לכל השאלות והפרובלימות, "היה עובר במהברות אלו בין מאמר למאמר. קדושים של העבר ניעורו מקבריהם בכווגה: הנה היו פעם כאלה! זעזועי=בודדים וצער של מסתכלים-בחיים, מגבוה ומעבר להם, "אחר כל אלה ננהתה נפשו של העורך מאז, ואת אלה האציל ברכה גם לקוראיו "הפועלים". ההשקפה, שבאה לידי בשוי אף-על-פי שבפירוש לא נתבמאה ב"האדמה", היתה בערך כזו: כך, דלים אנו, לכברת-ארץ אנו צריכים. בצדק ויושר נתהלך, סוציאליסמום בערך כזו: כך, דלים אנו, לכברת-ארץ אנו צריכים. בצדק ויושר נתהלך, סוציאליסמום זו רק מלה היא; "ציוניות" "זו מלה היא; בולשביסמום "אף זו מלה. העיקר: המעשה. בחיים כמו שהם, אם יעשו כאלה, נראה עד כמה אנו סוציאליסטים, ציוניים או גם בולשביקים... ומלבד זה גם יה ו דים אנו. בתור כאלה יש לנו חפץ לחיות. ובתור כאלה ודאי נהיה מ ו כר חים לחיות "וזהו החיוב. העבר עבר, קדושים הית. ואף אנו קדושים, ואולם לדבר על כך "מכוער. הדבור בכלל מיותר. בראשית היתה ותהיה: העבודה, העבודה, העבודה, העבודה, העבודה.

ומלכד כל אלה יש גם בדידות בעולם. מן הצד —מחוץ לכל ההווה והמתהוה ישנה הבדידות של הבודדים. זו אינה ציונית או סוציאלית. זו עולמית היא, אוניוויר־סאלית. וברוכה הבדידות הגדולה! אלה המתכווצים כחומט לתוך שבלולם ומשקיפים מתוך שבלול זה אל העולם. אלה הם הרואים נכוחה; אלה הרואים ואינם גראים מלחמת-עולם של בורגנים וסוציאליסצים ובולשביקים — מוזר להרהר בכך. הדם הנשפך של בני-אדם חיים יקר יותר מכל אידיאה מופשטת. והיהודי הפושט צואר לדניקינים ולבולשביקים משוע לתוך העולם כולו על השקר הכללי והזיוף הכללי. — ———

וכ.האדמה" היה בשוי לכל זה במאמריו של ברנר ובתרגומים מגורקי ואחרים.
הד כזה 'שהיה עולה מתוך "האדמה", עולה כיום מן העתונות השובה שבאוים מריה.
בווינה כותבים כיום מתיך דבקית" מעין זו. הרי תמיד מנוצחים אנו, ואפילו
אחר סאן ביומו, ואפילו לאחר בואו של "נציב-יהורה" ... ו-האדמה" היתה נאמנה
לעצמה—וזו זכותה \*).

אופית ל.אדמה" היא החוברת התשיעית שלה. מעין ספר שֶלֵם נתן כאן על מצב הארץ \* בכל פרטיו ועל האפשרויות הכלכליות שבה (עבודת הועדה של פועלי־ציון, שנשלחת לארץ-

"מעברות" של יעקב פיכמאַן מחן עורכן היה עליהן. הרמיניה היתה נסיכה על המחברות האלו (בחוברות האחרונות: אמנס, הופרעה במקצת הרמוניה זו, כאילו יד-העורך הוסרה מעליהן...). והיתה נס ישלוה זו שאינה הולמת אותנו כל-כך. מן העולם התוהה ובוהה ומחיינו החוגנים היו החיברות של ירחון זה כאילו מתרחקות בכוונה. כמתוך "דיסטאַנסה אמנותית". ספרות יפה ומאמרים יפים דה היה העיקר.

ואולם באסתטיקה כלכד לא די לנו—והרי "דפיעל הצעיר", מפלגת־העבודה, לא לאסתטיקה ספרותית סהם היא מתכוונת. ירחון של מפלגת-פיעלים תפקידו: בירור שאלות־העבודה מנקודות־מכט ידועה. והספרות שבו אף היא צריכה להיות מכוונת לתכלית זו: תאור חיים הווים ומתהווים. ואולם ב-מעברות" באה מן הספרות "היותר מודרנית" שלנו—ושום פועל זקן או פועל צעיר לא היה יכול להנות את נפישו לאחר העבודה בנובילות מעורפלות ובמאמרים כבדים. ירחון ספרותי מוב היה זה של ה ע ו רך ולא של ה מ פ ל ג ה, כמו שהיתה, במוכן ידוע גם ההאדמה" ירחונו של ב ר נ ר ולא של "אחרות־העבודה". "אחרות־העבודה" עומדת וראי על השקפות־חיים אחרות מן האדמה", וה"פועל־דצעיר" הרי ודאי איזו השקפה יש לו— וב"מעברות" לא היה כמעם כלום מהשקפה זו (בחוברות האחרונות התחילו מתפרסמים מאמריו הארוכים של א"ד כלום מהשקפה זו (בחוברות האפונה" ירחון זה של פיכמאן...). ואולם מן דצד הספרותי נתנה לנו מפלגת "הפועה"צ" דורון— שני כרכי-ספרות מובים ומנופים.

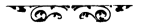
הירחון לבני הנעורים מולדת" פרפר וגסם בשנה דאחרונה, ומי יודע אם מרכז־ המורים יעצור כח להשיבו לתחיה. וחבל. ירחון זה ברכה רבה היתה בו; כאן היה מקום לספרות וכאן היתה ידו של העורך עושה כבקסמי־חן. ואולם בספרותנו יקרה חמיד כבשירת "חד גדיא": "ואתא שוניא ואכלה לגדיא"… ירחון אחד אוכל את השני. ולבסוף נאכל גם השני, וחוזר חלילה.

לפני שמונה חדשים התחיל יוצא לאור בירושלים "השלוח". כמובן. לא כאן המקום לדבר עליו- נזכיר רק זה. שנוסדה בשם "השלח" גם הוצאת - ספרים, שכבר הספיקה להיציא את הספור הבלתי־ידוע של מאפו "כית-חנן" עם מבוא והערות מאת הד"ר יוסף קלוזנר ואת "תולדות הספרות העברית החדשה". של ד"ר יוסף קלוזנר ובהוצאה שניה את ספרי "תרגמן" (ספורים לבני־הנעורים).

בעריכתו של ד"ר קל וזגר יצאה המחברת החמישית של "זכרונות ועד-הלשון" ו "ספר-פינסקר," שיש בו, זולת ביוגראפיה מפורמת של פינסקר מאת ד"ר קל וזגר ומאמריהם של אחד = העם ואום ישקין על פינסקר, גם ה"אנטואָמאַני= פאציון" בתרגומו החדש של אחד-העם", תרגום, שהוא ראוי לתשומת-לב מיוחדת.

### ד. קמחי.

ישראל). זהו כמעט נסיון ראשון לתת תמונה מקפת על מצבה של ארץ-ישראל עכשיו על-ידי אנשי-מעשה ובעלי-השקפה. ומן הראוי לדבר על ספר זה ביחור.



# לשאַלות הַיָּהֲרוּת הַפּוֹדֶרְנִית.

#### מאת

# דיר יחזקאל תגר.

בשורה של מאמרים עכריים 1) ובספר מיוחד בלשון גרמנית 2) עורר ד"ר יעקב קלא צקין שורה של שאלות ברכר מהותה של היהדות החדשה. ביסוד השקפותיו על מיב הכחות הלאומיים, הפועלים בקרב העם העברי, השקפות, שעליהן הוא בונה במובן ידוע את שימתו בציוניות. מונחת תורתו של אחד = העם על חפץ הקיום הלאומי המבעי. גם את ביאוריו לחזיונות היסטוריים ידועים מתיך הנחת חפץ קיום לאומי זה קכל בעיקרם מאחד-העם' (השוה, למשל, לביאור התפתחות היהדות המערבית: על פרשת דרכים", חלק ד', עמ' 117, ובעיקר הדבר – גם את המאמר "עבדות בתוך חרות"). סתירת תורה זו עישויה, איפוא, לגרור אחריה ממילא גם סתירת הרבה מדבריו. אבל מביון שלא בפנה זו כוון הד"ר קלאצקין לחדש את הדושו ולא בתורה זו נמצא מרכז= הכובד של ספרו, אלא שקבל אותה כשאר סיפרינו הלאימים כתורה שלמה והשתמש בה למצרתו, רשאים אנו להסתלק מכל ענין זה עד כמה ישאפשר ולעבור אחר הערה כללית זו לגופי השקפותיו ההיסטוריות ושיטתו בציוניות.

את התוכן הכללי של מאמריו וספרו אפשר להרצות בקיצור בדברים אלה:

האומה הישראלית התקיימה בגלות עד עתה בתיר אומה רק בזכות הדת המעשית
וצורותיה הלאומיות. משחרבו אלה אין עוד קיום לאומה בגלותה. השקפת-עולם, שימה
של דעות עיוניות או מוסריות, אינה יכולה לשמש על-פי עצם טבעה בסים לקיום
לאומי. הלאומיות הרוחניה, שרוצה להעמיד את הויתנו הלאומית על תוכן של דעות,
על רוח-היהדות או יהדות-הרוח, היא מפני כן לאומיות של בוסר. הגלות עתידה
להממע ולעבור מן העולם. האומה יכולה להנצל מן הכליון הלאומי רק אם תשוב לארץישראל ותכונן שם את חייה על יסודות חולוניים טבעיים — על ה א רץ ועל ה ל שון. אבל
ארץ-ישראל אינה עתידה להיות מרכז לאומי לגולה. רוב האומה, שישאר בגלות,
סופו — כליון לאומי מוחלם. רק השארית, שתעלה לארץ, תנצל מן הממיעה ורק בה
תנצל האומה העכרית בתור הויה תרבותית-לאימית מיוחדת: בתור קכוץ היסטורי מיוחד
יחוד ארץ ולשון. התנועה הלאומית תהגבר ותביא לידי פעולה ממשית רק כשתכיר
האומה באמת זו: שסבנת-האבדון אורבת לה בגלות. וכל המכסה על אמת זו הרי זה
מעכב את הגאולה ונמצא מתחייב בנפש-ראומה.

זוהי הקונצפציה הכללית של ד"ר קלאצקין בקיצור נמרץ. והנה כמה זר ומחמיה הדברי שציונות זו חושב הד"ר קלאצקין לציונות מדינית. כמה מתמיה הדבר, שד"ר קלאצקין מדבר אלינו תמיד כנושא=דגלה ותלמידה הנאמן של תורת-הרצל. באחד=

<sup>1)</sup> בוקר של תקופה", השלח" כרך כ"ז; וגלות וארץ". בשלשת ספרי ה.מקלמ" הראשונים.

<sup>.</sup>Jacob Klatzkin .Probleme des modernen Julentums (2

העם זחורתו הוא נלחם לפעמים בדברים חריפים, ואת ימיה של הציוניות הוא רוצה למנות אך ורק ודוקא מ"מדינת-היהודים" בלבד (השוה מאמרו "ביוקר של תקופה"). אולם זוהי התנכרות מתמיהה. אם נשתמש במלים "ציוניות רוהנית" ו"ציוניות מדינית" במובנן המקובל, נצטרך לחשוב את הציוניות המוצעה במאמרים ובספר לציוניות "רוחנית", שלמרות החלוקים שבינה ובין האחר-העמיות — ביחוסה לרוח=היהדות ולשאלת קיום= הגלות — דומה היא לה ביסודה: במקורה ובמטרתה.

כי הציוניות ההרצלית שונה מן הציוניות האחד-העמית. בעיקר הרבר, במשרתה ומקורה. משרת הציוניות היא, לפי השקפתו של הרצלי גאולת ישראל מן השעבוד הגלותי. מן האיבה והרדיפות, שאין להן ולא יהיה להן סוף בגלות. מקור הציוניות היא, איפוא, לפי זה, שנאת-ישראל נגד זה אמרה האחד-העמיות: גאולת-ישראל מן השעבוד הוא דבר נכסף. אבל בלתי-אפשרי. ארץ-ישראל יכולה רק להציל את ישראל בתור הויה תרבותית-היסטורית. סקור-הציוניות היא. לפי זה. הדבקות בתרבות-ישראל. ההבדל שבין שתי שיטות אלו בנוגע לדרכי העכודה המעשית כרוך בהבדל פרינציפיאלי זה ואין לו חשיבות לעניננו. הד"ר קלאצקין אינו אומר בשום מקים בספרו, שמטרת-הציוניות היא לגאול את היהודים מערות-הגלות. להפך, מכיון שהוא מאמין, שממיעת רוב מנין האוטה בגלות היא אפשרית (דבר, שהרצל לא האטין בי) ואף הכרחית היא, הדי הוא מאמין ממילא גם בפתרון שאלת היהודים בגלות. ממרת ישוב הארץ היא, לרעתי, הצלת האומה בתור כ ל ל, בתור חמיבה תרבותית-היסמירית – הצלת הגיהדות", כמו שמלמדת האחד-העמיות. שונה היא ציוניות "מדינית" זו מן האהד-העמיות במישג ה-יהדות" שלהי במושג כלל=האומה שלה. לאחר=העם כלל הוא לא רק קבוץ מאוחד על-ידי "זכרונות" וקנינים משותפים. תקוות ושאיפות משותפות". אלא גם על ידי ", מחש ב ו ת והרגשות משותפית" (על פרשת דרכים: חלק ג'י עמ' 57) – על־ידי רוח־חרבית מיוחדת. תוכן של דעית מיוחדי שנוצר באומה ונדל יחד עמה ושהאומה בכללותה עדיין דבקה בו ואינה עשויה לוותר עליו. לדעת קלאַצקין, האיםה, שהציוניות נועדה לרצילה, אינה אלא קבוץ של בני־אדם, שהם שואפים לשבת בארץ־אבותיהם ולדבר בלשון-אבותיהם. ובשביל איפי "מדיני" זה של יהדותו חושב המחבר את עצמו לציוני מדיני מיסודו של חרצל. אולם באטת דומה היא ציוניותו לזו של הרצל רק בצדה השלילי: בזה שאינה מקשרת את הציוניות כרוח התרבות. אכל בצרה החיובי אין בה כלום משל הציוניות המדינית של הרצל. לא רק רו ח התיבות העברית היתה זרה לציוניות של הרצלי אלא התיבות העברית בכלל לא תפסה שם מקום. לא הלשון העברית ולא ארץ-ישראל היו לה עיקר. בנוגע ללשון העברית אמר הרצל: "אולי יחשוב ההושב, שדבר זה יהיה לנו למכשול, שכבר אין לנו לשון משותפת. הלא אין אנו יבילים לרבר זה עם זה עברית. מי מאתנו יודע עברית עד כדי לדרוש בלשון זו כרטים מסע? – זה אינו. ואף-על= פייכן הדבר פשום מאד. כל איש ואיש שומר את לשינו, שהיא מולדת מחשבותיו החביבה ארץ שוויציה היא דוגמה מכרעת לאפשרות של ברית-לשונות. הלשון. שתהיה מועילה ביותר למשא-ומתן הכללי היא תקובל בלי קושי בתור הלשון הראשית" (״מדינת היהודים", כתבי=הרצל הציוניים. הוצאת Jüdischer Verlag עם' 121). גם ב"אלטנוילאנד" לא מצינו את התקוה לתחית הלשין העברית; אדרבה, יש ראיות על ההפך מזהי כידוע. ובניגע לארץ=ישראל, די לזכיר את א ז ג אַ ג ד ה כדי להוכחי שאף היא היתה "לאו דוקא". הציוניות המדינית של הרצל ודורו לא נחלקה על האחד-העמיות בהגדרת מושג האומהי שהציונות נועדה להצילה מממיעה (אחד-העם העמידה על הדעות וזו על הצירה הלאומית בלבד), אלא בהגדרת עצם המשר הי משרת הציוניות המדינית לא היתה בכלל הצלת הקבוץ הלאומי משמיעהי אלא הצלת היהודים מצרתם. האידיאל של קלאצקין, כלומרי הצלת האומה משמיעהי אינו אלא (למרות ההבדל שבהגדרת האומה) האידיאל של האחד-העמיות, מתנגדתה של הציונות ההרצלית-בין המדיניות" של ק. (שבאה להוציא את יסודות-ההודאה מהגדרת הויתנו הלאומית) ובין המדיניות של הציוניות ההרצלית (שפירושה: גאולת היהודים מצרותיהם בדרך מדינית) אין שום שתוף. כמו שעוד נראה גם להלן. — ערבוב-מושגים זה, שנכשל בו ד"ר ק. בנוגע להבנת עצם אפיה ומהותה של ציוניותו, אינו כשהוא לעצמו סימן בהירות. ואמנםי כשאנו מעיינים בספר זה שלפנינו ובוחנים את דעיתינוי בפרטיהן, אנו מוצאים, שערבוב זה אינו יחדי ושעל ערבובים מעין זה מיוסדים הרבה מדעותיו ומשפטיו בשאלות היהדות המודרנית.

בספרו ובמאמריו חושב ד'ר ק. את הלאומיות הרוחניתי ביחוד זו של אחד= העם, לירושת דור השמיעה וההתבוללות, שעברה לתוך הרעיון הלאומי והיתה לו לרועץ. המחבר מבחין בין שלש הגדרות, שניתנו ליהדות. בתקופה ש.לפני בוא הרעיון הלאומי" היו שתי הגדרות ליהדות: הגדרת-דת והגדרת שימת-דעות (אחדות צדק, רעיון משיחי וכו'). הצד השוה שבשתי הגדרות אלו הוא, שהן מעמידות את היהדות על יסוד סובייקטיבי. יסור-הוראה. שתיהן מגרירות את האומה העברית הגדרת עדה: עדת כני דת אחת, עדת בני הסתכלות-בעולם אחת. מהגדרה אחרונה משתלשלת האידיאולוגיה של הממיעה מצר אחד והלאומיות הרוחנית, "לאומיות של בוסר", מצד שני. כנגד שתי הגדרות אלו הוא מעמיד הגדרה שלישית, של "הלאומיות העקבית". שמעמדת אין אנו על יסוד אובייקטיבי: אין אנו עדה דתית ואין אנו בעלי השקפת־עולם אחתי אלא בני משפחה אחת, נושאי היסטוריה משותפת". לא ההודאה מכניסה לכלל ישראל ולא הכפירה מוציאה מן הכלל. שתוף ההיסטוריה בעבר ולעתיד הוא המאחד ומיחר אותנו. אדם הוא יהודי בכח השותפות ההיסמורית שבעבר ובכח הרצון להתקיים בתוך השותפות בעתיד; אדם יוצא מכלל-יהדות כשאין לו הרצון לשותפות-חיים בעתיד (הספר הגרמני עמ' 9–11). – העמדה זו, שמעמיד המחבר שלש הגדרות זו כנגד זו, אינה נכונה. לא יחכן להעמיד דגדרה אובייקטיבית בניגוד להגדרות ש"לפני בוא הרעיון הלאומי". כאילו היו אלו סיבייקטיביות לבד. גם לפי ההשקפה המקובלת והמסורה באומה (וכמובן, גם לפי השקפת הלאומיות הרוחנית), יש בהגדרת היהדות יסוד לאומי-אובייקטיבי. בני־ישראל היו דואים את עצמם (כלומר: מגדירים את עצמם) מאז ומעולם לא כ"עדת בני דת אחת" בלבדי אלא גם כ"כני משפחה אחת", כבני אברהם יצחק ויעקבי וכ.נושאי היסשוריה משותפת" וגם כבעלי עתיד לאומי־מדיני משותף. שאילו לא היינו נחשבים "לפני בוא הרעיון הלאומי" אלא ל"עדת בני דת אחת", מה בא דור האַמאנד ציפאַציה המערבית לחדש? אמנם, לפי ההשקפה העממית המקובלת, יש לקבוץ הלאומי הישראלי חיבית דתיות ידועות, שהן תוכן־חייו ותכלית-חייו. אבל השותפות ההיסטורית־הלאומית של קכוץ זה הוא מומנט מיוחד לעצמו והגדרת המושג .ישראל" היא גם לפי ההשקפה העממית הגדרה אובייקטיכית, שאינה תלויה בדת ("ישראל, אף-על-פי שחטא. ישראל הוא'). לא ה"אובייקטיביות" כשהיא לעצמה היתה. איפוא, חדושו

של הרעיון הלאומי בישראל.--בעמוד 23 שבספרו מגלה לנו המחבר קצת יותר, מה היה בדעתו לומר בעיקר-הדבר. שם הוא אומר, שהלאומיות ("הלאומיות העקבית") באה להעמיד את הגדרת היהדות על יסיד אובייקשיבי כלומר. על הארץ והלישון, במקום היסוד הסובייקטיבי. כלומר, האמונות והדעות, שעמדה עליהן עד עכשיו. הארץ והלשון הן מעתה צורות חיינו הלאומיים ולא האמונות והדעות. ואם תאמר —מוסיף המחבר הלא ארצנו לא לנו ולשוננו לא חיה זה חרושנו הלאומי שאנו דנים בהן דין . ראוי- שרק על סמך רצון=הגאולה שבנו/ רק על סמך שאיפתנו להחיות את ארצנו ולשוננוי יש לנו זכות על השם אומה גם בגלות. אם כןי לא "אובייקטיביות" ("משפחה": "היסטוריה") הוא החדוש הלאומי (כמו שנאמר בעמודים 10–11). אלא הארץ והלשון הראויות לנו, חיי-שותפות על יסוד הארץ והלשון. אולם אף כאן אין המחבר מביע עוד את רעיונו בדיוק. עדיין הוא גורם: הגררה אובייקטיבית נגד הגדרה סובייקטיבית, במקים לגרום: הגדרה אובייקטיבית ב ל ב ד נגד הגדרה. שכוללת גם יסוד סובייקטיבי. בדיוק ניתן רעיונו של המחבר להתנסח כך: הציוניות באה להפקיע את חובת האמונות והדעות מעל האיש היהודי. היא שואפת להעמיד את חיינו על יסודות נורמאַליים חולוניים כחיי כל האומיח. הציוניות שואפת לעשותנו אומה בלבד. אומה חולונית, במקום שעד עכשיו היינו אימה דתית (או אומה רוחנית). נסוח זה שלי שונה הוא משל המחבר עוד בזה (ורוא עיקר!), שהוא פותה פתח לצד הריאלי שבענין הנידון ומוציאו מכלל שאל תיה גדרה בלבד. הנמיה להשאר בגבולותיה של שאלת-ההגדרה היא, אפשר, מקור אופן-בטייו המגומגם והבלתי-מדויק של המחבר. על הענץ הגידון בתור שאלה ריאלית, שאלת-ישות, לא עמד. הוא מוכיח. ישאי־אפשר להגדיר את ה,,אימה העברות" על־ידי שתוף אמונות ודעות. ונגד שחוף האמונות והדעות הוא מעמיד את שתוף הארץ והלשון הראויות לבוא והנה כל זה טוב ויפה כל זמן שאנו דנים בשאלת=ההגדרה. כאן יפה כהן של ארץ ולשון שלנו, אף-על-פי שאינן אלא ראוית לבוא, מכחה של הדתי שהיתה לאכותינו. אבל הלא צריך לשים לב לזה, שהדת לא היתה באמת עד הנה "הגררה" לאומה העברית, אלא הכח, שבו היתה חיה וקיימת הקבוץ הישראלי חשב את עצמו לנושא הכרה דתית עליונה, שהיתה תכלית-חייו, תוכן-חייו. ולפיכך --מקור-חייו ויסודם. ועכשיו הכשבשל כח זה — כלום לא יבש גם מקור-חיינו ואבדה מאחנו כל תקוה לחיות עוד חיי-אומה? —כי מה יש לנו עתה בה ו ו ה , במקום הדת? ארץ ולשון? — אבל הרי הרת היתה יש, רכוש ממשי, שהיינו מחזיקים בו. והארץ והלשון אינן אלא ראוי. רק בעולם הגדרה יכולות ארץ ולשון, הראויות לבוא. למלא תפקיד של ארץ ולשון שבעין. לא כן בעולם הריאלי את מקום הכה הלאומי, שאבד לנו באבדן הדח, אי-אפשר למלא על־ידי "דין ראוי". וסוף-סוף לא זוהי השאלה העיקרית, איזה דין אנו יכולים לדון כדי שלא נהיה שמוטים מן המושג אומה, אלא איזה כח לאוטי עוד יש בנו, העושה אותנו אומה. אבל מרוב עיון בשאלת-ההגדוה לא היתה שעתו של המחבר פנויה לדון הרבה כשאלת-השאלות הזו של היהדות המודרנית, אילו ראה שאלה זו, מי יודע אם היה מונה "תקופה" מיום שבאה הציוניות ונטלה את כתריהגדרה מן הדת והניחה "יסוד להגדרה חדשה של היהדות" (עמ' 27). ואילו שם לב להכדל שבין ראוי ויש, אפשר לא היה חושב את הציוניות הרוחנית לירושת דור-הטמיעה והיה מכין את מקור החקירה התדירית במהות-היהדות, השלח

שסיפרינו הלאומיים עמלים בה: לא "הגדרה" הם מחפשים בירושת-העבר, אלא חוקרים הם לדעת. אם ירדנו מנכסינו לגמרנו אחר חורבן הדת או יש לנו עוד בהווה רכוש תרבותי, שיוכל להיות לנו למקור כח לאומי-

בפני האפשרות למצוא יסוד לחיינו הלאוטים ב"רוח-היהדות" מבקש המחבר לנעול דלת על ידי מה שהוא מנסה להוכיח, שרוח-היהדות על־פי עומק מהותו אינו יכול להיות קרימריון לאומי ושהוא מכריחנו "להכריע נגד הלאומיות" (עם' 15). לידי מסקנה זו הוא בא מתוך הקירה באָפיה ומהותה של היהדות ומכאן הוא מוציא את מסקנתו העיקרית, שהגלות אינה בת-קיום.

היהרות בתור תוכן אידיאולוגי אין בה יסוד לאומי. היהדות – אומר המחבר בעקכות הרמן כהן -אין כה יסוד דמיון ורגש ומיתום. היא אינה עומדת על הסתכלות באלהות שבשבע. לפיכך אין בה גם עיון מישאַפיםי. מקורה היא ה דעת. ולא דעת שבעיהעולם או דעת שבעיהאלהים, אלא דעת האדם והשוב, דעת המעשה, אשר יעשה האדם. "היסוד היותר עמוק של הדת היהודית הוא החוק". מרותיו של אלהים. של מצוות-אלהים. של מבע אלהי אלא של מעשה, של מצוות-אלהים. אם כן, איפוא. התוכן העיקרי של היהדות הוא רעיון האלהים בתור מחוקק חוקי= מעשה לאדם. מסתם דברי המחבר בעמודים 19–15 נראה, שהוא סובר, שאופי יסודי זה של היהדותי החוקיות, הוא הוא אותו כח, שקיים את האומה בגלות. והיהדות בתור אידיאולוגיה אינה יכולה להיות כח לאומי, מפני שאין בה אופי זה. אולם בעמר -לאושר לאומי, את הדבר. שהנבואה נדחתה על-ידי הרבנות. אילו היתה נפית הנכואה לרוחניות והתנגדותה לישלפון-החוק משפיעה השפעה מכרעת על היהדות, היינו פוסקים זה כבר מלהיות אומה בגלות". 'אבל כלום לא בבית-מלאכתה של הנבואה נוצר אותו הרעיון. שהוא ה״יסור היותר עמוק של הדת היהודית" — רעיון־החוק? — הלא הנביאים נלחמו בעד חוק־האלהים נגד המיתים ודמיונותיו בדבר טבעיהאלהים. הלא הם העמידו את דעת־אלהים על דעת המעשה המוב. על דעת־החוק. את החוקיות, שלה התנגדה הנבואה ושבזכותה נתקיימה האומה לאחר שנדחתה הנבואה. אין להבין, איפוא, בתור הפך המיתום והמיטאפיסיקה (שהרי חוקיות במובן זה חדשה הנבואה ולא "התנגדה" לה). אלא בעל-כרחך יש כאן שני מושגים של חוקיות שהמחבר אינו מפריר ביניהן בפירוש ומאפיל על-ירי זה הרבה על רעיונו. החוקיות. כשמורה ינל לאומיותנו. אינה אותו רעיון=החוק. שהוא ה"יםוד היותר עמוק של הדת היהודית". — יצירתה של הנבואה -- אלא שיפת המצוות והסייגים שיצרה הרבנות. ושני מיני חוקיות אלו אף אינם קשורים זה בזה קשר מהותי. החוקיות הנבואית. שבה פתח המחבר, לא הולידה את החוקיות הרבנית. שבה סיים שהרי הרבנות השתררה רק לאחר ש נ ד חתה הנכואה מפניה. בירור אופי היהדות בתור דת של חוק בניגוד לדת של מיתום ועיון – כלומרי בירור אפיה הנבואי אין לוי איפוא, שייכות הגיונית לרעיון, שכא המחבר להציע, שאינם שבדת-ישראל. שאינם שהרי המחבר בא לבאר. מה הם היסודות הלאומיים שבדת-ישראל. ביהדות-הרוח. אולם החוקיות במובן הפך המיתום והעיון. החוקיות הנבואית, הרי אי נה יסודה הלאומי. ולא עוד אלא שיסור זה של דת=ישראל הרי נשתמר גם ביהדות-הרוח. אחד - העם בא והעמיד את היהדות על המוסרי שהוא רשות

מעשית ומתגלה בחוקים. כיוצא בזה העמיד הרמאן כהן את היהדות על חוק-המוסר. ומכיון שגם היהדות הרוהנית עומרת על הייסור היותר עמוק של דת ישראל". על החוק, אי-אפשר ממילא להסיק ממציאותו או מהעדרו של יסוד זה את השנוי שבינה ובין היהדות הדתית לענין הלאימיות. אם למרות כל זאת חושב המחבר שהוא מסיק טתכונת-החוק של היהדות את תכונתה הלאומית, אין זה אלא מפני שהוא מערכב כאן שני מיני החוקיות: זו של הנבואה וזו של הרבנות. - ולא זה בלבד. גם עצם החקירה בדבר יחס היהדות למיתום ולמימפיסיקה אין לה שייכות הגיונית לענין הנידון. את המיתום חושב ק. למומנט לאומי מפני שהוא ניזון מן הרגש והדמיון וקשור באישיות הלאומית. ומתוך העדר המיתום ביהדות הוא בא לשלשל את אפיה האוני-ווירסאלי אולם היהדות הנידונה כאן ("יהדות-הרוח") הרי היא אמונה צרופה, יהדות בתור תוכן של דעות. אמונה צרופה היא זו. שהמיתום נתעלה בה למדרגת מיטפיסיקה והמישאפיסיקה אף היא שאיפתה אוניווירסאלית. אם כן, אילו גם היה מיתום ביהרות בתור אמונה עממית (ואילו היה גם במיתום יסוד ללאומיות). לא היתה יהדות צרופה. שנצטרפה מן המיתום ועמדה על עיון מיטאפיסי. יכולה להיות בין כך ובין כך בית-אחיזה ללאומיות. למה צריך, איפוא. להוכיח, שביהדות הדת ית אין מיתים? יתר על כן. באמת גם המיתום אף על־פי שהוא ניזון מן הרגש והדמיון, אינו קשור ב״אישיות הלאומית" ואין בו יסוד לאומי, מפני שענינו קום מול וגי והוא חוזה חזיונותיו על המבע, שאין בו לאומיות. תולדות-הדתות מוכיחות. שלא היה כמיתום וכשלי־המיתום נוחים לעבור מאומה לאומה, ומעולם לא היה המיתום "נכסים בלתי=נדים רוחניים" של אומה, כמו שמועה המחבר לחשוב (עמ' 20 – 21). ולפיכך דת של מיתום. שעומדת על הסתכלות קיסמולוגית. אי־לאומית היא על-פי מבעה. ולעומת זה, הרי היתה היהרות דת ה יסטורית, שדת לאומית, קשורה בגזע ותולדותיו", כדברי-המחבר במקום אחר (עמ' 39). אם כן, איפוא, דת ישראל היא לאומית ע'פ מהותה. ובכל אופן העדר המיתום בדת=ישראל אינו ממעט כלל וכלל את דמוחה הלאומית ולא מכאן נובעת שאיפתה האוניווירסאלית.—היוצא מזה הוא, שהחקירה בדבר המיתוס והמימאפיסיקה והחוקיות אינן מן הענין. לכל היותר, היו החקירות הללו יכולות להיות פתיחה רימורית נאה לרעיונו של המחבר. אבל מפני שהוא מעמידן בתור הקדמות הגיוניות הוא מכלכל את הענין. ומכאן הערפליות והערכוביה הנוראה שבעמודים 15–21, שכוללים לכאורה את היסוד ההיסטורי-הפילוסופי של כל הספר. סותחים הם בהעדר המיתום ביהדות, בכיאור מהותה הראציונאלית. ואתה סביר. שהמחבר בא להסיק מכאן את אפיה הבלתיילאומי של יהדות-הרוח'. ואולם באותו המשך אתה רואה. שהוא הולך ומבאר —בלי להעיר, שעבר לענין אחר —מתוך העדר המיתום את אפיה הלאומי של היהדות החיה'. למעבר מענין לענין משמשת לו כְּפִּילות-מובנה של אפיה הלאומי של המלה .חוק". מתוך העדר המיתום ביהדות הוא כא להעדר העיון כה ומכאן למציאות הסכו -- לחוק. .חוק' זה הוא בעמוד 16 עדיין "חוק-המוסר", שנובע מדעת-האלהים הראציונאלית של היהדות, אבל מיד הוא מתהפך לחוק־סתם. ובעוד אתה עושה כה וכה, --והמחבר מתחיל לסדר שכחן של מצוות מעשיות. כאלו גם הללו מקורן הדעת ואף הן כרוכות במהות הראציונאלית של היהדות. באחדות המוסרית והכרת-החוק, שברן םתח"). כל ההקרמות ההיסמוריות־הפילוסופיות הללו אינן אלא צלילים הגיוניים לרעיון

<sup>1)</sup> כראי להעיר עוד הערות אחרות בנוגע לעצם השקפותיו של המחבר על דת־ישראל.

זה: לאומיות יש רק בחוקים החברותיים־הלאימיים של היהרות: במצוות והגדרים והסיינים שיצרה הרבנות. היהדות הצרופה מאלו שואפת להיות אוניווירסאלית ואינה יכולה ליעשות בסים לקיום אומה.

וכי נכון הוא רעיון זה?

מנקודת-השקפתו של ק. על היהדות - אין רעיון זה נכון. היהדות הצרופה אינה, לדעת ק.י תורה מוסרית-אנושיתי שכבר נעשתה נחלת כל העולם הנאור. תוכן היהדות הוא, אמנם, אנושי-כללי, אבל (ובזה הוא מסכים עם ד"ר ק ל וז נר) אנושיות' זו היא מיוחדת במינה. היהדות היא שימת-דעות מיוחדת ושונה מזו של שאר הדתות מצר יחוסה לאלהים, לעולם ולאדם. בפרט שונה היא היהדות, לדעת ק-, בעצם תכונתה מן הנצרות. הנצרות אינה אלא אלילות מיופה. הנצרות היא העתקה גרועה, בבואה עקומה של היהדות (עם 136 ואילך). והנה ההודאה בשימת-דעות אינה, אמנם, הגדרה לקבוץ לאומי. אבל לא קבוץ לאומי יכול להיות נושא שיפת-דעות מיוחדת לו ולראות בה את תכלית קיומי. יכול הוא —כל זמן ששיטת-דעות זו היא נחלתו בלבד ולא נתקבלה על-ידי שאר העמים. אמנם. כל שימת-דעות, שתובעת את הכרת אמתותה. יש בה שאיפה לאוניווירסאליות, באיפן שלכאורה היא כוללתי בתור אידיאל. את כשול הצורך בקיומו של הקבוץ הנושא אותו. אבל בנידון זה שוה היא יהדות= הרוח ליהדות הדתית שהיתה, לדעת ק., יסוד ללאומיותנו בגלות. שהרי תכלית הדת — גם זו של הרבנות — היתה סוף-סיף תקון עול ם במלכות-שדי. אף הדת הגלותית התפללה ליום, שכל פעול ידע, שאלהי ישראל פעלו'. ו.כל יצור יבין, שאלהי ישראל יְצְרוֹ (תפלת ימים נוראים). אף שאיפתה העליונה היתה, שכל העולם יקבל את עול־אלהיה ויקיים את תורתו ומצוותיו. אכל כל זמן שהאידיאל לא נתקיים היה אידיאל אוניווירסאליזה גופו יכול להיות ליסוד ליחוד לאומי. מצד הפרינצפיון . אין, איפיאי חילוק בין יהדות-הרוח ויהדות-המצוות. כזו כן זו מניחה, אמנם, עקירת הלאומיות באידיאל אבל אינה דורשת אותה בהווה. ההכרזה, שהכריז דור האָמאנצי-פאציה על כטול אפיה הלאומי של כנסת-ישראל, לא היתה כלל וכלל יימסקנה ישרה" במבחינת היהדות בתור תורת-דעותי "מתיך שהדעות הללו מוסריות ואנושיות-כלליות הג וסופן נעוץ באוניווירסאליסמום וקיסמופולימיסמום". כדברי ק. נעמ' 8). האופי האוניוויר-סאלי של היהרות אינו דורש כלל. שנושאיה יחדלו מלחיות חיים של חברה לאומית. אדרבה. בשביל התגשמות היהדות בחיים על-ידי חוקים ומוסדות חברותיים מוב שנושאיה יהיו מאיחדים לחברה עומדת ברשות עצמה ומחוקקת חוקים לעצמה. כך בסס

השקפות אלו הן ברובן אי-היסמורית בהחלט. "הדתות העתיקוח ניזונות רובן מן הרגש והדמיון".
מה שאין כן היהרות. שהיא ניזונה מן הדעת. —אולם חזיונות-הנבואה. האגדה המקראית והמאוחרת
שבנית־מלאכתם נוצרה וגדלה היהדות. ממה הם ניזונים. אם לא מן הרגש והדמיון ?—לחלן: כח
היהדות אינה איזונה אלא דעת. ובמאמר "בוקר של תקופה" הוא מוסיף: "דת≥ישראל היא דת בלי
אמונה ובוי. ואולי מותר לומר: דת ולא אמונה". —אבל כלום אחדות-האלהים, בריאת-העולם",
מתן־תורה. בחירת-ישראל. ובוי, וכו , לא אמונות הן ? או אפשר אין אילו ושכיוצא בהן גופי דת
"שראל ?—ולהלן: "כל דת מיוסדת בפילוסופימה. בהנחה עיונית". מה שאין כן דת־ישראל, שהיא
כמעט הות היהידה. שאין לה עיקרים והנחות עיוניות —כ ל דת ?—ואני הייתי מכיר טובה למחבר.
אילו הואיל להודיע לי את ה, פילוסופימה" שעליה מיוסדת דת-בבל, למשל, או. דת יון או רומה,
דת מישרה או וושאן, ובוי, ובוי. ובאיזו פילוסופֿימה מיוסדת תורת־הנצרות הקדומה. תורת-ישו.
עד שבאה במצע עם היונות ? ותורת־מוחמר ?

אחד-העם על האיריאה האוניווירסאלית של הצדק המוחלם את הצורך, שיש לעילם באומה. שבחייה מתגשמת תורת הצדק המוחלט והיא נושאה התמידי והנצחי של אי= דיאה זו ("כהן ונביא"). ובסום זה אינו מתנגד, לפחות, לשאיפת שלטון הצדק המוחלם בכל העולם. כיוצא בזה הורה הרמן כהן בסוף ימיו, שתורת=היהדות יש לה צורך בחברה מיוחדת יחוד גזעי, שתהא לה לנושא עד שתהיה לנחלה לכל העולם. רעיון מעין זה של אחד=העם מביע המחבר עצמו בסוף ספרו (עמ' 191 ואילך), לאחר שהוכיח בראשית ספרו, שהוא לא יתכן. בכל אופן, אפיה הראציונאלי והאוניוויר= סאלי של היהרות אינו "מכריע נגר הלאומיות", כפעותו של המחבר (עמ' 15). האיריאות האנושיות של היהדות אינן דורשות בטול הלאומיות (עמ' 33), בכל אופן לא בטול הלאומיות במובן ממיעה, שהרי הממיעה אינה מעכר ל"אנושיות", אלא לאומה אחרת. שרשי-חשמיעה געוצים לא ביהדות-הרוח, אלא במקום אחר לגמרו. וראיה לדבר: הרי האורתודוכסיה המערבית. ששמרה על יהדות - המצוות אף היא לא נמלמה מן הממיעה. עובדה זו יש בה היא לבדה כדי לבטל את כל דברי ק. על האופי הלאומי של יהדות-המצוות בניגוד ליהדות-הרוח. אמנסי הוא חושב, שהאורתודוכסיה המערבית קיימת עוד רק בחסדי ה״חוש הלאומי" ושנשמתה – האמונה – כבר פרחה ממנה (עמ' 8, ועוד). אכל הרי יודעים אנו, שלא האמונה עושה את החיים הלאומיים. שהרי דת ישראל היא דת בלי אמונה וכו', אלא דת של מצוות (השוה למעלה, עמ' -185, בהערה). וזה כחה הלאומי. והאור תודוכם יה שמרה את המצוות. ואף בידה. גורל אחד היה הלאומיות בידה. גורל אחד היה איפואי ליהדות-הרוח וליהדות-המצוות במערב. וההכדל, שמבדיל ביניהן המחבר, ממפח על פני המציאות ההיסמורית.

(מוף יבוא).



# וִילְּםוּן.

#### מאת

### שלום שווארץ.

ווילסון יורד מעל הבמה. תם ונשלם תפקידו על הבמה בין-הלאומית, שארך כשמונה שנים והטביע את חותמו במדה נכרת כל־כך על גורל אמריקה ושאר הטמלכות. חשל .סדר-ווילסון", שהעסיק את דעת־הקהל והשפיע על אומות ומושלים במשך ימים ושנים.

מי הוא ווילסון ? מה מיבו של האיש הזה ובמה היה כחו גדול לשלום ברוחות של מיליוני בני-אדם ?

ווילסון הוא אישיות מוצקת ואיתנה, שמתגלית בכל דבור "ומעשה. מקורי הוא בכל הליכותיה, עומד תמיד על דעתו ואינו נרתע לאחוריו מפני שום דבר. דורך הוא "בשבילו המיוחד" ואינו ירא את הבדידות. העוז המוסרי שבו ובפעלו כח היושר והאמת, שבשמם הוא דוגל תמיד, במחונו העמוק, במחין פנימי, בצדקתה כל אלה מכניעים לפניו את בני-האדם, יהיו מי שיהיו. שקט הגיוני מיוחד ויחד עם זה מין התלהבות נפשית פנימית מלאים כל אמריו, כל תנועותיו.

באחד מספריו. שהוציא בימי המלחמה, מדבר הוא על האדם של זמננו. החי בחיך הרעש והשאון של הכרך הגדול. הנחפז תדיר לעסקיו. הניתן בין המון בריות עפות ורצות כמותו. משולל השקט והשלוה הוא בן-הכרך. כל שאיפתו היא רק לריוח ואין לבו פנוי לענינים אחרים. דבר זה עולב אותנו. מעורר בנו גועל-נפש. אכל, לאשרנו, נעשים בני-אדם יותר אגושיים על-ידי החיים החברותיים. "התפתחות החברה—אומר ווילסון \*)—היא בית-ספר למשמעת. האדם היה לאיש על ידי מה שלמד למשול ברוחו. הוא נעשה פחות רגון, פחות שואן, הואיל והוא מבקר פעם בפעם את עצמו ושם את תנועותיו בשווי-משקל נפשי ידוע. במקום שקודם לכן היה מוכן ומזומן בכל רגע לשלוף את חרבו, למד עכשיו להשתמש באמצעים יותר דקים. הרי זוהי דמות אדם אנושי באמת, אדם בעל שווי-משקל בתכונותיו הנפשיות ובעל נשמה בריאה. לא צעקני לא קנאי ולא צבוע, לא מהיר להאמין ולא מר-נפש בשאיפתו לאיזו מטרה, בעל מזג חי, אבל לא רתחן, נלהב ובעל מרץ, אבל לא מתפעל או, להפך, מתיאש מכל ידיעה חדשה".

תקופתנו —ממשיך ווילסון את דבריו — בני-האדם חייבים לקנות לעצמם כשרון חדש. כונות-נפיש נוספות. צריכים אנו ל.ריניסאַנס" חדש, שתקדמהו תנועה הומנימרית חדשה השאיפה ללמוד לדעת את עצמנו. לחדור לפני ולפנים של חיינו... לומדים

י קמע זה וגם הקמעים הבאים מספרו של ווילסון הובאו על-פי המחקר החיסטורי: (\*
Le president Wilson et l'évolution de la politique étrangère des États-Unissant (פריז, 1919).

אנו , אמנם, לדעה את העולם האנושי, אבל כלי רצון לפתח את לבותינו ואת טעמנו הטוב, להרחיב את רוחנו ולהכיר את זולתנו כאחים ולא כיצורים בלבד. זהו ודאי לא האופן האנושי באמת לחיות עלי תכל. האדם הוא יותר מבריה בעלת-הגיון. הוא חי יותר על רגשותיו ועל רשמיו מעל מסקנותיו. לבקש תמיד דוקפרינה—זה מחשיך את העינים ומיבש את מעינות בהאנושיות שבנו. צריכים אנו לנפשות בריאות. לבעלי בסיון יותר מלבעלי-הגיון מדויק".

ווילסון מתאר את האישיות הגדולה. "הגדולים שבדאשי=העולם היו אנשים, שנשארו שקטים בשעת-משבר, שהיו שקטים גם בזמן ההכנות הארוכות הקודמות למשבר ויצאו אל הקרב בשלוה המנבאת רעה לאויבים. באופן אינסטינקטיבי אנו מחדים את השלוה והבהירות לאנשים כבירים מן הטפוס הנעלה ביותר. מפני שאנו רואים כאן את שווי=המשקל של הידיעה עם מנוחת=הנביאים". ווילסון מביא לדוגמה את לי נקולן (הנשיא המפורסם של ארצות=הברית). שקנה את אמון=העם ברוח הנחת מצד- אחר יודעים אנו מקירים את העסקן הנלהב, המשפיע והמעורר את הלבבות. ואולם מצד- אחר יודעים אנו שכחות=היצירה של המבעי הפועלים יום-יום בדרך אחת ובלי רעשי יש להם ערך הרבה יותר גדול משיש לכח הגם של הסערה, שהיא נצרכת כל־כך כדי לפהר את האויר". והוא מוסיף: "ההתקופה החדשה, שאנו חיים בה, קוראת לנו- עינינו מסתכלות בעולם עצמו. האידיאל שלנו מתרחב בשביל להסתגל לאפקים לו- עינינו מסתכלות בעולם עצמו. האידיאל שלנו מתרחב בשביל להסתגל לאפקים מבירה שתתאקלם בעולם ענקי זה, שתכיר את בני-האדם מכל הצדדים השונים ותעשה את דרכה בנחת ובשלוה בתוך הסער מסביב, בעין מהירה ומנוסה של נוגע=בדבר ובעוז שתבנדרה".

אין אדם רואה אלא מהרהורי-לבו. ווילסון, בשעה שכתב את הדברים האלה. בלי ספק חזה את נושא התכונות הנפשיות. שהוא מדבר עליהן, ואולי ראה את עצמו כנושא זה. כלום אין הוא אותו האיש קר-המוח וחם-הלב. בעל המשמעת הרוחנית והמעשית, הסוקר בשלוה את החיים והפועל מתוך עין מאירה וחדה ? — בשנות-המלחמה הראשונות. לאחר מביעת-לווימניה' ומאורעות-דמים אחרים, כשהרימו ר וז ו ו י ל מ החבריו קול צעקה ודרשו, שתצא אמריקה תיכף ומיד למלחמה. —כלום לא נשאר הוא שקט ושלו, אז ואחר-כך, בימי ההכנות הגלויות למלחמה? – זוהי שלותו של אדם בומח בעצמו ובכחותיו, שהוא צובר אותם בהדרגה, קמעה קמעה, כדי להכות מכה אחת גדולה.

נוסיף, על כך את הרצון העז ואומץ=הלב. שבהם מצשיין ווילסון. אם גמר בלבו לעשות דבר-מה—שום כח שבעולם לא יזיזהו מדעתוי ילך בדרכו שהתיה לו ולא ישים לב למכשולים המרובים ולא ללעג האנשים הסובבים אותו ולהתנגדותם. יודע ווילסון, שאך אינדיווידואליות חזקה היא כח יוצר, והוא שואף תמיד להגן על אישיותו המקורית. על=כן לא ילך בדרכים הסלולות. "לא נאמן אדם לעצמו, אם הוא מנסה תמיד לסדר את חייו כחיי זולתו", אומר ווילסון באחד מספריו. דומה הוא לל ו י ד = ג' ו ר ג' ברצונו הכביר, ברוחו האדיר, במרצו, באורך=רוחו ובישלותו בתוך הסערה". המדות האחרונות העירו עליו את חמתו של רוזווילט ואנשי=שלומו, שבעיניהם לא הראה ווילסון את עצמו תקיף למדי ביחסיו עם גרמניה. אני מאשים את ווילסון, אמר רוזווילט בנאומו לפני הבחירות לנשיאות בשנת 1916, —שהשליך ברפש את כל הקדוש לנו בעבר. הוא כסה על פהדו להגן על צדק ומשפט בצעיף של רימוריקה. הוא שם

מסְוָּה על עיני העם האמריקאָני. הוא לא ידע לדרוש פצוי מגרמניה הבזה לו. אם גבחר בו. נעיד על עצמנו, שאנו אומה שפלה. הנכונה לשאת במנוחה את כל עלבונותיה, את רציחת נשיה וילדיה. ובלבד שתרויח את הדולארים שלה:

בלי לשים לב לזה. הוסיף ווילסון ללכת לשיטחו, שיטת אזהרות והתראות לגרמניה. הוצאת גלויי=דעת וכרוזים לעמו ולעמים אחרים. דבריו היו גם מעשיו. המדרש הוא המעשה לא רק למשורר. אלא לפעמים גם לעסקן־מדיני. את כרוזו, שהוציא אל העם האמריקני באפריל 1917 ושבו הוא קורא לעם לאמץ את כל כחותיו לשם הנצחון הבאי גומר הוא בדברים אלה: "יום הנסיון העליון לאומה הגיע. אנו מחויבים כולנו לדבר, לפעול ולשרת גם יחד". מלים אופיות לשיטתו! כשדבר או פעל היה מלא־הכרה כי לכך נוצר. הוא האמין בתעודתו. ודבר זה נחן לו כח ועוז לעשות הכל בגילוי-לב ובקומה זקופה. ביאנואר 1917, כשהגיעה הקריאה למלחמה בארצות-הברית למרום קצה והצעה לכריתת ברית-שלום יכולה היתה להראות כחוסר ידידות ביחם למסלכות-ההסכמה, לא פקפק ווילסין והוציא את הכרוז המפורסם שלו כדבר יצירת אגורת-העמים לכונן שלום בעולם. ושם אנו מוצאים את הדברים האלה: אני מדבר על השאלות הגדולות הללו בלי העלים מעצמי כלום. כי, לדעתי זה נחוץ, אם גודה, ששאיפת-האנושיות לשלום צריכה למצא קול חפשי, שיביע אותה. אולי בקרב כל העולם כולו אני היחידי בין בעלי יפוייכח גדול. שפן-חורין הוא לדבר בלי לכסות כלום. והוא מוסיף: "מדבר אני כאדם פרמי, אולם גם בתור ראש אחראי של ממשלה אדירה, ויש לי ההרגשה, שהגרתי כאן מה שהעם בארצות-הברית רוצה שאגיד. מקוה ומאמין אני, שאני מרבר באמת בשם בעלי רוח חפשית וידידי-האנושיות, שיש לכל אומה, בשם המצדדים בזכות תכנית של חירות. דומני, שאני מדבר בשם ההמונים השוחקים של האנושיות, בשם כל אלה שלא היתה להם עדיין ההזרמנות או האפשרות להביע את רגשות-לבם הנכונים בפני המות והחורבן, שמשמידים לעיניהם את האנשים והישובים היקרים להם מכל ביי.

ומכיון, שהאמין ביעוד המיוחד לו על-ידי "מיליוני העם האמריקני ושאר העמים". עשה את כל מה שעשה על דעת-עצמו. כפי שהבין ה וא את הדברים. לפי רוח החוקה והמסורת של ארצות־הברית, זכיות הנשיא במדינה זו, גדולות הן בכלל, גדולות מאלו שיש למלך בממלכה קונסטיטוציונית, ואין צורך לומר, שהן עולות על הזכיות המיוחדות לגשיא-המדינה בצרפת ובשווייציה. על-פי החוקה של ארצות-הברית (פרק שני, סעיף 2), נשיא הריפובליקה הוא הראש העליון של הצבא והצי, הוא עושה חוזים, אמנם בהסכמת הסינאט. ממנה מיניסטרים ופקידים גבוהים בכללי ממנה שופטים וצירים לממלכות־חוץ, הוא המשגיח על הוצאות החוקים אל הפועל, הוא באיכחה של המדינה כלפי פנים וכלפי חוץ. חברי הממשלה בארצות-הברית אינם תלויים ברצון הקונגרם ואינם נבחרים בחוך גבולותיו. אין הם אלא פקידים טכניים בלבד. אין משטר פארלמנטרי בארצות הברית. בסדינות־אירופה הממשלה היא בהתאם ל.רוב' של בית־הנבחרים, וחבריה הם באי־כחו של הרוב'. על-כן, אם יביע לה בית-הנכחרים, כלומר הרובי אי־אמון, מיד חצא בדימום. לא כן הדבר בארצות-הברית. הממשלה כאן תלויה אך ורק בדעתו של הנשיא, שבמנויה אינו נמלך אפילו בקונגרם. וכל השלטון הפועל הוא בידו. הנשיא אינו תלוי ברצון הקונגרם כלל וכלל. נכחר הוא לארבע שנים והטוב בעיניו יעשה, אם אפילו נשתנה המצב בינתים וה-רוב" בקונגרם הוא ממפלגה אחרת, מתנגדת לו. הנשיא בצרפת ובמדינות אחרות נבחר על-ידי בתי-הנבחרים, מה שאין כן בארצות-חברית. כאן בוחר

בו העם עצמו: ומכיון שהוא מקבל את כת-ההרשאה מידי העם: יש לו הכח המדינ<sup>י</sup> לעמוד לפעמים נגד הקונגרם.

אולם, הדבר תלוי הרבה בתכונות-נפשו הפרטיות של הנשיא. אם אין הנשיא אישיות חזקה, בולטת, הולך הוא שלוב-זרוע עם הקונגרס ונכנע לו. אדם כזה היה הנשיא מאפש, שמושל "קונסמימוציוני", במובן אירופי, קראו לו. אחרת אנו רואים אצל נשיאים כווילסין אי רוזווילט. משלימים הם את רצונם ונלחמים בקונגרם על-ידי זכות veto המיוחדת להם. ווילסון השתמש בנשק זה לא אחת. אבל העיקר הוא — הואיל והיו לו שאיפות מדיניות ידועות, עמד והגשים אותן כלי להתחשב עם הקינגרם. יצא בהצעות שלום, האריך את המשאיוהמתן עם גרמניה ע"ד הצוללות (ה-סופמרינות"). גסע לפאריז להשתתף בהכנת החוזה הווירסאלי, ועוד. ובכל אלה לא דרש את עצתם של אנשי־הקונגרם. ועל כן מושל בכפה, "דיקשאטור" כנוהו. הוא לא התיעץ אף עם אנשי-מפלגתוי ויצא לו שם "אַכטוקראַט". אבל צריך להודותי שכחו המוסרי הוא שגרם להשפעתו הגדולה. בימיו היתה המפלגה הדימוקראטית למפלגה שלו, של ווילסון. כל שאר ה.ראשים' נמשמשה צורתם ונפל ערכם בפני ווילסין. פופולאריות לא בקש מעולם. עוד בשנת 1903 הביע את דעתו, שרק האנשים המתיחסים בשוי ן־נפש אל פופולאריות הם אנשים בוגרים, שהרי הפופולאריות מזקת במדה שוה למי שרוא נחונה לו ולההמון הנותן אותה. ווילסון חושב שחוקת ארצות־הברית מופתית היא במה שהיא נותנת לנשיא את האפשרות לכלכל את הענינים בלי שיבקש את חבת־ההמון. והוא, ווילסון. כך התנהג. הוא דבר ועשה תמיד בגלויילב כל מה שרצה ולא התחשב כלל במה שאפשר יויק הדבר להפופולאריות שלו. זרה היתה לו כל גדיפלומטיה' כלפי פנים וכלפי חוץ. למשל, באחד ממכתביו האחרונים אל הסינאמור היצ' קו ק, ראש המסלגה הרימיקראמית, כתב, שקשה היתה עליו המלחמה שהוא נלחם לדעותיו במועצת= השלום בפארוו. מפני התנגרותם של חוגים צרפתיים ירועיים, המלאים החיצבאיות. וכי זהו מן ה"נימוס הדיפלומטי" לבטא דברים כאלה? —על בקשת הפועלים שלא לדחות את ישיבות הקונגרם השיב בכתב-אשמה גלוי נגד הקונגרם. שלא מלא. לדעתו. את חובתו באמינה. רהוק ווילסון מרוזווילט כרחוק מזרח ממערב, בדעותיו ובהשקפותיי, אבל דומה הוא לו ברצונו הכביר, באישיותו הבולטת, במרצו ובתקיפותו.

ומה הן השקפותיו של ווילסון? מה הן שאיפותיו ותקוותיו המדיניות. כפי שמצאו את בטוין בימי שבתו על כסא-הנשיאות?

ווילסון הוא באיכה שפיסי של מפלגתו. שתי המפלגית העיקריות בארצות־
הברית, מלבד שאר הדברים, שינות גם בזה: המפלגה הדימוקראטית מטעמת ביחוד
את החירות, חירות המדינות והיחידים; הריפיבליקנים מטעימים תמיד את נחיצות הסדר
והכח, כח-השפעתה ישל הממשלה המרכזית. מתחלת בריתה של התאחדות ארצותהברית, עוד מימי ג'יפרסון מנהיגם המפורסם, נלחמו הדימוקראטים בעד הרחבתזכויותיהן של המדינות ישל הארצות, ונגד התגברות הממשלה המרכזית בוואשינגטון.
זוילסין הוא דימוקראטי נאמן לעיקרי מפלגתו. הוא דורש תמיד, בפרט ב"ארבעה
עשר הדברות" שלו, את זכות הדגדרה העצמית למדינית ולעמים. בכל הודעותיו,
ברוזיו ואגרותיו הדיפלומטיות מדבר הוא, קידם כל, על חירות האומות, על
זכויות שוות לעמים קטנים וגדולים. מתיך כך בא גם אל הציוניות "), אל התמיכה,

<sup>\*)</sup> ב.ידיעות של ועד־הארצותי שעל-יד מועצת-השלום בפאריו מסופר גם על עזרתו של

שתמך בדרישת ארץ־ישראל עברית. מתוך כך תמך בחירות הצ'כים, הפולנים ושאר העמים. ולא הכרה עיונית בלבד היה לו הדבר, אלא רצה לעזור לאומות הקמנות והמדוכאות גם ל מעשה. הלא ידוע הוא. שהודות להשפעתו הושימו ארצות-הברית בימי-המלחמה עזרה לאוכלוסי ב ל ג י ה. ם ר ב י ה. א ר ץ-י ש ר א ל; שלחו מלאכויות של הצלב האדום למדינות שונות להלחם שם במיפום ובמגפות אחרוה. נתנו הלואות-כסף לממלכות קמנות. וכדומה. והעיקר – הצעתה. שתקכל אמריקה את הממונות על א ר מני ה. אין לאמריקה שום אינטרסים ממשיים במדינה זו. ורק אהבתו המהורה להאנושיות ולהעמים החלשים היא שהמריצה אותו לבוא בהצעה זו.

חירות־העמים, וכתוצאה מזה — שלום בין העמים, שלום בכל העולם — זהו הרעיון המרכזי של ווילסון. ובמלחמתו לרעיון זה הרים לידי גובה מרוכה לא רק את עצמו. אלא גם את ארצו. מעולם לא היה לארצות־הברית כח-השפעה כל-כך גדול כבימי ווילסון. בשנות־המלחמה ולאהריה היתה ארץ זו תל, שהכל פונים אליו. לא רק מחמת הכסף והצבא, שהיא יכולה להעניק, אלא גם בגלל השאיפות הנעלות. שהנשיא של ארצות-הברית היה דוגל בשמן. עוד לפני כעשרים שנה. כשהיה ווילסון ראש־האוניברסימה ב פרינם מון ולא חלם על כסא-הנשיאות כלל. היה הוגה מהושבות על שלום בין-לאומי, על מניעת-מלחמות. הוא היה אומר. שהמלחמית באנת מתוך ערמת המנהיגים ותמימות ההמונים. כבר אז הביע את דעתו. שאם המשא והמתן בין העמים יתנהל באופן גלוי וגורל הממלכות יחתך רק אחרי משא־ומתן של פומבי, תהיינה המלהמות ברובן הגדול בגדר הנמנע, מפני שהעמים יתקוממו נגדן. אלה, שיצשרכו לסכן את נפשם במלחמה יהיו יכולים לדון בשאלה, אם כדאי הדבר להכריז מלחמה. גם לעמים הניימראליים תהיה יכולת למחות בעוד מועד נגד המלחמה, שהורמת את המסחר בין העמים ומחרכת את יכולת למחות בעוד מועד נגד המלחמה, שהורמת את המסחר בין העמים ומחרכת את יכולת בין המדינות.

את הרעיונות האלה נסה ווילסין להוציא לפועל אחר-כך. כישהיה לנשיא. עוד בנומה הראשונה שלו על השלום, מיום 18 לדצמבר 1916, מדבר הוא על זכיות האומות החלשות, על החובה לשמור עליהן מכל התנפלות מצד האומות האדירות, על ערובה נגד המלחמות, ומביע את דעתו נגד הקבוצות של ממלכות מתחרות זו בזו ובעד יצירת אגודת-העמים, שתכליתה תהיה לכונן שלום בכל העולם. הוא דורש מן הממשלות של שני הצדדים להודיע את ממרות-המלחמה שלהן, כדי שידעו הכל, למה ועל מה נשפך דם רב. ממשלות-ההסכמה הוכרחו אז בפעם הראשונה לדבר על חירות העמים. דברים, שחובה נעשו להם, מעין שמר-חוב, שאי-אפשר היה לפטור אותו בלא כלום.

באגרתו אל הסינאט. מיום 22 יאנואר 1917, מבאר ווילסון באריכות את ענין א גודת העמים. הוא אמר, שארצות-הברית, שיצרו עם חדש מתוך תקוה, שתוכלנה להראות לעמים אחרים את הדרך לחירות, להן יאה הדבר להקים יסודות חדשים של שלום בין האומות, ורגש-הכבוד לא ירשה להן להשתמט מתעודה זו; צריכות הן לאחר את כחן והשפעתן עם אלה של עמים אחרים כדי לכונן שלום בעולם. והוא הולך וסונה את התנאים, שארצות-הברית חייבות להתנות כשתקחנה על עצמן את התעודה הנוכרת. קודם כל, צריך שתגמר המלחמה הנוכחית. ואולם חשובה גם השאלה, באיזה אופן תגמר. צריך, שהחוזה הבא יביא שלום, שיקבל את הסכמת האנושיות, ולא

ווילסון. שנסתייע בה הוער במלהמתו לזכויות הלאומיות של היהורים (עיין בגליון השני של ה-יריעות". ברו"ח של הוער).

שלום, שיתן ספוק לעמים המשתתפים כלכד. השלום לא יהיה איתן, אם ישארו מחוצה לו עמי-אמריקה. ואלה האחרונים יקחו הלק רק בחוזה, שיתאים עם עקרי-אמריקה. צריך שיברא כח. שיבמיח את קיום ההחלמות. כח. שיעלה על תוקף כל אומה או קכוצת-אומות. דולא תהיה להן היכולת לצאת נגדו. אם אנו רוצים באמת, שיהיה השלום העתיד לבוא איתן ולאורך=ימים, צריך שיהיה מובטח על=ידי הכח העליון והמסודר של האנושיוה. לא שנויים בהתאחדויות שונית של ממלכות מציע ווילפין. אלא שלום כללי ומאורגן. רוצה הוא, שלא יהיו מנצחים ומנוצחים. שלא יוטל השלום מתוך כפיה ולא יביא לידי השפלת אחד מן הצדדים, שתשאיר אחריה רגש-צער ומרירות-נפש. לא יהיה השלום איתן אלא אם יכּית בין עמים שוים ועל-פי העיקרים הללו: שויון והשחתפות מאוחרת בענינים של הועלת משותפת ורוחשל בצדק ומשפט ביחסי־העמים. שויון=העמים זהו שוין=הזכויות. אל הברל בין עמים גרולים וקשנים. הזכויות יסודן לא בכחה של אומה זו או אחרת, אלא בכח קולקטיבי; רק בהסכמה בין לאומית תלוי השלום. ועוד אחת: אין ממשלת-עם בלי רצון העם. אסיר להעביר עמים מרשות לרשות ככלי נמכר ונקנה. צריך להבטיח את החיים, את הדת ואת ההתפתחות הכלכלית של כל העמים, שחיו עד עתה תחת עול ממשלות זרות. וחירות-העמים כוללת את חירות-הימים. דרכי-החביר העולמיים צריכים להיות פתוחים לכל האומות. זהו תנאי הכרחי לשויון־העמים, לאחודם ולפעולתם המשותפת. ובשביל לגשם חנאי זה, צריך בודאי לבקר אמנות בין-לאומיות שונות ולהכנים בהן שנויים. וחירות הימים גוררת אחריה את המעטת הכחות הצבאיים של הימים – שאלה. שהיא קשורה בשאלת הגבלת הגשק בכלל ווילסון מכיר, שהשאלות הללו דקות ומסובכות הן, ואף על־פי־כן הוא דורש, שיגשו לפתרונן. השלום דורש ותורים וקרבנות מכל העמים. אין שלום בעולם אם הצד האחר או השני מוסיף להחזיק כחות צבאיים גדולים. והנשיא גומר את אגרתו במלים הנלהבות האלה: "אלה הם העיקרים האמריקניים, השאיפות המדיניות של אמריקה. אין אנו יכולים לתמיך בשאיפות אחרות. ואלה הם גם העיקרים והשאיפית של האנשים והנשים בכל ארץ. שיש להם מכט רחב, העיקרים והשאיפות המדיניות של כל אומה נאורה. של כל עדה משכלת. אלה הם עיקרים האנושיות, ונצחינם מוכרח לבוא"-

כאן לפנינו מהפכה שלמה בהשקפת־העולם האמריקנית, שהרי מסורת היתה לארצות־הברית שלא להתערב בעניני־אירופה. כל המדינאיים המפורסמים בארצות־הברית הורו לעם תורה זו ישל "אי-התערבות"- הנשיא הראשון וואשינגטון, אבי החירות האמריקנית. אמר בנאום=הפרידה שלו בקונגרס, בנאום הנחשב ל"צוואה מדינית": יחסי־מסחר בין אמריקה ובין אירופה יכולים להיות במדה בלתי־מוגבלת, אבל ביחסים מדיניים צריך למעט ער כמה שאפשר. לאירופה יש אינטרסים כבירים, שאין לנו ענין בהם כלל או יש רק מעט. לא מחכמה נעשה, איפוא, אם נתקשר בקשרים מלאכותיים עם המאורעות החולפים והקומבינאציות המדיניות וחלוקי הדעות ישל אירופה. מצבנו החפשי מהתחייבויות והמרחק הרב שבינינו ובן אירופה קוראים וגם מרשים לנו ללכת בדרך אחרת". וכי אין אנו שומעים את הד־הדברים האלה, לאחר יותר ממאה שנה, בשעניתיהם של מתנגדי-ווילסון — מתנגדי אנודת־העמים ?

עוד טענה אחת יש להם: ווילסון הפר את תורתו של מונרו. נשיא זה, של ארצות־הברית נשא נאום בקונגרם בשנת 1823 ובו אמר, שכלל זה צריך להיות לעם: "מדינות־אמריקה, מתוך מצב-החירות והעמידה ברשות-עצמן, שקנו להן במלחמתן, אינן צריכות להחשב מהיום והלאה למדינות ראויות להיות מקום להתישבות לכל עם שהוא. ולפיכך חייבים אנו להודיע לממלכות בלב גלוי. שכל נסיון מצדם לפרוש את ממשלתו בחלק-תבל זה, יחשב בעינינו לסכנה לשלומנו ולקיומני. לא נתערב בעניני המושבות הקיימות מכבר, אבל מה שנוגע לממלכות, שאינן תלויות ברשות אחרים, שהכרנו את חירותן בתוקף עיקרי־הצדק, נראה כל התערבות בעניניהן מצד אירופה כמעשה-איבה נגד ארצות-הברית" ובימים ההם אמר גם ג'פרסון, מדינאי. הנודע, שהיה אחר-כך לנשיא, שהכלל הראשון בפולימיקה של ארצות-הברית הוא—שלא להתערב בעניני-אירופה, והכלל השני: לא להרשות, שאירופה תתערב בעניני-אמריקה. לפי דעתו של ג'פרסון, יש לה לאמריקה, כצפונית כדרומית, שורה שלמה של אינמרסים, שהם שונים מאלה של אירופה והם מיוחדים רק לה לבדה. משום כך צריכה היא גם לשימה מדינית מיוחדת. שהיא שונה מזו של אירופה, "אירופה שואפת להיות מקום-העריצות, ואנו שואפים לעשות ממדינתנו מקום-הירות".

על עיקרים אלה שמרה אמריקה במשך כל דברי־מיה. עוד בשנת 1912 קבל הסינאט הוואשיננטוני החלמה ברורה ברוחו של מוגרו, שעל־פיה אין שום חוף חשוב באמריקה יכול לעבור לרשותה של חברה קרובה לממשלה בלתי־אמריקאנית. ותהום עמוקה רובצת, איפואי בין מסורת אמריקאנית זו ובין הצעותיו של ווילסין. להתערב בעניני־אירופה ולהרשות לאגודת-העמים להתערב בעניני־אמריקהי לכרות ברית-עולמים עם הממלכות האירופיות. כמה מפתיע חדוש זה את העם האמריקני! הלא זהו ממש ההפך ממה שהוא רגיל בו ושהורו לו כל מדריכיו ומנהיגיו במשך מאה שנה ויותר. ומה פלא, אם גם כיום לאחר ארבע שנים של הטפה לרעיונות האלה מצד ווילסון וידידיו, הם נראים לעם כדבר מוזרי שאינו מתקבל על הדעת.

התפתחות המאורעות גרמה לו לווילסין, שיבוא למלחמתו לשלום דרך המלחמה. עובדות למאות מעידות. שהדבר היה לו למורת-רוח ולא ככחינת סוף מעשה במחשבה תהלה". הוא היה בט הי שתפקידו יתחיל רק עם גמר המלחמה העולמית. עוד בנאומו הראשון, שנשא מיד אחר שפרצה המלחמה, ביום 18 לאיניסט 1914, דרש מאזרחי אמריקה, שישארו ניישראליים. מפני שאמריקה רוצה לחיות בשלום עם כל העמים. "אמריקה עתידה למלא תפקיד של מחווך ישר. שמשיא עצות לשלום ולהםכמה". 1914 הוא מזהיר את עמי שלא יסייע באופן זה או אחר לאחד מן הצדדים. ברצמבר הוא חוזר על דבריו ואומר: "אנו נמצאים במצב של שלום עם כל העולם. משום צד אין לנו אחרות. אין לנו לפחוד מפני עצמת ממלכות אחרות. אין לנו דאגה בדבר התחרות שיעשו בנו במקצוע-המסחר או במקציעות אחרים. רוצים אנו לחיות כחפצנו, אכל גם לאחרים נתן לחיות כחפצם. אנו באמת הידידים היותר נאמנים ל כ ל העמים מפני שאין אנו מאיימים על שום אדם. אין אנו חומדים נחלת-זר ואין אנו רוצים בחורבנו של מי שהוא. שאיפתנו לשלום ולהסכם. את הכל עשינו כדי לקנות לנו זכות זו, וחייבים אנו לשמור עליה ככל כחנו". והוא מדכר על תפקיד-המתווך: "תקותנו היקרה ביותר הוא. שבזמן היותר קרוב יתן לנו מצבנו המיוחד הזה, אם ירצה השם, את ההזרמנות להופיע כיועץ לשלום כללי. בפשרנו בין העמים הלוהמים על-ידי סדור הסכסוכים המרובים שלהם. צריך לשמור על כחותינו בנחת וכשלוה ולתמוך בהשפעתנו. בשמרנו את העיקרים הישנים של עבודתנו". את הדברים האלה אמר

ווילפון בחצי-השנה הראשונה למלחמה. כבר ראה את עצמו אז כמפשר באמצעי-שלום, וכבר דבר אז על השלום כעל דבר ממשי וקרוב לבוא-

אבל המצב התחיל משתנה אחר טביעת "לוזיטאניה", בתחלת מאי 1915. ספינת קישור לא-מזוינת הוטבעה, מאה אזרחי־אמריקה אכדו. דעת־הקהל בארצות־הברית היתה נרגזת מאד. ווילסון שלח לגרמניה "נומה" ובה הודיעי שלא ירתע לאחור מפני שום דבר כדי שיוכלו האזרחים. לעשות את דרכם בחירות גמורה. לאחר מישא=ימתן הבמיחה גרמניה, כי בספינות-אמריקה לא יפגעו לרעה, ווילסון השיב, שכל התנפלות על ספינה מסחרית, שאזרחי-אמריקה נמצאים בהי תחשב כסעשה איבה נגד ארצו. המשא-והמתן נמשך. באביב שנת 1916 הוטבעה "סיסקס", ספינה צרפתיה כ לא = מאַ נש; כה היה נם מספר של אזרחים אמריקאנים. מיד אחר"זה הודיע ווילסין בנאומו אל הקונגים, שהחלים להכריח את גרמניה, שתעזוב את מכסיסי-מלחמתה ננד ספינות אמריקניות לנוסעים ולסחורות. .נתביר הדבר, שבעצם מלחמה זו כרוכה הסכנה. שהאופי של הספינות המשביעות. כלומר הצוללות, ושכסיסיהן אינם מתאימים עם עיקרי־האגושיות; עם הזכויות הקיימות מכבר של האומות הנייטראליות; עם הזכות של אסור הנגיעה (Immunity) המיוחדת להבלתנ-לוחמים. ועל-כן חיבתנו להגיד לממשלה הגרמניתי שאם תומיף להלחם בספינית-מסחר בעזרת הצוללות ובלי רחםי בה בשעה שאינה יכולה. כפי שנתברר, לנהל מלחמה זו בהתאם עם כללי משפש-העמים ומצוות-האנושיותי שיתקבלו על-ידי כל העולם כולו. תבוא ממשלת ארצות-הברית לידי מסקנה כזו: לרפסיק את היחסים הדיפלומשיים עם הממשלה הגרמנית. רגיעה השעה לאחוז בכל האמצעים כדי להגן על זכויות־האנושיות". ממשלת-גרמניה הרגישה בסכנה ומהרה להודיע, כי להבא לא תהיה התנפלות על ספינות-מסהר אלא במקרים, שהורשו על פי כללי המשפט בין הלאומי. .אכל -- הוטיפה גרמניה -- הממשלה בטוחה, שארצות הברית תדרושנה גס מן הממשלה הבריטית לשמור את חוקי המשפט בין-הלאוכי. אם לא תושג מסרה זו. תוכרה הממשלה הגרמנית לשים לב למצב החדש ותחזיר לעצמה את חירות-הפעולה". על זה השיב ווילסון, שאין הוא מסכים לנקידת-מבט זו כלל וכלל. גרמניה מחויבת לשמור על זכויות האזרחים האמריקניים על הים בכל האופנים, בלי שום קשר עם השאלה, איך תתנהג מדינה אחרת. האחריות היא כאן בלי שום תנאי, ולכל ממשלה

בינתים היו הבחירות החדשות לנשיאות. ווילסין חזר ונבחר לנשיא. הוא נוכח, שהים נותן אמון בוי ויצא בהצעות שלו בדבר השלום וא ג ו ד ת = ה ע מ ים \*). בעצם הזמן הזה צעדה גרמניה צעד מיואש, שהיה בעוכריה. פתאום הודיעה לארצות=הברית, שמיום השני לפברואר ואילך המבענה הצוללות הגרמניות כל ספינה שתשום במיבריטניה, צרפת, איטליה ובים=התיכון, בלי הבדל בין ספינות=השונא ובין הספינות הנייטראליות. גרמניה, כנראהי היתה מוכרחת לכך. שונאיה משלו על הים, ועל=כן יכלו לנהוג בקורת בספינות: להחרים את ספינות=המלחמה ולשחרר את ספינות=המסהר; מה שאין כן גרמניה, ש על הים אי=אפשר היה לה לפעול. והמוצא היחידי לה היה— להשתמש בצוללותי שפועלות תחת המים. אבל צוללת אינה יכולה לתפוש ספינהי להביאה אל החוף ולמסרה לשלמונות, שיעשו בה כחפצם. היא יכולה להלחם בספינות על-ידי

<sup>\*)</sup> החצעה הראשונה חוצעה ביום 18 לרצמבר 1916, והשניה ביום 22ליאנואר 1917.

השלח 196

הטבעה. ובכן ברי היה לאמריקה, שגרמניה לא תשנה את דרכה. ומכיון שווילסון כבר התרה בגרמניה כמה פעמים, לא נשאר לו עכשיו אלא לקיים את איומו. היחסים הדיפלומטיים בין שתי הממלכות הופסקו.

גימניה לא שמה לב והמשיכה את מלחמת=הצוללות בשצף קצף, כשחקן מיואשי שאין לו עור מה לאבד. ספינות-אמריקה סבלו הרבה. ווילסון מוכרח היה לפנות אל הקונגרס ולבקש ממנו רשות להגן על אינטרסי-המדינהי ובאפריל הורשה להכריז מלחמה. אילמלא דעתו המיושבת עליו ורוח-השלום שלו הוכרזה מלחמה זו עוד לפני שנה ויותר. חירות=הימים הוא כלל נדול במדיניות של ארצות-הברית. הגני תמיד על עיקר זה. ווילסון ראה במלחמתו לחירות-הימים גם הגנה על עניני הממלכות הנייטראליות. בנאומו אל הקונגרם מיום השני לאפריל 1917 הוא מתאר את המצב הנורא, שנתהווה על-ידי מה שהצוללות הגרמניות מטביעות כלי חמלה את ספינות-המסחר. בלי להשגיח בלאומיותן, במהותן ובמחוז-חפצן, ואפילו את הספינות לחולים ואת השעונות מזינות לאוכלוסי-בלגיה. יש מינימים של זכויות—אומר הנשיא—במשפט=העמים, ועל מינימים זה צריך להגן בכל תוקף. לא אבדות חמריות הן כאן עיקר, אלא חיי אזרחים שקשים. חיי נשים וילדים. מלחמת=הצוללות היא מלחמה באנושיות. לא ספינות-אמריקה בלבד סובלות ממנה, אלא גם אותן של שאר המדינות הנישראליות. והדבר נוגע, איפואי לכל העמים. משרתנו היא להגן על המשפט, על זכיות=האנושיות.

ווילסון מסיק את המסקנה האתרונה ואומר, שאמריקה צריכה להכריז מלחמה על גרמניה. מלחמה זו תהיה תעודתה לא רק להגן על עניני-המדינה. אלא גם לנצח את ה מ ש ל ה הגרמנית ולשים קץ למלחמה הכללית. והוא מוסיף, שממרתה של אמריקה היא להגן על עיקרי השלום והצדק נגד ממלכות אכשיקראשיות, שעיניהן אך לעניניהן. הסכנה לחירות ולשלום היא בקיום ממשלות אבטיקראשיות ששומכות על כח מאורגן ומשתמשות בו כפי ראות=עיניהן ולא כפי רצון=העם. לאמריקה אין כל ריב עם העם הגרמני. להפך: חבה וידידות רוחשת היא לו. לא ברצונה נכנסה הממשלה האמריקנית למלחמה זוי מלחמת הדינאסטיות והכנופיות. תכניות של התנפלות' אפשריות רק כשהכל נעשה ומוכן בסתר. הן אינן אפשריות במקום שדעת-הקהל משגחת על כל עניני=האומה. הסכם קבוע ואיתן ברבר השלום יתקיים רק על־ידי אנורת עמים די= מוקראטיים. ממשלה אבשוקראטית לא תשאר נאמנה להסכם. רק עשים בני־חורים יכולים להתאחד לשם מטרה משותפת ולבכר את עניני-האנושיות על פני ענינים פרטים. ארצות-הברית נלחמות לשלום כללי ולשחרור-העמים. והעם הגימני בתוכם. כדי שתהיה להם לכולם, כגדולים כקטנים, הרשות לבחור בארחות-חיים ובמטשלה הרצויות להם. צריך להכמיח את קיום הדימוקראמיה בעולם; השלום צריך להיות מיוסד על החירות המדינית. שאיפית פרמיות אין לאמריקה כאן: לא שלמון ולא כבוש ולא תשלומים בעד הקדבנות מטרתה. היא רק אחד מראשי הלוחמים לזכויות האנושיות'. מעם חדש אנו שומעים הפעם: כחב-אשמה קישה נגד הממשלה הגרמנית. ועל מעם זה הולך ווילסון וחוזר תמיד. ווילסון רואה בממשלת-גרמניה האבשוקראשית את הגורם העיקרי, המעכב את השלום השלום והמשפט בעולם. אין הוא נותן אמון בממשלה כזו. כל עוד היתה ברוסיה ממשלת-הצאַר, אי-אפשר היה לווילסין להכריז מלחמה על ויל הלם. משהורד ניקולאי מכסא-המלוכה נשארה גרמנית הממלכה האכשו

ראַפית היחידה באירופה; והוא מתחיל להפיף להורדת ממשלתה האבמוקראַפית. והגיע<sup>ר</sup> הדברים לידי כך, שכשפנתה גרמניה בסתיו שנת 1918 לווילסון בכקישת שביהת-הנשק, השיב לה. שעם ממשלתה הנוכחית לא ינהל שום משא-ומחן, ורק עם ממשלת-עם ידבר-בזה סייע בלי ספק להתחוללות המהפכה בגרמניה.

יכולים אנו לסכם את דברינו. ווילסון השקיע במלחמה זו את כל כחותיו, מפני שהיה בשוחישדרך המלחמה יבוא לידי גשום מאוייו הכבירים ושאיפותיו הנעלות. רצונו היה, שהעם באמריקה יראה את ההשתתפות במלחמה כענין לאומי, שהרי בעיניו היתה אמריקה חמיד מגן לדימוקראַטיה ולזכויות-העמים. ועכשיו הגיעה לה השעה למלא תפקיד כזה בלי שום פניות פרטיות. ואמנם, ווילסון לא דרש בימי החוזה הווירס אַלי לארצו כלום. בעוד שכל שאר הממלבות קבלו זכות-פצוי מגימניה בכסף, בשמחי-אדמה, בספינות, בפחם, וכיוצא באלו. והלא גם אמריקה הביאה קרבנות במלחמה קרבנות באנשים ובממון. לעיני-ווילסון היתה רק ממרה קדושה זו: שלום בין העמיב; ולא בין עמים סחם, אלא בין עמים בני-חורים. ולפיכך סייע בעת ובעונה אחת לתנועת=החירות באויסטריה ובגרמניה. במרץ וברצון כביר עבד להחגשמות המשרות. שסמן אותן והשיף להז בשנות-המלחמה הוא עבר על כל המסירות של אמריקה ועזב את ארצו, — מה שלא עשה שום נשיא בארצות-הברית עד ימיו —ולקח בעצמו חלק בישיבות של מועצת-השלום בפאַריז, - - גם-כן דבר שאין דוגמתו. הוא לא יכול ולא רצה למסור את הענין בידי מי שהוא מבאי־כחו. הוא ראה חובה לעצמו להגן הוא עצמו על עיקריו. עיקרי נשטתו. ולאחר עישית החוזה הווירסאַלי שט בארץ, בכל פנות אמריקה, והסביר לעמו את הדברים. ומי יורע? – אילמלא חלה פתאום. אפשר היה משפיע על העם ועל העסקנים המדיניים, והחוזה היה מתאשר על-ידי הסינאַט. ווילסון לא אָשר את הריזולוציה של הסינאטור נו קס בדבר כריתת ברית-שלום .פשוטה" עם גרמניה באמרו, כי זוהי בגידה בשאיפות, שלשמן נכנסה אמריקה אל רמלחמה. שלום בלי אגורת= העמים אינו שיה בעיניו כלום. וכמו-כן לא קבל את תקוניו של לוג': אין הוא יודע וויתורים בנוגע לאגודת-העמים.

יאמרו: למה היו "ארבעה=עשר הדברות" שלו בחוזה הווירסאלי? — השאלה היא נכונה; ואולם ש עוד לשאול: מה היו בלא ווילסון? — ידוע הדבר כמה קשים היו נפחוליו בווירסאליה. הוא גלה בעצמו את הדבר למעשה במכתבו הנז' לסינאטור היו נפחוליו בווירסאליה. הוא גלה בעצמו את הדברים אדם בקי בענין זהי מא רדי ה הצרפתיי אחד מעורכי החוזה הווירסאלי, יד=ימינו של קלי מא נים וווילסון בווירסאליה, שיכניסו את גרמניה אל אגודת־העמים מיד, שלא יקחו ממנה את עמק-סאר, שירשו לה לשלם חלק מדמי־הפצוי בכסף=נייר, שישאירו לה את הצי המסחריי ועוד. רואים אני, איפיא, שכל אותן ההחלשות שהן מעוורות בנו התמרמרות, ווילסין נלחם בהן. לא בו האשם, אם למרות זאת נתקבלו על־ידי מיעצת-השלום: הוא היה אחד נגד ארבעה. הוא הימיב לראות, שהחוזה עם גרמניה רחוק מלהיות דבר שלם, ובקש מפלט לרעיונותיו ולשאיפיתיו הנעלות באגודת־העמים, שמסר לה את כל נפשו. אמרו מה שיאמרו, אגודת-העמים דבר גדול הוא. אולי לא בקרוב תיכר פעולתה בכל, אבל זוהי באמת דהאהרות־עמים כללית, שלא היתה עוד כמותה. ששה ועשרים הסעיפים של האגודה מקיפים את כל השאלות החשובות של התקופה —תקופתו: הפחתת הנשק והצבא, המלת-עונש על העמים המשביתים את השלום, חובה של כריתת הפחתת הנשק והצבא, המלת-עונש על העמים המשביתים את השלום, חובה של כריתת

אמנות גלויות ומתאימות לברית אגודת־העמים, השנחה על שלמת-המדינות ושלומן. משפט בין־לאומי, שיטה של מאנדאטים במקום השיטה הישנה של ספוח (אַנקסיה), כללים בין־לאומיים בדבר תנאי=העבודה, חירות הדרכים והמסחר, בקורת על האמנות שבין העמים והזכות לבשל אלו מהן, שאינן בהתאמה עם ה-ברית". מה יכול ווילסון לעשות עוד? -- הוא חבר כללים חדשים לעמים ולממלכות, ברא הסתדרות חדשה. שתכנה ורוחה הם: הגנה על חירות־העמים ושמירת השלום הכללי; בכחו המוסרי הכריח את הממלכות האדירות, את קברניםי-העולם, לקבלה. אמנם, ראשית אגודת-העמים מצער. אבל פעולתה ישנה כבר ונראית לעינים. אגגליה ויאפאן, כשחדשו עתה את אמנתן, שלתו אותה לאגורת-העמים לעיין בה, אם מתאימה היא לתקנותיה של ה.אגורה'. הסכסוך בין פינלאנד ובין שווידיה בדבר איי־אלאנד, שלפנים היה בודאי מביא 'לידי שפיכות-דמים, עכשיו נמסר על-ידי הצדדים לאגודת-העמים לדון עליו ולהוציא משפט. והנה כבר נבחרו על-ידי המועצה של אגורת-העמים ועדות מיוחדות לכונן את כית-הדין כין-הלאימי ולבקר את אמניתיהן של המדינות השונות, לקבוע תנאי=עבודה חדשים, לבדוק את כללי המאנדאטים על ארצות שונות. הנה שומעים אנו את הלורד גריי, אחד מן המדינאים החשובים כיותר כברישניה, לומד ודורש, שלא חברתנה להבא שום אמנות חשאיות; והנה החלטת ועידת-הסוציאליסטים העולמית בג'נבה (מן ד האיגמרנאציונאלה השניה), שמחייבת את הפועלים להכנים אח באי־כחם אל אגודת-העמים ולהשפיע על-ידי כך על החלטותיה.

אין לכחד, המציאות היא לפי שעה מרה ומעציכה למדי; עוד העריצות ועוות־
הדין שולמים ביחסי עמים וממלכות ושפיכות=דמים הן מעשי יום=יום. אבל אנו
חייבים להתרומם מעל חזין=הרגע, לשפים על מפעלו של ווילסון מן המבט הרחב,
ההיסטורי, ואז תמונה אחרת תתגלה לפנינו. אז נדע להעריך ולהוקיר את פעולת=ווילסון
כערכה. בזמן שדברו בבל פנות המדיניות העולמית על "בלוקים" ו"קואליציות" צוררים
זה את זה, הרים הוא על גם את הרעיון של ברית־עמים כלליתי את הרעיון בדבר
התאחדות כל האנושיות כולה, וגם נסה להעמיד את הדבר על בסים ממשי על=ידי יצירת
הסתדרות מיוחדת לכך. שום אדם לא דאג כל־כך לעמים הקטנים וה גד כאים
כמותו; הוא נלחם להם ולזכויותיהם בעוז ובמרץ. היו לו גם רגעי חולשה וירידה (למשל,
ביחסיו אל גרמניה ואויביה), ומי האדם הגדול, שהוא חפשי מהם ?—אבל דבריו
ומעשיו לא ישכחו. הם לא מן המצוי הן בתכנם והן בצורתם, ומקום חשוב בהיסטוריה

כנביא. כמשיף וכמוכיח הופיע ווילסון לפני העמים. שנים תעבורנה, תשקום הארץ. יחסים חדשים וטובים בין האומות יבראו. ואז תתחוור תמונתו יותר ויותר, ובהערצה יחסים חדשים וטובים בין האומות יבראו. "שבתקופת=הדמים היותר נוראה. בבין-השמשות נעלה על זכרוננו את שם האיש הזה, "שבתקופת=הדמים היותר נוראה. לבין-השמשות של האנושיות. ידע להתרומם מעל כל ונלחם לאחדות, לחירות ולשלום.



# רַתְחָנוּת שֶׁלֹא בִמְקוֹמָה.

קשה תפקידו של הסופר-הפובליציסטן. בשעה שחובה עליו לחזור על אמתית אלפא-ביתיות, וקשה הוא שבעתים, בשעה שאת האלף-בית הוא צריך להורות לאנשים, שלכאורה אין להם צורך במלמדי-דררקי.

מן האמתות האלפא-ביתיותי שלכאורה הן מחוורות לכל אדם מן השוק, הן:
א) שפוליטיקאי אחראי ובהיר-עין חייב לשוות לנגד עיניו תמיד את התעודה המרכזית של השעה ולכוון את כל מעשיו לכך, שלא להסיח את הדעת מתעודה זו ושלא להכנים מהומה ונגודיםי במקים שיש צורך בדעה צלולה ובאחדות-הכחות להשנת המשרה העומדת על הפרק; ב) שהעצבנות הסוערת והרתחנות והקנטרנית שאינן בודקות באמצעים, הן שימה גרועה מאד בשעה שיש צורך להבהיר את עין הצביר ולהגביר את מרצו.

ואף=על־פי־כן, כשאַתה קורא את מאמריו האחרונים של ז. ז' אַ בּוֹ מִי נִסְ קִי בַּ, הארץ" (מכתב מלונדון" ומשלטון עצמי", מהארץ". גליונית שצ'ד ושצ'ו), אתה רואה. לצערך, ישיש צורך לפעמים לחזור על אמתית אלו אפלו לגפי פוליטיקאי מצוין, בעל מחשבה צלולה ועין בהירה שכמותו.

מהי תעודתנו המרכזית בשעה זו ? — ודאי שיש עוד לפנינו תעודות מדיניות גדולות והשובות מאד מאד, שאסור לנו להסיח דעת מהן. ודאי שהשאלות על פרמי המאנדאמ, גכולות הארץ וכיוצא בהן, הן מן העומדות "ברומו של עולמנו"- מצד זה, המאנדאמי הכל יודעים להעריך את עבודתו והשתדלותו של ז'אבושינסקי כראוי להן. ואולם השאלות הללו אין בהן כדי להעשות תעודת חובה ואחריות, תעודת מעשה ומפעל, שכל יום וכל שעה זמנם, לעם כולוי המוני-העם בארץ ובגולה יכולים רק להעיד על רצונם הלאומי, להכריז על תביעותינו ועל צרכינו החיוניים. דבר זה כבר נעשה במקצת וראוי לו שיעשה עוד. הישוב העברי שבארץ כבר הביע את יחסו לשאלות אלו ואפשר וראוי שיחזור ויכריז עוד על רצונו, יחזור ויתבע את זכויותיו. כדרך אגב: הרבה יש להצמער על שאספת-הנבחרים שלנו לא פרסמה גלוי-דעת בנינע לשאלות הללו). ואולם סוף=סוף כולנו מרגישים: תהיינה תוצאות השתדלותם של האינסמאציות ושל היחידים העוסקים בדבר מה שתהיינה — לא כאן היא לנו שאלת הגורל. לא כאן יחתם דינו של עתידנו הלאימי. לא התעודות המרון ההימטורי הגדול, שהשעה הפנימיות, תעודות הבנין והמפעל בארץ. כאן הוא המכחן ההימטורי הגדול, שהשעה ממילה עלינו.

והמכחן אינו קל כלל וכלל. על השאלה הישנה. הגיולת שנה מעינינו ומשביתה מניחה מלבנו: הימצא לנו די כחות רוחניים וחמריים למפעל הגדול? – נוספה קלקלתה הגדולה של השעה: המשבר הקשה, העיבד על הישוב ועל עבודת-הישוב. מקורו של משבר זה מצדו הממשי, הכספי, ברור לכולנו. הארץ לא נרפאה עדיין מפצעיה של המלחמה. דלה ועניה היתה הארץ אף קודם לכן. התוצרת הכלכלית שלה לא הספיקה אף לצרכיהם ההכרחיים של תושביה, וכולה היתה תלויה בארצות-

הגולה, ששמשו לה גם שוקים לפירותיה ולחמרי-תעשיתה וגם צנורות ישרים לפרנסתה בצורת ממון צבורי וממון ברטי שהיה זורם בקביעות אל הארץ לצרכי עבודת הישוב והתרבות. באה המלחמה והגדילה את עניה של הארץ יותר ויותר. הרבה נהרס ונחרב במלחמה הרבה עמד מגדולו ומהתפתחותו. מצנורות-השפע שמחוץ-לארץ נסתתמו דוקא ההשובים ביוחר: אלה שהשפיעו על התפתחותם של חיים כלכליים מבעיים בארץ. בעטיה של המלחמה נקרעה הארץ מן השוקים של פירותיה ופסק גם שפע הממון דפרטי לעכודה הישובית. פסקה הפעולה הישובית המרחבה, המרבה את הרכוש הלאומי ומחיה את שוק המסחר והמלאכה. היוקר הגיע בארץ למדה, שאין דוגמתה כשום ארץ אחרת. כל הפגעים והתקלות האלה וכיוצא באלה של המלחמה ושל המשבר הכלכלי העובר עכשיו על כל העולם כולו, הרחיבו העמיקו כאן את פעולחם יותר מככל מקום אחרי ורובם עדיין במקומם הם עומדים. עדיין לא דוכשרו התנאים לחיים כלכליים שבעייבי העומדים בעיקר על האיניציאַשיבה הפרשית ועמל איש איש לנפשו ; לא הוכשרו לא מבחינת המצב דכלכלי בארץ ולא מבחינת החומר האנושי, שצריך להכנס למערכות-הבוניכ. היהדות שבמזרח-אירופה נהרסה וחרבה זו שבמרכז אירופה ירדה מנכסיה, ואין מקום ואין חומר אנושי לפי שעה אלא להתישבות לאומית, זו העומדת בעיקר על הממון הצבורי ואי־אפשר לה בלי גרעונות ובלי קרבנותי אשר לחשבון הכלכלי הפשום אין שוה להביאם. כמו שבכלל אי־אפשר לה להתישבות הקלאית כלי עכודת-הכנה ארוכה וקשה (הכשרת הקרקע, הבראה. וכיוצא בזה), שלפי עצם מהותהו לא ניתנה להעשות על־ידי המתישבים היחידים בעצמם. קצורו של דבר: עדיין לא הגיעה השעה לעזוב את הישוב עם תעודותיו הכלכליות והתרבותיות לנפשו. ויותר מככל שעה אחרת זקוק הישוב בשעת משבר ומעבר זו לעזרה מן . החוץ, לעבודת עם גדולה ומסודרת יפה. ודוקא בשעה זו עמדו אחינו האמריקנים והחליטו להפסיק את השפע ולהעמיד את כל עבודת־הישוב על שיטת־כבוש, שעדיין לא הגיעה שעתה בארץ-ישראל: על שיטה זו של מלחמת הקיום הפשוטה של יחידים, הדואגים איש איש לנפשו וכובשים לעצמם את דרכם בלי עזרה מן החוץ.

כנגד נטיה זה העשויה להביא כיום הזה שתוק על כל העבודה הישובית ולהעטיד בסכנה את כל כבושינו הכלכליים והתרבותיים בארץ, עמד אותו המוסד העליון שלנו, שעליו הוטלו כל סבלה ואחריותה של עבודת-הבנין. --עמד ועד = הצירים לא רץ = יש ראל (די להזכיר את נאוטיהן של אוסישקין ורופין באספה הכללית של הועד הזמני ליהודי ארץ-ישראל, שהיתה אחר ועידת-לונדון, את נאוטו של אוסישקין באספת-הנבחרים, ועוד), ועמד כל הישוב העברי המסודר שבארץ (האספה הנזכרת של הועד הזמני, ועידת "הפועל הצעיר", אספת-הנבחרים). עמד, כמובן, לא לשם קטטה ומלחמה באמריקנים, - כלום יש תינוק בארץ, שאינו יודע, כמה גדולה זכותם של הציוניים האמריקנים, שעמדו לו לישוב בימי-הרעה והצילו אותו מסכנת-חורבן? -- אלא לשם בירור והסברה: להעמיד את האמריקנים על שעותם ועל סכנתה ולעוררם לעבודות ולתעידות, שהשעה צריכה להן. יאָמר, איפוא, דרך אנב: אם מר ז' אַ בו מי ני סף לעבודות ולתעידות שבאמריקה", -- הרי הוא רואה צל הרים כהרים. אין בארץ הישוב וההסתדרות הציונית שבאמריקה", -- הרי הוא רואה צל הרים כהרים. אין בארץ שום מוסד רשמי ושום חוג אחראי ושום חלק מחלקי-הצבור, שיהא חשוד על מגמות מזיקות כאלו, -- אם לא נביא בחשבון שנים-שלשת גבורי-העט מן הכנופיה הידועה, מזיקות כאלו, -- אם לא נביא בחשבון שנים-שלשת גבורי-העט מן הכנופיה הידועה, מזיקות כאלו, -- אם לא נביא בחשבון שנים-שלשת גבורי-העט מן הכנופיה הידועה, מזיקות כאלו, -- אם לא נביא בחשבון שנים-שלשת גבורי-העט מן הכנופיה הידועה,

שלא נמנעו מלעשות את חלוקי-הדעות שבינינו ובין דאמריקנים ענין לְסָנסאַציה ולהרעשת-הרוחות.

במצב זה אפישר היה לקיוח, שכל מי שלא נחפס לנטיה הפסיכולוגית הסמויה לבקש דוקא חימאים ופושעים כדי לתלות את הקולר בצוארם—נטיה טבעית, אמנם, טבחינת החולשה האנושית, אבל תפלה ובטלה טבחינת התועלת הצכורית —. אלא הוא מבקש באמת ובלב תמים תקנה לתקלות ומוצא מן המבוכה, יראה חובה לעצמו לסייע לישובנו ולהסתדרותנו בעבודת-דביר.ר הנחיצה, לחזק את ה"חזית" ולבצר כלפי חוץ את עמדתם של מוסדינו הראשיים, שהם אחראים על גורלה ועתידה של עבודת-הבנין. אפשר היה לקוות, שכל בחור וטיב" במערכיתינו יתרכזו מסביב למיסדים אלה, שהתחילו בענודת-בירור זו, ויסייעו על ידם להסיר את הסכנה הצפויה למפעלינו ולהעסיר את הברינו באמריקה על מעותם. מי איסשרטינין חרוץ ונאמן, שיפזר את הכחות בשעת הסכנה לאבק אַכסצנטרי ולא ירכזם רכז קונצנטרי מסביב לעמדה הנתונה בסכנה ?

לצערנו. נכשל הפעם איסטרטיגון חרוץ ב'ג'אביטינסקי בשגיאה זי. במקים לסייע לאחוד הכחות לשם הגנה על עמדותינו הישוביות, על קבוצותינו החקלאיות, על בתי∍ ספרנו. ועיד, שסכנה צפויה להן מן השיטה האמריקנית. מצא את השעה כשרה להפוך את פני המלחטה כלפי ועד = הצירים. מר ז'אבוטינסקי אינו מבקר להפוך את ועד=הצירים ואת שגיאיתיו — כנגד דבר זה לא היינו טיענים אף בישעה זו אלא הוא כז עם עליו, ומכיון שבא לכלל כעס, בא לכלל טעות ועוות=הדין.

כי עוות=הדין הוא להשיל את האחריות על כל פגעינו ותקלותינו המרובים על אנשים אחרים, ואפילו הם ראשי ועד-הצירים כככודם ובעצמם; עיות-הדין הוא, אם פוליטיקאי חריף, שיודע לחדור לתוך סכך הרברים והמעשים אשר סביבי. כז'אבוטינסקי פוסק בפשימות. ש"עורונו של פלוני ועקשנותו של אלמוני" הביאו איתנו "לימי הפסח תר'ף עם כל מה שקדם לרם וכל מה שבא אחריהם". .פשמית' כזו הרי אין גכול למדת ביכלתה ואין דבר, אשר ישנב ממנה. היום בא ז'אביטינסקי ופוסק, שוער בהצירים אשם במאורעות-ירושלים, ומהר יבוא פשטן מטין אחר ויאמר: יולא, פי חברי=הרננה הם האשמים"; ומחרתים יבוא פשמן שלישי וימען. שהציוניות היא האשמה בדבר. וכי זוהי הדרך לעמוד על תקלותינו ועל תקנתן ? נשתכחו פתאום מלבו של ז'אבושינסקי כל הגורמים המרובים והשונים, שהכיאו לאותה תקלה ושבשעתו ידע להתריע עליהם כיד-כשרונו המובה עליו: הפילימיקה של חצאיות ושניות ורפיפות מצד הממשלה המרכזית; שתיקתה של לונדון במשך שנתים ומחצה וחיםר בירור ופירוש, מה תכנה הממשי של הכרזת־באַלפור; אחשדופנים קצרי־ראיה וצרי-עין. שקצתם סתם שונאי־ ישראל וקצתם החיילים" ופקידים מטומטמים, שכל ענינה של הציוניות נשאר מחוץ לספירת השגתם ועניניהם; הפקידים והיועצים הסוריים; האינטריגה המדינית המסובכת. הדבות וההסתות והתעמולה המופקרת; דתנועה הפאן-ערבית המלאכותית, שחשבונות של פולימיקה הוסיפו לה תוקף מדעת. וכו', וכו'. ...כל אלה נשתכחו פתאום ולא נשאר אלא גורם אחד למאורעות המעציבים -- ועד-הצירים...

קורא אתה את כל הדברים האלה על ה"עורון" ועל ה"עקשנות" ועל "קלות" ראש" ועל "חוסר-תכנית" ועל שבעים ושבעת האנשים ממאה-שערים", שהיו טובים מן המנהינים, אילו היו בוחרים בהם להושיבם על כסאות-הכבוד, וכו', ו

עשרות שנים על משמר הכבוד הלאומי במערכותינו הראשונות, הלא הם שנשאו על שבמם את עולה וסבלה של הסתדרותנו בימי־הרעה, הלא הם שהשלימו את העיקר ארץ־הישראלי, עיקר העבודה הישובית והתרבותית בארץ, בתוך תנועתנו, הלא הם שהצילו את התנועה, את אפיה ההיסטורי־הלאומי, בימי המשבר האוגאגדי...

ולא לשם הגנה על עסקנים ומנהיגים נאמרו הדברים (אף-על-פי שגם זוהי אולי חובת-ככוד לסיפר לדאוג לתביעות היסודיות של נמוס ותרבות בחיינו הצבוריים). גדולה היא הקללה הממשית, העלולה לבוא בשעה קשה זו לכל מפעלינו על ידי רתחנות וקנטרנות שאינה במקומה, על-ידי רגשנות סוערת, שמוציאה אָנרגיה יקרה לבשלה ומפזרת את הכחות לרוח, תחת לרכזם מסביב לעמדה המעונה שמירה וסיוע.

השעה שעת-נסיון לנו ולכחות-היצירה שלנו. לא רק גורלה של עבודת-הבנין בעתידי אלא גם כל עמרותינו שבעין, כל כבושינו הישוביים והתרבותיים, תלויים ועומדים בכף-המאזנים. יעשה נא כל אחד מאתנו את שלו. נתכנם נא כולנו מסביב למ סדינו המרכזיים. מיופי-הכח ועמוסי-האחריות. כדי לעשות בכהות מאוחדים ומחוזקים את מצותה של השעה. פחות מאחרים רשאים הגדולים והטובים שבנו להבטל מעבודת- השעה. פחות מאחרים הם ליתן בשעה קשה זו לרגש הסובייקטיבי שבלבם להעבירם על דעתם הצלולה ועל חובתם הצבורית.

۵. د.



# בָּאָרֶץ וּבְחוּץ־לָּאָרֶץ

### (השקפה כללית).

۳ \*).

I. בארץ: אספתרהנכחרים. הפקודה בדבר ה.שמוש בלשונות הרשמות". אסועצה הארצישראלית. אספת-המורים הכלליה. תזכירו של בראנדים. המשבר. המלאכות של ההזתדרות הציונית. ה.סקירה על פעולת ועד הצירים". השביתה ביקב של ראשון דלציון.

וו. בחוץ-לארץ: ועידת־הסיוע בקארלסבאד, ועידת פועלי־ציון. בווינה. שלילת זכויותיהם של היהודים בהונגאריה. הבחירות לפארלסנם האוים טרי. הפרעות בפולניה ובאוקריינה.

המאורע היותר חשוב. שאירע ליהדות בארץ=ישראל בשני החדשים האחרונים. מיום שנדפסה "השקפתנו" האחרונה. הוא כלא שים ספק התכנסותה של אספת = הנבחרים בימי כ"ה-כ"ש תשרי ת"ף בירושלים\*\*). הרכה דברו על תוצאותיה בהשלח ובהארץ' אבל, כמדומה לי דבר אחד גדול, עיקרי, לא הוטעם עוד כל אותה האחדות של העדות הישראלית השונות. שנתגלתה בה כל איתה רמתינות של המפלגות הישראלית השונות, ששותה עליה חן והוד,--כל אלה באו מתוך שאיפה אחת בלתי־מובעת, אבל מורגשת לכל: כאן נלחם עם על עמידתו ברשות־עצמו. הכל היה מכוון ליצור הסתררות מאורגנת של הקבוץ הישראלי בארץ, שתצעיד אותו לקראת חיים שאינם סמוכים על ש ל חן האחרים ואינם תלויים ב דעת החרים. "שחרור־עצמי!" — זוהי, על צד האמתי הסיסמה הגדולה של אספת-הנבחרים. הטיוע מבחוץ, העבודה הגדולה של ההסתדרות הציונית. העבודה המדינית, הכלכלית והרוחנית, -- כל זה נצרך. כל זה הכרחי בשביל להעצים ולהגדיל את הישוב במספר ובהשפעה ולעשותו יותר ויותר רוב כמותי ואיכותי בארץ; ואולם כל זה יביא לידי התכלית הנרצית אך ורק אם העם הקמן היושב בציון יעמוד על רגליו ולא על קבים. לעם, שיסמוך על אחרים, לא תועיל שום תמיכה, לא יעזרו אפילו הכספים היותר מרובים. צריך שיהא לו באיכח מקרבי, מביע רצונו, מגלה דעתוי נלחם על חירותו, על עמידתו ברשות-עצמו. כלפי חוץ וכלפי פנים כאחד. ורק עם בא-כח בזה יכולה הממשלה יכולה ההסתדרות הציונית לעבוד את עכודתז הכבירה והפוריה. בלעדיו -- הכל הוא אפיטרופסות; שמעולם לא הביאה עוד לידי בגרות מדיגית ולידי עבודה=עצמית, כלכלית או רוחנית.

וסיסמה זו צריך לחרות על דגלו גם הועד = הלאומי. הוא יוכל לגשם בפועל סיסמה זו אם יהא מוקף ענני=כבוד מצד כל המפלגות שבאומה. אבל צריך, קודם כל, שיהא מחודר מן הרעיון הגדול: שהוא בא להעמיד או מה על רגלי ה, ולא להיות שתדלן בעד האומה, ולא להוסיף עסקנות" על שפע העסקנות", שהיא מצויה בארץ=ישראל מאז, אפשר יותר מדאי:

ומאורע ככיר לדעתי, לא פחות מזה של התכנסות אספת=הנכחרים ואפשר יותר ממני, אבל מאורע, שלא ידעו בני־הארץ להעריכו, היא הפקודה בדבר היישוש בלשונות הרשמיות", שפרסם הנציב הראשון ליהודה ביום כ"ד

<sup>\*)</sup> עיין "השלח": הכרך הקודם.

למר חירותי, השלח". הכרך אספת־הנבחרים" למר חירותי, השלח". הכרך הנוכחי, החוברת חקורטת (למעלה, עמי 94—103).

201

אלול תר"ף. על־פי פקודה זו נעשתה הלשון העברית שוה בזכויותיה להאַנגלית והערבית בכל מקים בארץ. שיש בו עשרים למאה של יהודים בתיך מספר התושבים של השמח; וזהו ברוב פלכי עבר־הירדן מערבה. זהו מעשה רב, שאין ההיסטוריה הישראלית יודעת כדוגמתו. בעוד שקמו משיחים לעשרות ולוחמים־בכתב למאות בעד דחזרת ארץ-ישראל לעם-ישראל, לא ידע עמנו בכל אלפי שנות־גלוחו אף מפעל כביר אחד לשם החזרת ש פת עבר לעם-עבר עד לפני כארבעים שנה -- דורו של אליעזר בן = יה ודה. ואומה אחרת היתה חונגת חגינצחון זה ללשונה ברוב פאר והדר. בתיכנו, היהודים, לא עשה הדבר רושם מיוחד. אף אספה רבה אחת לא נתכנסה לכבודו. הרי על־ידי מאירע זה לא יגדלו התקציבים" ולא נתרעש העולם החיצוני, שהוא עיקר בכל מפעלינו, כירוע... אכל אילו רק הגיגות היו חסרות, לא היינו מצמערים כל־כך. העיקר הוא שעל זכות גדולה זו ללאומיותנו אין אנו יודעים להגן. אין אנו יודעים לתבוע זכיתה של לשוננו לא מן הפוסטה והטלגראף. שעדיין חוחמותיהם (זולת הבלאַנקים ותוי=הפוסטה. שהם גם בעברית) הם אנגלים בלבר. לא ממחלקת-המשפט, שדורשת משיפט יהודי לדעת ערבית ומשופט ערבי אינה דורשת לדעת עכרית, לא מכל המשרדים, ששם אף הפקידים היהודיים היודעים עברית מדברים אנגלית, ולא מן הממשלה העליונה שאפילו הודעותיה לעתונים עב ריים היא שולהת על-פי רוב באנגלית. והלשון העברית עדיין היא השלישית אחר האנגלית והערכית. ויוצאי איפוא, שאין אנו יושבים נארץ שהוכטח לנו בו בי ת לאומי, אלא בליטה, למשל, שהובטחו בה זכויות המועטים ואף המועש היהודי בכלל. הרי גם שם מות רשיהא הכל בעברית או בז'ארגין, ובא וקריינה היו ישים, שאף על שטרות-כספה היו אותיות עבריות... אבל איזו חשיבות יש לרברים כאלה. שאין בהם משום "חסרון כים" ומשום התמנות וכבודים ?

וכמעט בזמן אחר עם אספת-הנבחרים נתועדה. על-פי פקידתו של הנציב העליון המועצה הארציה על הער הארציה שרק שלשה יהודים; השאר הם אנגלים וערביים. מועצה זו הולכת ונעשית מרובת-השפעה על חיי הארץ כולה. דנאים הראשון של הנציב העליון, שנאם במושב (הססיה) הראשון של המועצה', כלל את כ ל הפקודות השונית שהוציא הנציב במשך שלשת מי שלמונו בארץ. ומפליא היה מספרם וחשיבותם של הענינים, שדאג לרם הנציב העליון. לא נשבח דבר קל שבקלים. מסדור קנית-קרקעית עד במול מס-הדגים ומחוקי-העליה ועד ענין המודעות. רק דבר "קאן" אחר נשתכח: הפקידה בדבר ה"שמוש בלשונות הרשמיות". זזה בשעה שהומעם בנאום. שאין צורך לפקידים לדעת אנגלית ויש להם צורך לדעת ערבית- על ידיעת הלשון העברית לא נאמר כלום. על דדבר האחרון אורך הפקודה בדבר השמט דבר "קמן" העיר מר דוד ילין, חבר ה"מועצה"; אבל לא הוא ולא חבריו לא העירו כלום על חוסר הפקודה בדבר הלשונות ברשימת כל שאר הפקודות. פשוט נשמט דבר "קמן" הוא מזכרונו של מי שסדר את רשימת-הפקודות בשביל נאומו של הנציב העליון...

ובמושב השני של המועצה' נתעוררה על-ידי מר יל ין השאלה: מפני-מה אין היהודים, שהם, בתור בעלי-נמיעות וסוחרים ובעלי צרכים יותר מרובים, משלמים, בערך למספרם בארץ. מסים יותר עצומים משאר תושבי הארץ, מקבלים כלום מן הכספים, שהמשלה מיציאה על הדניך? על זה השיב הנציב העליון. שהמענה היא נכונה;

אכל מאחר שלערכיים אין שים הסתדרות, שתדאג לבתייספר בשבילם, וליהודים ולנוצרים יש הסתדרויות כאלו – הערביים קודמים. יש דברי-יושר בתשובה זו. אבל כלום מספיקים דם ? – דנה ההסתדרות הציונית דורשת בכל ת ו קף להפחית את התקציב של ועד-החנוך שלנו; וכי מן היושר הוא, שאחרים יקבלו הכל ואנו לא נקבל כל ו ם. בעוד שאנו נושאים בעול-ההוצאות יותר מים בערך למספרנו ומספרם בארץ ? – באי-כחנו במיעצה הישראלית צריכים לעמוד על המשמר ושלא לתת בשום אופן לקצץ בזכויותינו אפילו כשאין בזה כוונה רעה.

ועוד ועידה ארצישראלית ראוי להזכיר — ורפעם פנימית לגמרה: ועידת המורים המורים הכללית, שנתועדה ביפוי בימי י"ח — כ"ב אלול. תר"פ. הועידה עמדה על הגיבה הדרוש. היא הראתה. שלבותיהם של מורי ארץ=ישראל ערים לקראת כל הגעשה בארץ וגורל העבודה הכלכלית קרוב ללבם כגורלה של העבודה הרוחנית המשכתה של עבידת=הקבוצית, שהיה דבר בעתי, הרוחנית של שתי שעות ביום (היא במלה אחר-כך מסכה חיצונית, אבל העובדה של ההתגדבות לא במלה), ובלבד שאפשר יהיה להרחיב את עבידת-ההשכלה העברית בלא הגדלת התקציב, הגה הווכוחים על שאלות"החנוך נגעו בענינים היותר חשובים של ההשכלה העברית והכללית והוכיחו, שהמורים מתלבטים ומבקשים בלב נכון פתרין לשאלות קשות, שאינן נותנית מנוחה לכל הרוצה במיבתו של בית־הספר העברי.

ו המשברבארץ הולך ונמשך. אמנסי תזכירו של בראַנדיים, שנתפרסם זה לא כבר, מוכיח ברורי שאין הבדל כל=כך עצום בדעות בין בראַנדיים ובין ועד-ה צירים והווכוחים על תזכיר זה בעתונות האמריקנית ובאספות של ציוני-אמריקה מיכיחים, שרובם של אלה האחרונים הוא על צדנו; אבל מה יושיענו זה אם כסף . אין  $^{9}-$ לא מפני שיש טענות אין ציוני-אמריקה שולחים כסף, אלא מפני שאין כסף באים הם במענות. זה ברור ביחוד עכשיו, לאחר שכאה המלאכות של ההסתדרות הציונית (ה'ה יוליום סימין, די לימה ורוברט סולד ומזכיריחם). עד כמה שנשמע בין החיים, לא גלו חברי=המלאכות שום "בזביזים" בוער-רצירים; אלא שמחמת הוסר-כספים הם דורשים לקמץ בתמיכות לקבוצות או לועד־החנוך או -- להפחית את העליה. כל אחד משלשת הרברים הללו הוא אסון לארץ. ה.סקירה על פעולות ועד-הצירים לארץ-ישראל בשנת תר'פ", שיצאה זה עתה, מוכיחה למדי, שכל כמה שא פשר היה לקמץ – כבר קמץ וער-הצירים עצמו וכל השענות עליו הן עלילות-שוא. ואם בזמן אשר כזה, בזמן שניתנו לנו על-ידי סאן-רימו ומנוי הנציב הראשון ליהודה האפשרויות היותר גדולות של עכודה כלכלית ורוחנית. אפשרויות, שלא היו לנו מיום שיצאנו בגולה, נהיה מוכרחים לכווץ ולצמצם ולהפחית את עבודתנו, שלא היתה גדולה גם בלא זהי הרי זו חרפה שלא 'תקחה לכל עם-ישראל בכל ארצות-מושבותיו, ובפים בארצות כאמריקה, אנגליה הולאַנד, דארצות וסקאנדינאַביות ומושבות-אנגליה. ועיד. שלא נגעה בהן יד המלחמה! לא להשתדל בצמצום ובהפחתה צריכים חברי המלאכות הציונית, אלא לקרוא קול גדול אל כל העולם היהודי כולו, שישתמש ברגע הגדול והמבורך ויעשה כל מה שבכחי, ויותר ממה שבכחו, כדי שלא יקללונו הדורות הבאים על ששלחנו מידינו את האישר דגרול, שהיה והווה בידינו – את גאולת העם על-ידי גאולת-הארץ – נציין עוד מאורע אחדי שעורר תסיסה רבה כארץ. את השבי תה ביקב

של ראשון לציון, שנתלותה בשביתה בבית-חרושת של סוכריות ביפוי ועוד. שביתה בזמן המשכר הקשה ובשעה שאנו דורשים להכנים בכל מקום שאפשר עבודה עברית במקום עבודה זרה, כמדומה לנו, הוא דבר שלא בעתו כלל ושמירה על המרחף מצד הפועלים, שלא יכנסו האכרים או בניהם לעבוד בתוכי, הריהו מעשה, שאף בכמה ארצות, שהשביתה מותרת בהן, הוא נחשב לדבר האסור. לעכידה העברית, שמחירה כמעם כפלים ורק ההכרה היהודית השלמה יכולה לעורר אליה, לא יביאוי איפוא, תועלת מרובה לא השביתה בכלל ולא צורתה המיוחרת בפרט. ואולם האכרים עישו מצשה, שאי-אפשר שלא למחות נגדו בכל חוקף. במקום למסור את כל הענץ -- בלא שום הגבלות -- לועד - הזמני באיכחה של כל היהרות הישראלית המאורגנת, מסרוהו לממשלה; אלא שזו נרגה מנהג יפה של אנגליה ולא נתערבה בדבר, וסיף-סיף באה הפשרה על-ידי אספה מאוחרת מבאי-כחם של ועד-הצירים הועד-הומני וגרתאחדות=המושבות". סופו של דבר נאה ויאה לאכרים ולפועלים בארש־ישראל; אכל מה שפנו האכרים להממשלה בעוד שזהו ענין יהודי פנימי ובעוד שיש לנו בא-כח נכחר-הארץ, דבר זה אין לו כפרה. אמנם. הנציב-העליון הוא יהודי מצוין, שמועשים כמותו; אמנם, ממשלת-אנגליה אינה ממשלה חשוכה ועריצה; אבל גם הצרפתים והאנגלים אינם פינים במקרים כאלה לממשלותיהם, אלא משתדלים לפשר בינם לבין עצמם; ובפרט כשיש מיסר מיוחד וקרוב יותר לענינים אלה. הפועלים הרעו לעצמם ולעבודה העברית. אבל האכרים. שמאסו בבאי-הכח ישל עמם ופנו אל המושל ביפו, הראו, כמה רחוקים הם מבגרות מדינית ומהכרה לאומית כאחת!

ובמאורעות של חוץ לארץ יש לציין, קנדם כל, את ועידת הסיוע בקארלם-באד. שם ישבו ודנו בכובד-ראש בדבר, האיך להפוך את התמיכה ל.סיוע". נתגלתה שם נמיה עצומה לקמץ בתמיכות, שאינן נושאות פירות, ולהרבות בסיוע פרודוקמיבי, בהעמדת הנתמכים על רגליהם על ידי אומנות, תעשיה ועבודת האדמה. החסרון שבדבר הוא —שלא הבינו הברי-הועידה, שכל דגלות הנתמכת אינה אלא הר-געש אחד נורא; ואיך בונים על הריגעש? —אילו היו מבינים דבר זה, היו מכירים, שההצלה היחידה היא —להממיר את כל מְפַר־הכספים, או, לכל הפחות. את רובו, על אדמת המולדת, ששם יצמיח צמח של גאולה וישועה. אבל מי מן המסייעים מתרומם לגובה מדיני לאומי כזה?

ובועידת פועלי ציון בווינה נתגלה דבר מעציב מזה: בני-אדם, שדבר אין להם עוד עם תקות הגאולה ואינם נושאים עוד את הסבל המיוחד של עמם ואינם מכירים עוד בקניניו הלאומיים המיוחדים, עדיין קוראים לעצמם בשם הלאומי היקר ללב: פועלי ציון, מה להם ולציון אם הם דואגים לערכיים יותר מליהודים, אם הם מצדדים בזכות האדיש והעברית היא מרפה בשבילם ואם במקום האחדות הלאומית וההסתדרות הציונית בא להם ה"אינפרנאציונאל השלישי"?—כבוד ויקר ל אחדות העבודה ופועלי ציון האמריקנים (הימניים ככיכול), שנפרדו מעל בוגדים בדגל ציון אלה ולא נכהלו מפני התחלקות לשתי מפלגות: הרי בין כך ובין כך דבר אין להם עם אלה. רק דבר לא בעים אחד הורגש בועידה אף בין חברי "אחדות העכודה": על הלשון העברית הגנו אלה האחרונים בשפה רפה. "כנים אנחנו לא היו עבריך שונא ביידיש", היה המון של התנצלותם". והרי בעלי "אחדות"

העבודה" הם אמיצי-לב ועשויים לבלי חת במקום אחר...

והונגאריה עשתה מעשה, שלא פלל לו אף הפסימיםטן היותר נורא: נוסף על ה, מרור הלבן שלה קבל הפארלמנט ההונגארי חוק בדבר של יל ת הזכויות מן היהודים והכריז עליהם כעל זרים. בשעה שהמלחמה הנוראה שמה קץ לשלילת הזכויות של היהודים ברוסיה, ברומנית, ולאחר ברית-השלום בטריא הונגאריה, שהיהודים היו מזוכים בה בכל הזכויות המדיניות, ולאחר ברית-השלום בטריא נון, שיש בה סעיף בדבר זכויות-המועמים. עשתה מעשה שמעמיר איתה למטה מרוסיה הצארית! ואגודת-העמים רואה ומארישה, ואנגליה וצרפת ואיטליה שותקות, ושאר המדינות נרנות בסתר ומצפות ליום, שתיכלנה לעשות כמעשי-הונגאריה... זהו, לדעתי, מעשה נורא מכל הפונרומים של פולניה ואוקריינה: שם מתהולל החייל הפראי מדעתה ושלא מדעתה של ממשלתו; אבל כאן מברזת הממשלה עצמה בגלוי ובאופן חוקי, שבשביל היהודים שום חוק לא נחקק, שום ברית אין לה ערך. בגלוי ובאופן חוקי, שבשביל היהודים שום חוק לא נחקק, שום ברית אין לה ערך. אם יש עוד איזה כח בידי יהודי אנגליה ואמריקה, בידי ההסתדרות הציונית ובימי ועדה הארצות", צרכים הם כולם כא חדל הרעיש שמים וארץ על גב לה מדינית המידו אחרים לעשות כמוהו!

יאם יש כח בידי היהודים"... הבחירות לפארלמט האויסטריה הראו מה כחנו. את כל כחותיהם בזבזו בעיקר הציוניים באויסטריה על "עבודת ההווה" ועל הבחירות —ולסוף אף נבחר אחד אין להם בפארלמנט. אפילו לא שטריקר הלוחם האמיץ, מפני שנחלקו הדעות של הכיחרים היהודיים בין שטריקר ובין יהודי עסקן מן הטפום הרגיל... ואילו נבחר ציר יהודי אחד—גם אז לא היינו נושעים בפארלמנט זה, שברובו הוא אנטישמי (הנוצרים הסוציאליים' וחבריהם). מה שאירע באויסטריה, אירע גם ברומיניה ובצ'יכוסלובאַקיה. היהודים בתור מעוט לאומי הם בנופלים בכל מקום. אבל מי ילמוד מזה בעתיד על ערכו היחיד והמיוחד ישל מרכז לאומי עם רוב יהודי? אפילו לא הציוניים עצמם...

וב פולניה וב אוקריינה הולך וגשפך דם כמים. כבר גלאינו למנות מספר לפוגרומים. כבר נחבלבלו המספרים של הנשחמים והירויים והנשים האנוסית. כבר אין סופר ואין מונה לאלמנות וליתומים ולשדודים. דם עד אין קץ והרם ושמות. שאין שם להם. ומה נעשה ?—זעקנו—וקולנו לא נשמע. מחינו—והמחאה מתה במרחקים. כל ההבטחות של מושלי=העולם הן פראזה ריקה, כדבוריהם על הצדק והיושר. כל הזעקות של אגודות-הפועלים באות לשם תעמולה כנגד המושלים שונאיהם. אגודת שמידתה דלה וריקה בכל הנוגע לתלייני=ישראל. מה נעשה ? לאָן נפנה לעזרה ? אל מי נשוע ? ————

"אהה, ה' אלהים! הכלה אתה עושה לשארית ישראל" ועמה לא רץ ישראל? שהרי בלא ששת המיליונים של יהודי רוסיה, פולניה, גאליציה ואוקריינה לא תושע הארץ ארצנו לא בחומר ולא ברוח... המשבר בארץ־ישראל הלא אינו אלא ההרס, תוצאת הפרעות והשור וירידת שער-הכספים, שבחוץ־לארץ. הוי! מה נעשה (?) אל מי נשוע ובמה נושע? — —

### כפרים חדשים.

### שנתקבלו בבית מערכת "השלח":

ד'ר י. ש. צוקרברם: יסודות האחרות בישראל. ניו-יורק 1919; 95 עמי. א. ז- רבינוביץ: חולדות היהורים בארץ־ישראל (ג׳ תת״ל—ה׳ תרע״ר). יפו תרפ״א; 190 עמ׳.

ד"ר א. ב. רוזנשטיין: א) אלגברה. ספר-למור וקובץ־שאלות לבתי־ספר תיכוניים; יפו תרפיא; 308 עמי; ב) לוחות של לוגאריתטים ופונקציות

ם יגונומשריות. עם מכלה אסטרונומית. יפו תר ם; 12 עמי.

י. לאַדיז'נסקי: גיאומטריה. קורס שטתי לבתי-ספר תיכוניים. הלק אי: גיאומטרית הסישור.
יוושלים תר'פ; 140 עמ; חלק בי: גיאוטטרית־המ־חב. ירושלים
תרפיא: 63 עמי

רפאל גוטמאן: שאלות אריתמטיקה. חלק בי. שנה בי (הוצאת לשנת־החנוך והתרבות של ההסתררות הציונית בפולניה). ווארשה 1920; 84 עמי.

נ. יל מישאנינוב: ידיעות המבע בנסיונות ותרגילים. תרגם ד"ר ש. משארנא. חוברת אי: האור (הוצאת הנ"ל). כנ"ל; 40 עמי.

אברהם יצחק הכהן קוק, ירושלים, חרים: א) כבוד התחיה, 4 עמי; ב) אגרת שלוחה. 3 עמי; ג) דגל ירושלים. 4 עמי.

ק. ל. סילמאן: החשמונאים הקמנים. חזיון נשתי מערכות. יוושלים תרפא; ליו עמ. חנה לונץ: חיי-אבי (אברהם משה לונץ. תרט'ו--תרע'ח); הרפסה מיוחדת מ"ירושלים". כרך יינ. ירושלים תרע"ם; 42 עמ׳.

פרטי=כל (!) אספת=המורים הכללית באיי בימי י"ח—כ"ב אלול תרפ, ביפו. יפו תרפא; 52 עמי.

רעדעם פון ברימישע שמאַאמסמענער צום יודישען פאָלק, געהאלמען כ"ו חמוז תר"ף. ארויסגעגענען פון צענטראלביורא פון דער ציוניסטישער אָרגאניזאציאָן. לאָנדאָן תריף: 20 זייטען.

אידיש = סאָציאַ ליסטישע סאָנאַט = שריפט. געווירמעט די פּראָבלעמען פון פועל יציוניזם. עיששער

יאָרק, אפריל-יולי 1920. נין-יאָרק, אפריל-יולי

דיע פראָלעמאַרישע שטימטע. אָרגאן פון ס. ד. פּראָפאַגאַנדע־קאָמיטעא (לינ-קע פועלי-ציון). נומער 1—2. ניו-יארק, 10

.1920 סעפט עמבער -- 1 אָקטאָבער

אַל היאַת. מגיאלה תאריכיה אצלחיה סוריה. תצרך פי דמשק אצאחבהא ומרירהא: אליאס שאשון. דמשק, 13 אלול, 920.

Culture Forum. Published every week by the "Cultural Federa", New-York. Vol. III. No. 7. New-York. Febr. 14, 1920.

Meir Wiener, Die Lyrik der Kabbalah. Eine Anthologie. R. Löwit Verlag. Wien-Leipzig 1920; 189 SS.

Der Jude. Eine Monatsschrift. Verantw. Redacteur: Dr. Max Strauss. Jüdischer Verlag. V. Jahrgang, Hefte 1—6, Berlin, April—September 1920.

Dr. A. I. Brawer: Palästina nach der Agada (Ein Beitrag zur Geschichte geographischer Vorstellungen bei den Juden). Gesellschaft für Palästina-Forschung; 6. Veröffentlichung. Berlin 1920; 40 SS.



# הָרַעִיוֹן הַבְּשִׁיחִי בַפְּפָּרִים הַגִּנוּוִים וְהַחִיצוֹנִים.

(המשך).

מאת

## ד"ר יוסף קלוזנר

ב) ספר היובלים (לערך 100 – 90 קודם ספה"נ).

ספר זה, שנקרא גם בשם Leptogenesis כבראשית זומרתא), הוא מוד רשי אגדה ממש. הוא כולל דרשות ואגדות על כל דפרשיות שבתורה מבראשית א' ועד שמות י"ג (קביעת-הפסח). אבל לא רק מדר ש-אגדה הוא, אלא גם מדר ש ה לכה, כהמדרשים התנאים: ספרא, ספריומנילתא. זהו המדרש היותר קדום שבידינו: הוא נתחבר בים אלכםנדרינאי (או עוד בים יוחנן הורקנום) ולכל המאוחר בימי שלום - ציון המלכה, ובין 135 ובין 67 לפני ספה"נ) בארץ= ישראל ובלשון עברית (שממנה נתרגם ליוונית, וממנה-לכושית ואף לרומית). נשתמר בשלמותו רק התרגום הכושי; מן התרגום הרומי יש בידינו רק שליש בקירוב. ספר־היובלים הוא ספר פרושי בכללו; אבל מאותו זמן, שתורת=הפרושים עדיין לא נתגנשה ולא נפרדה לגמרה מתורת-הצדוקים; ועל-כן יש בו חוקים מתנגדים לחוקי הפרושים והשקפותיהם. למשל: חג-השבועות יש לחוג "באמצע" (בחצי)־החודש השלישי (ספר-היובלים, פ"וו א'; פ'ז, י"ג; מ"ה, ה'-ה'), ככל שלש הרגלים (); הוא אוסר בעילה בשבת (נ'. ח'),—מה שאסר מיסד-הקראות ע נין על סמך הכתוב: "בחריש ודוע, שהקראים קבלו הרבה דעות של כתות עבריות קדומית ובקציר תשבות" (2 וידוע, שהקראים קבלו הרבה דעות של מאלו שהתנגדו לפרושים; הוא מאמין בּהִשְּאַרוּת־הנפשי אך בלא תהית-דמתים לגופות (כ'נ, ל'א), ועוד. ושנתחבר לאחר הכבושים, שכבש יוחנן הורקנום את השומרונים (הכותים) ואת האדומים וגזר עליהם גזרות קשות, או אחר המלחמות הקשות. שנלחם אלכסנדר ינאי בשומרונים --- דבר זה ברור מן הכתוב: יובני= א דום לא סרו מעול=העכדות. אשר שטו עליהם שנים־עשר בני־יעקב, עד היום הזה" (ל"ח, י"ד); וכן מן הכתוב: "וביום אשר הרגו בני=יעקב את אנשי= שכם, בא עליהם ספר השמימה, כי עשו צדק ומשפט ונקמה כחומאים, ויכתב להם

<sup>1)</sup> הם לשים חוגגים את חג-השבועות ביום ייב סיון מפני שהם סופרים את שבעת השבעת לא מיום שני של פסח. כדעת-פרושים וכמו שאנו. שאר היהודים. נוהגים עד היום. ולא ממחרת השבת. כדעת צדוקים וכמו שנוהגים הקראים. אלא מן היום האחרון של חג-הפסח (עיין: (J. Faïtlovirch, Quer darch Abessinien, Berlin 1910, S. 70, Anm.

<sup>2)</sup> עיין אבן עזרא בפירושו על התורה. שמות. ל״ד, כ״א: "אמר ענן. ימהה שמו מענן. כי זה על משכב-אשה״.

לצדקה", (ל". כ"ג; וכן גם שם, פסוק י"ו); ודבר זה מוכח גם מדברי=הנקמה הקשים כלפי המצריים: על אשר השליכו המצריים את בניהם (של ישראל) היאורה התנקם (אלהים) באלפי־אלפים מהם; ואלפי אנשי־חיל אמיצי־לב נכחדו תחת יונק אחר, אשר השליכו לתוך היאור מבני־עמך" (מ"ח, י"ד). והרי ידוע, שבתחלת מלכותו גלחם א לכם נדר ינאי מלחמה ארוכה וקשה בתלמי לאתורום, בנה של קליאופטרה מלכת מצרים, ובמלחמה על־יד הירדן נצחו המצריים אה חיילותיו של אלכסנדר ינאי, רדפו אחריהם והכובהם ער "שקהתה חרבם מהרג וידיהם יגעו" (קדמוניות היהודים. י"ג, ב", ד" — ה).

מפני שההלכה, חשכון-השנים (על-פי מספר היובלים, שעכרו מבריאת-עולם, ומכאן – שמו של הספר) והאגרות הקשורות בקביעת דינים ושצוות הן עיקר בספר-היובלים, אין הוא עוסק הרכה ברעיון המשיחי. זוהי הסבה הראשונה. הסבה השניה היא: תקופת-הנצחונות של בית-חשמינאי. שהגיעו למרום-קצם בימי אלכסנדר ינאי. התקוות הרחוקות נרחו קצת מפני ההצלחה של ההווה; מלך-המשיח מבית-דוד – מפני מלכי בית-חשמונאי מבית-לוי. בני-זמנו של "ספר היובלים". "צוואות י"ב שבטים" (כמו שקרא מ"צ סג ל ל.חבור של בני= ועספר ברית=דמשק" (כמו שקרא מ"צ סג ל ל.חבור של בני= צדוק". שמזכיר את "בפר-היובלים" ואת "בפר-היובלים" ואת צוואות י"ב השבשים 1), חושבים, שרמשיח יבוא לא מבית-דודי אלא מבית = ל וי. "ספר-היובלים" אינו מזכיר את אישיותו של המשיח כלל; אם מפני שהגואל הוא ה' בכבודו ובעצמוי כמו בכמה מכתבי-הקודש. או מפני שאין מן הראוי לדבר על מלך-המשיח שלעתיד לבוא בעוד שיש בהווה מלך וכהן משוח ומעומר-נצחון מבית-לוי - מבית-חשמונאי. כבן - סירא בשעתו (עיין למעלה, פרק א') רואה גם בעל ספר-יעין "ערים ושופטים ומושלים" יוצאים טלוי; אבל גם יהודה יהיה גביר לאחיו" (עיין בוכת יעקב ללוי ויהודה ביחד, ספר-היובלים, ל"א, י"ג --כ'; ועיין גם לי, י"ח-י"ם; ל"ב. מ', ועור).

אכל רעיונות משיחיים יש כ,ספר=היוכלים", אף אם במדה מצומצמת, כמו ב.ספרים הגנוזים". עוד החזון הגדול למשה שכפרשה ראשונה של ספר-היובלים מיוסד כולו על השלשלת המשיחית, שראינו בכתכי-הקודש ושאַרבע חוליותיה הן: משא—פורענות—תשובה—גאולה. קודם כל בא החטא: בני-ישראל יסורו מעל הברית, שכרת ה' עמרם בהר-סיני, יעבדו אלהים אחרים, יחללו את השבתות ואת המועדים, יהרגו את הנכיאים, "עדי־האלהים". וירדפו את שומרי־התורה. ואז תבוא הפורענות: אלהים ימסרם בידי הגויים, שימשלו בהם וישחיתום, אף יגרשם מן הארץ ויפיצם בנויים. ואָז תבוא התשובה: בני-ישראל ישובו אל ה' ויפנו אליו מכל ארצות־־גויים בכל לבם ובכל גפשם ובכל מאודם. ורק אז תבוא הגאול ה

<sup>1)</sup> עיין "השלח" כיך כ"ו. עמי 390—306 וגם 483—106

אלהים יְמָצֹא להם לא ימאסם ולא יגעלם, ימול את ערלת־לבכם ויברא להם לב מהור. ואז יוְרַע לכל ("לכל המלאכים ולכל הרוחות"). כי הוא אביהם והם בניו, ויקראו להם "בני-אלהים חיים". ואז יהפכם ה' ל צמח צדקה" (ירמיה, ל"ג, מ"ו) ויהיו לברכה ולא לקללה, לראש ולא לזנב. והאלהים יבנה את מקדשו בקרבם וישכון בתיכם, ויהיה להם לאלהים והם יהיו לו לעם באמת וצדק. ונגלה אלהים לעין־בל וידעו הכל. כי הוא אלהי־ישראל ואבי כל בני־יעקב ומלך על הר־ציון לעולמי-עולם וציון וירושלים תהיינה קודש. עולם חדש ("בריאה חדשה") ו") יברא, השמים והארץ וכל יצורי-הארץ, ומקדש-ה' (מקדש של מעלה ?") יברא בירושלים על בצבא־השמים וכל יצורי-הארץ, ומקדש-ה' (מקדש של מעלה ?") יברא כר בחירי-ישראל (הצדיקים) הר־ציון וכל המאורעות יתחדשו למיבה, לשלום ולברכה לכל בחירי-ישראל (הצדיקים) כל ימי השמים על הארץ (א', ח' — י"ח ופסיקים כ"ב, כ"ו וכ"ח — כ"מי.

משיחית לגמרה היא ביחוד פ רשה כ"ג. ואף כאן לפנינו השלשלת המשיחית בארבע הוליותיה. לאחר שסופר בה, שאחר המבול התחילו שנות-חייהם של בני האדם להתמעש ובני-האדם התחילו מזקינים קודם זמנם מפני רעת-דרכיהם ומפני הצרות הרבות, שבאו בעקבות המעשים הרעים, — נאמר בה, שוכל הדורות, אשר יקומו מעתה ועד יום - הדין הגדול, ימהרו להזקין לפני מלאת להם שבועים (שני יובלים): ; יבהזקינם תאכד גם כינתם. ואם יחיה אז אדם יובל ומחצה (שבעים וחמש שנים)י יאמרו עליו, שהאריך ימים; ורוב ימיו עמל ואַין וצרה ואין שלום! 2 . כי על הדור הרע, החושא בארץ. שמעשיו שומאה וזנונים ושמצה ותועבה, יבואו פגע על פגע ופצע על פצע וצרה על צרה ובשורה רעה על בשורה רעה ומחלה על מחלה וכל מיני פורעניות יהד: מַרְנֶה. כאב־בטן. כפור, ברר, שלג, קרחת, קרה, קפאון, שדפון, מות, ישבי וכל צרה וצוקה. בדור זה יקללו הבנים את אכותיהם ואת זקניהם בגלל החמא והעול ודבר-פיהם ובגלל הרעות הגדולות שיעשו ובגלל אשר יעזבו את הברית. שכרת ה' בינו וביניהם, כי ישמרו ויקיימו את כל מצוותיו ואת כל חוקיו ואת כל משפטיו בלי לסור ימין ושמאל. כי כולם הרעו לעשות וכל פה דובר אָין, וכל מעשיהם מימאה ותועכה, וכל דרכיהם שמצה מומאה ואבדון (י'א-י"ו). - ובעקבות החטא הגדול תבוא הפורענות הקשה: הארץ תאבר ולא יהיה "זרע־היין" (גפנים) ושמן, ואף החיות, הבהמות והעיפית וכל דגי-הים יסופו בגלל בני-האדם ויחד עמהם. ובני=האדם ילחמו זה בזה: הבחורים בזקנים והזקנים בכחרוים. העני בעשיר, הנקלה בנכבד והאביון בתקיף. – על התורה ועל הברית. כי שכחו מצוה ובקרב ומועד וחודש ושבת ויובל וכל משפט. ויעמדו אנשים בקשת ובחרבות ובקרב

<sup>(1</sup> משוה במדבר, מיז, לי, אל ישעיה, ס"ה, י ז, וס"ו, כ"ב.

כדי להשיבם אל הדרך הישרה (בת-קול מזמנם של בני= מתתיהו, שהשתמשו בכח-הזרוע נגד המתיוונים); אבל הם לא ישובו עד שישָפּךְ דם רב על פני האדמה (י"ח- -כ'). הרי התשובה הבאה אך בעקב הפורענות. ואולם אף אחר הפורענות הראשונה לא ישובו הפושעים ברובם: אחר כל מה שעשו החשמונאים הראשונים קמו מפירי-ברית חדשים הצדוקים או. יותר קתוב, האַנמינומיסטים". העם יצטרך לפורענות שניה, קשה מן הראשונה. כי אלה שניצלו לא ישובו מרעתם אל דרך-האמת, אלא ישאפו כולם למרמה ולעושר <sup>1</sup>), לקחת את כל אשר לרעיהם ולעשות להם שם גדול (או, לפי התיגים הרומי: .ולקרוא בשם הגרול"—של האלהים) לא בצדק ולא באמונה, ויחללו את קודש־הקדשים במומאתם וומתם. ועונש גדול יצא מאת ה' על מעשה הדור הזה ויתנם לחרב ולמשפט ולשבי ולמשמה ולכליון. אלהים יעיר עליהם את חַמָּאי הגויים. שאין להם רחמים וחסר ואינם נושאים פנים לזקן ונער, כי רעים רם ועזים לעשות רע מכל בני-האדם. והם יעשו חמס בישראל ופשע ביעקב. ודם רב ישפך על פני האדמה, ואין מאסף (את הנופלים במלחמה) ואין מקכר. בימים ההם יצעקו ויקראו ויתחננו להצילם מידי הגויים ההטאים -- ואין מוצל (או ואין מציל"). וראשי הילדים ילבינו בשערות-שיבה. זילד בן שלשה שבועות יָראה כזקן בן מאה, ומראַם ישָחַת בצרה ומצוקה (כ"א -- כ"ה).

ורק לאחר פורענות נוראה זו תבוא התשובה השלמה, שבעקבה תבוא הגאולה וברכותיה:

"ובימים ההם יתחילו הבניכ לבקש את החוקים ואת המצוה ול שוב אל דרךהצדק. ואז יתחילו הימים לְרְבּוֹת ולהאריך בין בני-הארם ההם מדור לדור ומיום ליום, עד אשר
יקרבו ימיהם לאלף שנה ועד אשר תרבינה השנים [עתה] מרוב הימים [לפנים]. ואין זקן ושבער
ימים, כי אם יהיו כולם נערים וילדים (נוער נצחי). ואת כל ימיהם יבלו בשלום ובשמחה ויחיו
באין שמן ובאין משחית, כי כל ימיהם יהיו ימי ברכה וישועה. ואז ירפא הי את עבריו, והם
יתנשאו ויחזו שלוםראמת ויגרשו את אויביהם; והצריקים יראו ויודו וְיָשִּישוֹ מְשוֹשׁ לעולמי-עולמים
יתראו באויביהם את כל שפטיהם ואת כל קללתם (שתתקיים). ועצמות הם תשכונה בארמה ורוחם
יְיַיִיִּישׁ רב-משום 2), ויכירו, כי הי הוא העושה משפטועושת חסד למאות ולאלפים זלכל אוהכיוי
(כ"ו – ל"א).

אלה הם הרעיונית תמשיחיים שב"ספר־היובלים". חוְרִים וקלושים הם כאן הצבעים לעומת מה שאנו מוצאים ב"ספר־חנוך"; מה שמתכאר, לרעתי. על־ידי מה שיצא ספר זה מחוג הפרושים הקדומים, שאף קורם שנתכדלו כל תורותיהם מאותן של הצרוקים היתה להם סיף־סיף ההלכה עיקר גדול ובא גדה היו זהירים שלא לרפליג יותר מדאי, כדי שלא ישתקע העם במסתורין ובהזיות ולא ידחק את הקץ מצד אחד ולא יזלזל במצוות המעשיות מצר שני; בעוד ש"ספר-חנוך" יצא

<sup>1)</sup> השוה: "כנען בידו מאזני מרמה. לעשוק אהנן וואמר אפרים: אך. עשר תיי" (הושע, י"ב, ח)—ם").

ומכאן—השארות־הנפש, אבל לא תחית־המתים לגופות, כמו באמונת-השומרונים (2 (עיון למעלר, תחלת הפיסקהן.

ברובו מחוג האים יים הקדומים, שאף קודם שנתבדלו לגמרם מעל הפרושים כבר היתה להם נמיה ל.סתרי-תורה". שהרעיונות המשיחיים הם חלק חשוב מהם, בתור סוד-העתיד. שהוא "סתום וחתום" (דניאל, ח', כ"ו. וי"ב, ד' ומ'). זמנם של שני ספרים אלה העתיד. שהוא "סתום וחתום" (דניאל, ח', ב"ו. וי"ב, ד' ומ'). זמנם של שני החנים. שמהם יצאו שונים הם. ומחוך שנוי זה מתכאר היחם השונה של שנידם להרעיון המשיחי בכלל ולאישיותו של המשיח בפרם.

ג) צוואת שנים-עשר שבשים (בחלקיו העברים הקדומים—70 קידם ספה'נ) -

ספר זה, שכיוונית הוא נקרא "צוואת שנים-עשר אבות", נשתמר בשלמות ביוונית, שמשנה יש לנו תרנושים עתיקים באַרשנית וסלאַווית יתרנושים יותר חדשים ברומית, גימנית, צרפתית, אנגליתי הולאַנדית, דינית, איסלאַנדית וביהמית. ואולם מה שחשוב מזה — שב"גניזה" של פוסטאט (על-יד קאהירה במצרים) נמצאה צוואת-נפתלי בעברית שהוציא ד"ר משה נאסטרי וקטעים מצוואת - לוי בארמית, שהוציאו פאַכ - אַרנדזן וקוילי. שרידים אלה וגם האנדות ודברי־המוסר שבהן, שהם מצויים בתלמוד ומדרש וב, ספר-היובלים". האזכרות התכופות של "ספר-חנוך" (שמעון, ה'; לוי, י'י ומ"ן; זבולון, ג'; דן, ה'; נפתלי, ד'), וביחוד המליצות העבריות ומדרש=השמות שהוא כולו עברי מוכיחים בכירור. שהספר בעיקרו הוא משוצא ישראלי מהור (ולא נצרני) ונכתב עברית מעיקרו; אלא שאחר־כך השתמשו בו הנוצרים לצרכיהם והוסיפו בו הרבה על ישו ועל הַצְּלְבוֹהוֹ ועל המכילה ועוד 1). וכל רוחו בחלקיו העבריים מוכיח. שנתחבר בימי אחרוני החשמונאים והיו לו שני מחברים בימי אחרוני החשמונאים והיו לו הראשונים", שהעיקר הוא בעיניו מוסר ודרך־ארץ ורוחו לא היתה נוחה מן המלכות החולונית של החשמונאים, ואחד ממעריצי מלכות זו במלחמותיה ונצחונותיה הכבירים. זה האחרון הוא הוא המשעים את ההשקפה, שאנו מוצאים אותה גם בעספר ברית∍ דמשק" הנזכר למעלה. שמרמז פעם אחת על צוואת לוי בן יעקב (ו', מ' – אמנם, הדברים שהביא שם אינם בצוואה שלפנינו), שהמשיח הוא מבית-לוי (ראובו, ו'; לוי, ח' וי"ח; דו, ה'—השוה "ספר ברית-דמשק", מ'ו, א'; י"ח, ז'; נוסח ב', a, י', a, על יסיד כל אלה יש להחלים, שספר זה בחלקיו הקדומים

<sup>1)</sup> עיין על זה נפרטות: יוסף קלוזנר, הספרים חיצונים" (אוצר-היהדות, חוברת K. Kohler. Tie Pre-Talmudic לרוגטה, ווארשה תרסיו), עמי 114—113, וגם Haggadah (J. Q. R., V, 400—414); Testamints of the Twelve Patriarchs (Jew. Enc., X'I 113—118)

בכאמרו הנזכר לאחרונה, ואולם לי נראה, שבימי החשכונאים Kobler כך דעהו של בכאמרו הנזכר לאחרונה, ואולם לי נראה, שבימי אחד. המנצחים עדיין היי שתי ההשקפות משמשות בערבוביה. ואפשר שהיו שייכות לאדם אחד. המנצחים עדיין היי שתי בסגים בפנים מיצ סגל ב.השלחי כרך כ"ו עמי 400. והערותיו לפסוקים רמובאים בפנים

(קודם שנזדייף על-ידי נצרנים) נתחבר בימי המלכים מבית-לוי: בסוף זמנו של א לכסנדר ינאי או בימיה של שלו מציון המלכה שהרי הרומיים א לכסנדר ינאי או בימיה של שלו מציון המלכה שהרי הרומיים לויי עדיין לא נזכרו בו 1); ורמקומות המרמזים על חורבן בית-המקדש וחזרבן ירושלים (לוי, מ"ו; דן, סוף פ"ה) אינם אלא הוספית מאוחרות, כהזיופים הנוצריים 2):

עצם ה"צוואות" הם דברי־מיםר: שבח למרות שובות ואזהרה מפני מדות רעות (ראובן — על ההרהורים הרעים; שמעון — על הקנאה; לוי — בגנות הגאוה ובשבח הכהונה; יהודה — בגנות הבצע והזנות ובשבח-הגבורה. ועוד). אבל לדברי המוסר קודמים, בתור מכוא, ספורים נאים על חייהם של השבמים, שאנו מוצאים את רובם ב"ספר־היובלים" או במדרשי-האגדה. וברוב ה"צוואות" באים גם דברי בנואה לעתיד לביא, שבהם מגלה האב ההולך למות לבניו מה שיקרה לזרעו באחרית הימים; ואפילו "גליון" (אפוקאַליפסה) שלם אנו מוצאים בצוואת-לוי.

בפרק האחרון של צוואת שמעון יש חזיון משיחי, שהוא כתוב במליצה נשגבה ובצורת עברי קדום, ב״הקבלת האברים״.

״אם תסירו מכם -- אומר שמעון לבניו -- את הקנאה וכל קשי־עורף, תּפְּרַיּוֹלָה עַיְּעִלְּה נְבִּיִּלְּה מְּמְעוֹן לְבְנִיוֹ -- את הקנאה וכל קשי־עורף, תּפִּרַיּוֹלָה עַיְּעִלְּה בְּשִׁר בְּיִעֲלְה בְּשִׁר בְּיִעֲלְה בְּשִׁר בְּיִעֲלְה בְּשִׁר בְּיִעְלְה וְבִיּל בְשׁוֹשֵּבָּה, וְכִחְבַצְּלֶת -בְּשָׁר בְּיִנִילְה וֹבְיּלְהְיָה וֹנִיְם נִשְּׁלְחוֹן לְמִרְחוֹץ, אָוּ וְיָבָר מָפֶּיְר וֹאִבר עָּבְר שָׁם, בִּי הֹשְׁלְחוֹ לְמָרְחוֹץ, אָוּ וְבָּבְר שָׁם, בִּי הֹי אָלְהִי־ לְשְׁבְּי וֹנִיְת בְּבְּיִר שִׁם וִיִּבְּל בְּבְּיִר וֹלְא יָהִי לַעֲמְלִק וְבָּל בְּנִי־קְפּיֹנְהוֹ הְעָבְר, שָׁבְּי בְּנִי־חִת הַשְּׁמִוֹן בְּלְה בְּיִרוֹת הַבְּעוֹת הַבְּיתְוֹת הַבְּיִרוֹת וֹיִבְּל בְּבְּר שִׁם וִיִּבְּל בְּבְּיוֹת הַבְּיִב בְּאָרָץ (כאן באז הוֹספה ניצרית), אָז הָּהְעִיְנָה בְּל הְרוּחוֹת הַפַּתְעוֹת הַבְּעוֹן וְעָר בְּבְּרוֹת הַבְּרְעוֹח, אָז אָקוֹם (כרומר, שמעון יקום כתחית לְמְשִׁל בְּרוּחוֹת הָבְּלְוֹת וִיִּייִ (שִּמְעוֹן, וִייִּי וְבִּעְּבְּר בְּבִּי בְּשָּׁיוֹן עֵיך נְבְּלְאוֹתְיוֹי (שמעון, וִי).

בצוואת לוי אנו מוצאים הקבלה ידועה ל"שבוע שבן דוד בא" שבתלמוד (לוי. י"ז — סנהדרין, צ"ז ע"א; דרך ארץ זומאי ראש פ"י; שיה"ש רבה, עה"כ התאנה; פסיקתא רבתי, פט"ו). אף בעל צוואת לוי מונה שבעה שבועות (אצלו שמיטות, שהוא מערבב לפעמים עם יובלות). בארבעת השבועות הראשונים נרמזו המעשים שנעשו מימי אהרן הכהן עד החשמונאים: בכהן-הגדול השביעי "תהיה שמעשו מימי אהרן הכהן עד החשמונאים (בנוסחאות אחרים: "לפני האלהים ולפני בני שמצה. שאיני יכול לרגיד לבני-אדם (בנוסחאות אחרים: "לפני האלהים ולפני בני האדם"). כי אלה העושים כך יכירו בזה. ועל-כן יהיו בשבי ובשור- והארץ ורכושה

מ.ספר ברית דמשק" ולפ א ני. - אולם המלכות היא גם ליהודה (יששכר, ה', ועוד).

<sup>1)</sup> עיין מאמרו הנזי של Kobler (ב Aut. Aut. 114 a). (עיין מאמרו הנזי של 2 Kobler). (2) עיין ק לווגר. ספרים חיצונים (אוצר־היהרות, הוברת לרוגמה, עמי ל 113).

<sup>3)</sup> השוה: "אמר ר׳ יוסי: חמש בעילות בעלתי ונטעתי חמשה א רזים בישראל" (שבת, קיית עיב).

יסופו" (לוי, י'ז). כאן נרמזו בוודאי מעשים רעים של אלכסנדר ינאי, שהמחבר מתירא היה לפרסמם בחיץ או בימי אשתי ובניו, שמשלו אחריו; ו"בשבי ובשד ואבדן הארץ מהירכוש" רמז על מלחמת־האזיחים ותוצאותיה, והוא מוסיף: ובשבוע החמישי ישובו לארצם החרבה ויהדשו את בית־ה'. בשבוע השביעי יבואו הכהנים, עובדי-אלילים. אנשי־ריב, רודפי־בצע, גאיונים, רשעים, מנאפים, שוכבי־ילדים, רובעי־בהמות" (לוי, י"ז). לאחר שתבוא על כל אלה פורענות מאת ה'י "עיר ה' להכהונה כהן חדיש, אשר ינלג לו כל דברי־האלהים. זהוא יעשה משפש־אמת באיץ רוב ימים" (כאן באו הוספות נוצריות). הוא יזהיר כשמש על הארץ וימיר ממנה כל חישך, ושלום יהיה בכל הארץ. השמים ישישו בימיו והארץ תשמח, והעמים יגילו, ודעת־האלהים ת־יַּפַּד על הארץ כמי־הוַמים. ואף מלאכי־השרת ישמחו עליו. יפתחו השמים שמיכל־הכבוד תבוא עליו קדושה (שם. י"ח). וכאן – רמז נצרני לבת־הקול משמים, ששמע יש ו בשעת הפַבְּכִּרוֹתוֹ על-ידי יוחנן. ואחר רמז זה—דברים ברורים על מי־המבילה; ועד סוף פיסקה י"א הולך ונמשך הזיוף הנצרני על החזון היהודי, שעדיין הוא נכר על-ידי המבויים "על־בתי" מור "מבשו גיל".

מרובים הרעיונית המשיחים ביותר בצווא יה ודה. ביחוד בנוסח של התרגום האר מני. בפיסקית כ"א – כ"ד מדובר מתחלה על שני הכתרים: כתריכהונה נהן ללוי וכתריםלכות ליהודה. אור וחושך יהיו משמשים ביהודה בערבוביה: מושלים מובים ורעים. יהיו מושלים מקרב יהודה, שיעשו אדם כרגי-הים; שיעשו לעבדים ולשפחות בנים ובנות בני-חורים, שיגזלו בתים, שדות, עדרים ואוצרות. זיהיו מתוכו בניאי-שקר כרוחות-סער", שירדפו את כל הצדיקים. ומחלוקית ופלגות יהיו בישראל, שיגרמו למלחמות-תמיד, ולסוף – ממלכת־יהודה תשמד על-ידי עמים זרים; עד שתבוא ישועת-ישראל, עד שיופיע אלהי־הצדק ויעקב ישכון לבמח וכל הגויים. והוא עצמו ישמור את עוז־מלכותי (יה ודה אומר כך) עד עולם, כי שבועה נשבע לי ה', שלא יכרית את מלכותי מקרב זרעי כל הימים עד עולם".

בפיסקה כ"ג, הבאה אחר זו, מדובר על החמאים המרובים והנוראים שיחשאו בני-יהודה: דם יעבדו לאלהים אחרים ויעשו מעשי־בשפים, אוב וידעיני, ובנותיהם תהיינה למחוללות ומשחקות (או לזונות), והם "יתערבו בתועבית-הגויים"- ועל זה תבוא פורענות קשה: רעב ודבר, מות וחרבי שמחח־לאיד של האויבי דלקת־עינים הרג-ילדים. חטיפת־דנשים, גזלת־הרכושי הַתַּרבת־הארץ ועבדות בין הגויים (בנוסח הווני יש גם שרפת מקדש־האל"—מה שחסר בנוסח הארמני). ואז תבוא התשוב התשובו אל אלהים בתום־לבכ וימלאו אחר כל מצוותיו. בני־יהודה יתחרמו על עוונותיהם ישובו אל אלהים בתום־לבכ וימלאו אחר כל מצוותיו. ואז תבוא הגאולה המזהירים ביחוד על־פי הנוסח של התרגום הארמני: יעלה כוכב-השלום וידרוך בשלוה בין בני־האדם. והשמים יפתחו ויריקו ברכות, ורוח־האמת תשְּפַּךְ על בני־יהודה, והם ילכו בדרכי אביהם שבשמים. וחומר יצא מגוע־יהודה, ושבמ־הצדק

יהיה בידו לשפוט ולהציל את כל אשר יקראוהו גם את הגויים. ויעקב ישוב לתחיה, וישראל יתעורר, וכל בני־יעקב יקומו ויהיו נשיאי־שבטיהם, וכל שבט ושבט יתברך מאת כח אחר: יהוד ה—מאת מלאך־הפנים. שמעון—מאת מלאך־הכבוד, ראו בן—מאת השמים. יש שכר—מאת הארץ, זבולון—מאת הים, דן—מאת המאורות, נפתלי—מאת התענוגות 1). גד—מאת האיתנים והמצוקים, אַ שַּרָּשׁת מאת הזיתים; ורק לוי לבדו יתברך מיהוה בכבודו ובעצמו 2). וכל השכטים יעשו עם אחד ול שון אחת תהיה לכולם. והרוח המתעה (בניסת היווני נוסף: "של בליעל") לא תהיה בהם עוד, כי כל רוחות-המומאה יושלכו באש של גיהינום (משפט-עולם"). כל מי שכלה ימיו בעצב ישוב לתחיה, ויקיצו לחיי-עולם כל אשר מתו על קידוש-השם. הרעבים ישבעו, הענים יעשירו והחלשים יחזקו 1). ועבנ"-יעקב יוצו ברצון, ונשרי ישראל יעופו בשמחה; אבל הרשעים יתאבלו והחומאים יילילו, וכל העמים יודו ליהוה לעולמים".

אלה הם הציורים המשיחיים של "צוואת י"ב שבשים": מחברן (או מחבריהן) עדיין קשור הוא בחשמונאים, במושלים מבית לוי, ועל-כן אין לו עוד ציורים מפורמים מאישיותו של המשיח, ועל-כן אינו מרחיב הדבור גם על הנפלאות של ימות המשיחים המשיחים אבל יש ב"צוואות" איזו רותניות נאצלת, שמרוממת את היעודים המשיחיים המועמים לגיבה מוסרי- ואיזו חגיגיות, יש בהם: שמעדנת את הרוח ומשיבה את הנפש המדוכרכת מצער-האומה וצער-העולם- וזו חשיבותם לאנושיות, וזה ערכם המיוחד לישראל-

# ד) תהלות־שלפה (לערך 45 קודם ספה"נ).

ספר פרושי נפלא זה. שברור הדבר, שנכתב לאחר שכבש פומפיום את ירושלים והוליך שבויים מיהודה ל"ארצות המערב" (מה שלא אירע עד ימיו) ואת ארים מובלום השני הוליך אחר מרכבת בצחונו ברומי "לקלסה" (-eis em - "ז. י"ד) ואף לאחר שמת פומפיום מיתה משונה (48 קודם ספה"נ), —ספר פרושי זה מצדיק את הדין על בית השמונאי ומרבה לדבר על אישיותו של המשיח כאילו רוצה היה להמעים בזה "לאחר מעשה", שמעות היתה לחשוב את מלכי החשמונאים למשיחים. כי הם הרעו והשחיתו ומרו מאחרי מצוות ההי לא הניחו חמא, אשר

ו) כפי הגראה. צרוך לתרגם , מאת הרצון". על יסוד הכתוב: ,גפתלי שבע רצון". (דברים, ל"ג, כ"ג).

<sup>2)</sup> בנוסח התרגום חיווני יש שנויים במברכים: את שמעון מברכים כחות-הכבוד ואת יום פ (החסר בנוסח הארמני)—ההרים, את בנימין (כנ"ל)—האוהל (כאתל-מועד, הפרושושופום של בית-הפקדש, שהיה בחלקו), ואת דן – הכוכבים את גד—השמש, השאר שוים הם בשני הנוסחאות.

<sup>3)</sup> הדברים על הרעבים. העניים והעשירים מצויים רק בנוסח היווני.

לא הרגו לעשות מן חגויים' (ח'. מ' --י'ג). והמחבר פונה אל ה' בתפלתיהגאולה, שהיא קשורה בקבוץ = גלויות.

הַשִּׁיבָה אָלֶהִים חַסְּדְּךְ אָלֵינוּ

קבץ בלות: שֶׁרָאל בְּרַחֲמִים וּבְמוֹבָה.

וֹאַנֹטַנוּ נִילְשְׁינוּ אָת עַּרְפַּנוּ

אַל הַעַלָּים עִינֵיך מֵאִהַנוּ אָלהַינוּ

וַאַתַּה מוֹכִיחֵנוּ. פָּן יִבְלַעוֹנוֹ גוֹיִים וְאֵין גוֹאֵל וֹ).

וָרַחֵם עֲלֵינוּ !

כּי אֶמוּנָחָך אָתְנוּ.

(ח'ו כ'ו –ל').

משיחי כולו הוא מומור י"א. ומפליא הדברי שמומור זה דומה הרבה לפרשה ד' -- ה' בספר ברוך הגנוז שדברנו על יעודיו המשיחיים למעלה (עיין הרעיון המשיחי בספרים הגנוזים'. פיסקה ו'). ומאחר שחלקו דמאוחר של ספר ברוך הגנוז נתחבר, כמו שאמרנו, קצת לאחר זמנו של קאַיום קאַליגולה (לערך 40 - 50 לספה"נ) על-כן אפשר מאדי שספר-ברוך נטל את הדברים מיותהלות שלמה". כדעתו של פֶּ ד ל ם; אכל אפשר גם־כן, ששניהם שאבו ממקור משוחף ווחד קרום "). ואמנם, ככד אמרנו שלפנינו כאן חקוי לי שעיה השני, שציוריו המשיחיים כבר נעשו בפוף בית שני מפורסמים באומה:

יִּלְעוּ בְצִיוּן בַּחֲצוֹצְרַת־הְּרוֹעֶה לִקְרוֹשִׁים, הַשְּׁמִיעוֹ בִּירוּשֶׁלָיִם קוֹל־מְבַשִּׂרי

בִּי רָחֵם ה׳ אָת יִשְׂרָאֵל בְּהַפָּקרוֹ.

משלכם נפנם לפלגם ה, השבני מָאִיִּים רְחוֹקִים אֲסָפָם אֱדְּהִים. הַנְּבָעוֹת נָסוּ מִעֵל דַּרְכָּם; בַּל עַצִיּ־בָּשֶׂם מּ הַנְּמִיחַ לַהָּם ְּצֶּוֹים –

אַלִי. יִרוּשְׁלֵיִם. לִמְרוֹמִים וּרָאִי בְנַיִּךְ: מַצָּפוּן יָבוּאוּ שְׁמָחָים בּארְנַיָּיבּם: הַרָים גָבוֹהִים הִשְׁפִּיל רְמִישוֹר לָמוֹ וּ בּוֹהַּלַים : צֹּאַנִוּ לְנָים בִּעַנְעַלַּטָם.

לְמַעַן יַעָבוֹר יִשְּׂרָאֵל בִּפְּקנַרת בְּבוֹר־אָלהִיהֶם בּ).

ּלְבָשִׁי, יִרוּשֲלָים, אָת בַּנְדִי ּתִפְּאַרְתּּךְּ הָּכִינִי אָת לְבוּשׁ־קְּלְשֵׁהָ.

בּי הָאָלהִים דַּבָּר מוֹבָה לְיִשְׂרָאֵל רְעוֹלְּם וְעֶר.

יצש אָהָים אַת אָשֶׁר דָבָּר עַל יִשְּׂרָא וְעַל יְרוֹשֶׁלְים: יָקִים ה׳ אָת יִשְּׂרָאֵל בְּשֵּם ּבְּבוֹרוֹ. לַה׳ הַחֶּסָר עַל יִשְׂרָאָל רָעוֹכָם וַעֶּר (י״א, א׳-פ׳וּ.

אבל משיחי ביותר הוא מזמור י"ז. מתחלה באה בו קטיגוריה עזה כלפי בית-

<sup>1)</sup> אני מכיא את החיוזים מ,חהלות-שלמה" על-פי תרגומו העברי של ד"ר א. ש. קאמינ צקי שפרסם אותו ב. השלח" (כרך ייא, עםי 43 – 55. 149 – 159) בעירוף מבוא ותצרות השובות. ועין גם: דיר ש. ברגם לר: ,תקופת־היצירה בספרות:ו הקרומה" (הקיבץ העומרי, הוצאת ש. בן - ציון, כרך בי יפו תרסים, עםי 27-31). אבל היה לפני גם הנוסח היווני בהוצאת Fritzache ותרגמתי כמה חרוזים על-פיו במקום שנראה לי תרגזמו של דיר אשיק בלתידמספיק.

עיין "תהלות-שלמה" לדיר א. ש. קשמינצקי, השלח", כרך ייא. עמי 152 (2

<sup>3)</sup> בָּרְ לֶ ם קורא בעצי-לבונח" (על־פו שהיש. די, ייד).

<sup>4)</sup> יחיד ורבים ביחס ל,ישראלי בססוק אחד, כפו בכתבי־הקודש, [2]

חשמונאי: "אתה, ה', בחרת בדוד למלך על ישראל ואתה נשבעת לו על זרעו לעולם, כי לא תסוף מלכותו מלפניך—ובעוונותינו התקוממו לנו הרשעים"—החשמונאים מסוף ימי יוחנן הורקנוס ואילך—"בכח חמסו" שלשון "שמו נזר למען יבהו, והשמו את כסא=דוד בגאון-תרועה" ("ז. ד—ו"). אבל אלהים הכריעם על=ידי "איש נכרי למולדתנו" (פומפיוס), שהרג את זרעם, הציגם "לקלסה" (במרכבת=נצחונו), החריב את הארץ, השמיד נער וזקן, ו"קהל-ההסידים" נתפזר בכל העולם. "כי לא היה בהם עושה צדק ומשפט: מראשם עד הנקלה [בהם] היו בכל המאת: המלך במרי, והשופט בחמס והעם בחמא" (שם, ו'—כ'). ובתור תוצאה מכל הדברים האלה באה תפלתו של בעל-המזמור:

ַרָאָה הֹי וְזָהָקִם לָהָם אָת בַּלְּבָּם בּּן־דָּוָד. לַמּוֹעֵרי אֲשֶּׁר יַעַרְהַּ אֱלֹהִים. לְהַמְלִיךְ אָת עַבְרָּךְ עַל.ישָׂרִאָל.

וְצְּלְנִרהוּ חַזָּל לְהַכְּרָנַע שְּׁרִים פּוֹשְּׁעִים לְפַהָּר אָת יְירוּשְּׁלֶים סְגּוֹיִים הַפְּצְּעִירִים אוֹהַהּ לַשַּחַת.

בַּשִּבֶש: בִּנְדֶלְה יָדִיתַ חַפְּּאִים מִנַּחֻלְּתָם; יִפּוֹץ אָת נְּאוֹן-הָרְשֶׁעִים בַּכְּרי־חָּרֶשׁ בְּחַבְּשָה. בִּנְדֶלְה יָדִיתַ חַפְּּאִים מִנַּחֻלְּתָם; יִפּוֹץ אָת נְּאוֹן-הָרְשֶׁעִים בַּכְּרי־חָּרֶשׁ

בְּגַעַרְהוֹ יָנוֹסוּ רְשָׁעִים מִפְּנְיוּי נְיוֹכִיחַ חַפְּאִים עַר הָגְיוֹן־לָבָּם.

יָקפּץ עם קוֹנשׁ אָשֶר יָנהַל בּצְדָקָקה וְיִשְׁפּוֹם אָת שָּבְמִייּהָעָם הַנְּקְדֶּשׁ

בָּה' אָּלהְיו. ; וְלֹא יָהַן לְעָנֶל לִשְּׂבּוֹן עוֹר בְּחוֹכָם, וְלֹא יָגוֹר עֲמְהֶם בֵּל אִישׁ יוֹרֵעַ רַע

פִי צַפִּירֵם, פִּי כָלְם בְּגִי־אֶּלְהֵיהֶם.

וִיחַלְּאָם בָּאָרֶץ רְשִׁבְמִיהָם וְגֵר וְגַבְרִי לֹא יָנוּר עוֹר עְשְּהָם.

יִשְּפוֹם עַמִּים וְגוֹיִים בְּחָכָמַת־צְּרָקתוֹ. סֶלָה נ

וַעַמִי הַגוֹיִים 2 יַעַבְדוֹהוֹ תַחַת עָלוֹ.

אָת הי יָכַבָּר נוֹכַח בָּל הָאָרֶץ,

נִישַהַר אָת יְרוּשְׁלֵיִם בָּקְרָשְׁה בַּאֲשֶׁר הָיְתָה מָראש.

וּבָאוּ גוֹיִים מָקְצְהּיּהָאָרץ לֶּרְאוֹת כְּבוֹדָהּ נוֹשְׂאִים מִנְחָה אֶת בְּנֶיהְ חַיְנֵאִים וְלַרְאוֹת אֶת כְּבוֹרִיהּ, אֲשֶׁר כִּבְּּדָה בּוֹ אֲלָהִים.

וָהוֹא עֲלֵיהֶם מֶלֶךְ צַדִּיק לְמוּר־ה׳.

וָלֹא יִהְיָהָ עָנֶר בְּחוֹכֶם בְּיִשְׁיוּ בִּי בְּלֶם ִקּדוֹשִׁים וּמַרְבָּם בְּיִשִׁית ־ה׳•).

<sup>1)</sup> ביוונית Diapsalma, שפירושו: מזמור-ביניים ווהו תרגומה של מדת "סלה" בתרגום-השבעים.

<sup>(2)</sup> כלומר, העמים האליליים.

Christos במקום במקום שהוא הוא אלהים) Christos kyrios (משיח. שהוא אלהים) במקום (משיח ה, בסמיבות), שאנו מוצאים נספרנו. מזמור ייח. חי וזי. ואף בכתובת של מזמור זה. מונן. שלפנינו שנוי נוצרי. כמו גם באיכח. די. כ'.

בּי לֹא יִבְטַח בְּסוּם וּבְפָּרָשׁ וּבָקְשֶׁת וֹלְאַ דִּרָבָּׁם לִוֹ זְּעָב וְכָּטָף דַמְּלְחַמָּה, וְלֹא יָקוֹ לְרַבִּים בְּיוֹם־קְרָב. ; הוא מַלְבּוֹ–הָקְנַתִּיהָחָוָק בְּתִקְנָה רָאלֹהִים וְיתֵּן (ויעמיר) אָח בָּל הַגּוֹיִים לְפָּנָיו בְּיִרְאָה. כָּי הוֹא יַכָּה אָת הָאָרֶץ כִּדְבַרַ־פּיִו וְבָרֶךְ אֶת עַם־ה' בְּחָכְמָה וּבְחָבוּנָה. ( לעוֹכָם יָפַען יוֹבִיחַ שָּׁרִים וַיַּכְרִית חוֹמָאִים יָבַּבָּעוֹ וָהוֹא חַף מָפָּשַע רְמַעוֹיִמְשוֹרבְּעָם בַּדוֹל, בַּרָברַ־עוֹז וְלֹא יִבְשֵׁר בְּיִםְיוֹ רִפְנִי אָלְהָיוֹ, פָּי אִפְּצָחוּ הָאָרהִים בְּרוּחַיּהַקּוֹרֶשׁ ַז' ַ כִּיִמָהוּ בַ<u>ע</u>צת ּהְבוּנָה, בּוְבוּרָה וּבִּצְּדָקה. וֹבְרָכַּתיה׳ עַפוֹ בִּנְבוּרָה-וְלֹא יִבְּשֵׁר; תָּקנָתוֹ אֱל ה׳-וּמִי יוֹבַל לוֹיּ וּבּוֹר בַּמִּעשׁיו וְחָוֹק בְּוֹרָאַח־ה׳, וָרֶעָה אָת עֵבֶריה׳ בָּאֶמינְנָה וּבִיּצְרָקה וְלֹא יָתֵּן לְהַכְשִׁיל מְהָם בְּמִרְעם. בַּמְשָּׁרִים יְנַהֵּל אָת בְּנָם יָלֹא יִהְיֶה בָּהֶם זָרוֹן לַנְעשוֹת חָמֶם בְּחוֹכָם. ָה נָאוֹן מֶלֶךְיִשְּׂרָאֵל אַשֶּׁר בָּחַר אָלֶהִים לַהַקִימוֹ עַל בִּיה ּיִשְּׂרָאֵל לְהוֹכִיחוֹ.

בַּאֲבָפוֹת זְדִין עַפִּים. שֶׁבְמֵיהַפְּקְּדְּשִׁים לַבְּוֹכִיחוֹ. לַבָּקִיםוֹ עַל בִּיה: שֶּׁרָאֵל. לְהוֹכִיחוֹ.

נַבָּבָרֵו כַּׁבַבְּרִי-ִּבַיִּלְבִוּאִים בַּעוֹבְ אַמִּים מָׁלְבָּמִים. בִּינִבְלָרוּ כַּּבַבְּרִי-ִבַּיִּלְבְוּאִים בַּעוֹבְ אַמִּים מְּלְּבָּמִים.

י אָשְׁרִי הַיְּלִירִים בַּנְמִים הָהָם לְּרָאוֹת בְּמוֹבֵת יִשְׂרָצֵּי, אַשֶּׁרֹ יַעשָּׁה ה׳ בְּקבּוּץ הַשְּבְמִים י (ייזו כ״א –מ״ר)

ואף במזמור האחרון. שהכתובת על גכיו היא: "מזמור לשלמה: על משיח: ה" יש יעודים משיחיים חשובים:

וָאַ הַבְּ חְדּ וְּלֶוֹרַעּאַבְרְהָם, בְּגִי־יִשְּׂרְאֵל. לְהָסִיר נֻפָּשׁ שׁוֹמַעַת מַחַפְּאת בִּשְּׁנְנָה. בְּיוֹם הַנִּכְּחָר, בְּצָאת מְשִׁיחוֹ. לִרְאוֹת בְּמוּביה, אֲשֶׁר יִעשֶׁה לַדּוֹר הַבָּא בְּחָכְמַת רוֹחַ וּצְדָקה וּנְבוּרָה; לְחָכִין אוֹחָם בְּלָם בְּיִרְאַתּיּה:

בּוֹר מוֹב בְּיִרְאַת-יְּטֶּלְהִים בּיִמִי-חֶסֶּר. סָלְה. לְּהָכִין אוֹחָם בְּלְּם לְּהַיְשׁיר אִישׁ בְּּמָּעשִׁי-צֶּיְרֶקָה מִיִּרְאַת-יְּטֶּאֶרֹהִים בּימִי-חֶסֶּר. סֶלְה.

(י'ה, ג'-ם').

קשה למצוא השקפה משיחית יותר נעלה ויותר נאצלת. המשיח הוא צדיק וקרוש ויהף מפשע"; כמובן, לא ברוח-הנצדות. שהרי בן-אדם ומלך הוא; והרי אף גנתיניו" כולם הם קדושים ומקודשים ויבני־אלהיהם". אין זכר למלחמות ושפך-דם בימיו; אבל מגרש היא את הגויים (הרומיים) מירושלים ומיסד מלכות גדולה ועצומה, שהיא מרכ

אָמֶרֶיו מְוָהָקִים מִוּדָב נִבחַר;

ם שְׁפָּטִיף על בַּל הָאָרָץ בְּחָסֶד

וַמַתַר שָּׁהִים אָת וַשְּׂרָאַ בִּבְרַבָּה בִּיוִם ּהָסָּר.

תַחַת שֶׁבֶּמ-מוּסַר-מְשִׁיתַיה׳ בְּיִרָאַת-אָּלֶּדְוּוּ

מוּפָוּרה לָנוּ כָמוֹ לְבָן־בַּכוֹר יַחִיר.

אַשְרֵי הַיִּוֹלְרִים בַּיַמִים הָהָם

<sup>.</sup>יו השוה ישעיה. ויא. ד': ,והכה ארץ בשבטרפיוי.

<sup>2)</sup> כאן הכוונה למלאכים.

העולם, וירושלים היא מרכזה. הגויים עובדים את האלהים ואת מלך-המשיח; אבל סוף-סוף ארץ־ישראל תחולק רק לשבשי־ישראל ״ונר ונכרי לא ינור עוד עמהם" (י"ו, כ'ח) והאליליים יהיו "תחת עולו" (שם, ל"). כ.החושר מגזע ישי של ישעיהו הראשון, אף הוא "יכה את הארץ בדבר-פיו", וסים וקשת וצבאות וזהב וכסף למלחמה לא יהיו לו (שם, ל'נ --ל"ה); אף-על-פי-כן "בשנט ברזל ירוע" את הרשעים, וישטיד גויי-רשע ויטהר את ירושלים מן הרומיים הלוחצים אותה (שם, כ'ב --כ'ד). וקבוץ-גליות ואחוד שבמי־ישראל הוא תנאי קודם לימות-המשיח (שם, כ"ח ומ"ר; השוה ח', כ"ח; י"א. ב'-ה'). הנה כי כז יש גם צד מדיני ולאומי ארצי במלכות-המשיח; אכל הצד הרוחני מושעם יותר ממנו. ל ה או ש ר הג ש מי , שכל החזיונות המשיחיים ברוב ה"ספרים החלקות וכתלמוד ומדרש מלאים וממולאים ממנוי כמעש אין כאן זכר (זולת התחלקות הארץ לשבשים וה.יערים" ו,,עצי-הבושם" לשבי-גולה). המשיח הוא שופט הארץ ושופט עמו ושבטיו כמו בישעיה י"א; אכל הוא יותר מזה: הוא מוכיח ובא :ל.חנך (paideusai) ב"אספות-עם" (en synagogais) ב"אספות-עם" אמריו המזוקקים מזהב נבחר" ו"דבריו הקרושים" כרברי המלאכים (שם, מ"ב —מ"ג). אבל אף אותו "מאמץ אלהים ברוח־הקידש", "מחכימהו בעצת-תבונה" ונותן לו "נבורה יירי אלהים. הוא עצמו מחונך על־ידי אלהים. הוא אף עדיק צריק: על־ידי אלהים. הוא למוד-ה" (שם. ל"ב). ולפיכך שלום וצדק ותבונה וחכמה וגכורה (גכורת-הרוח ולא גבורת-האגרוף) יהיו לימות-המשיח, כי בכל אלה יברך ה' את עמו<del>ו וא</del>ת המשיח ביותר, ועל-כן "אשרי הילודים בימים ההם לראות במובת-ישראל, אשר יעשה ה" ועלואות בטוב-ה', אשר יעשה לישראל" (י'ז, מ"ר; י"ח, ז'). כל זה יעישה בידי ה' באמצעות המשיח, אכל לא בידי המשיח בל בדו . כי המשיח העברי, אף היותר נאצל והיותר רוחני. הוא בן-אדם מלד בשריודם מביתידור ואינו אלא כלי למעשהו הגדול של אלהי=ישראל, אל=העולם.

# ה) עלית־משה (4–6 לספה"נ).

ספר זה. שנמצא בידינו בתרגום רומי שלא בשלמות ונתחבר, לדעתי. על-ידי אחד משרידי כת-החסידים הראשונים"), שנסתעפו האימיים ממנה, בלשון עברית ובארץ בישראל בימי המבוכות והמרידות שלאחר מיתתו של הורדום, בימי גלותו של ארכילאוס בנו (לערך 4—6 לספה"נ), מתכוין להוכיח, שהצרות, שבאו על יהודה בימי מחברו, אינן אלא "חבלו של משיח", שהוא הקדמה לימות-המשיח"). בצורתו הוא "חזיון" כ"ספר-חניך": מה שכבר אירע מספר משה קודם פמירתו ליהו שע תלמידו בתור דברים שית ארעו בעתיד. וכך עוברות לפנינו ב"חזין"

<sup>1)</sup> בפרטות על זמן-חבורה של "עלית-משח", על מחברה ועל תכנה עיין: יוסף קלוזנר, "ספרים חיצונים" (אוצר-תיחדות", חוברת לרוגמה), עמי 113—113.

כל תולדות-ישראל. עד חורכן בית ראשון ועד ימי-החשמונאים ועד ימי הורדום ובניו והפולמום של ווארום, שאו נשרף חלק מבית-המקדש (עלית-משה, 1'. מ' – קדמוניות, י"ז, י', א'; מלחמות, ב', ג', ג'). ואז (1-6 לספה'נ) יקרב הקץ. ("תכלינה העתים", שם: ז', א'). על בני-יהודה ימשלו אנשים רעים וחשאים. זוללים וסובאים, שיהיו, נוסף על זה, חנפים וצכועים. הם יהיו "מסיגי-גכול"), מחרחרי-ריב, אנשי כזכ" ו"אוכלי" רכוש עניים" (או אלמנות) ויחאמרו במעשי־רחסד שלדם; וידיהם ולכותיהם עיסקים בשימאה. ופיהם מדבר עתק. והם אומרים: אל תגע בי, כי לא תשמאני!"! (ה', ט'-י'). וביטי-הרדיפות (לפי כל הסימנים, הכוונה ליטי-הגזרות של אַ נ מ יו כו ס ובניו ובניו אם אם הורדום אם להתאר קודם החשמונאים והורדום ובניו ולא אחריו, ואפשר שפרשה ח' באה שלא במקומה) "יקום איש משבט לוי, ששמו יהיה טכסו (Taxo) ושיהיו לו שבעה כנים"; והוא יאמר לכניו, שיצומן שלשה ימים וביום הרביעי יסתתרו במערה אשר בשדה, ומושב שימותו משיעברו על מצוות ה'; כי. אם יעשו כן וימותו. יערב דמם לפני ה' (מ', א'-ז'). על "שכסו" זה יש ספרות שלמה. צ' אַ ר ל זו משער. שזהו שבוש מן "קנא"; אחרים אומרים שזוהי מלה יוונית: ה.סדרו", מן taxis שכסים-עסדר", ודר א. ש. קאַמינ צקי <sup>2</sup> משער, שזהו שבוש מן המלה העברית "תכסה": במקיר העברי היה כתיב "ושמו תכסה", כלומר תעלים, והכוונה למתתיהו חשמונאי. אבל על כל פנים אין "מכסו" המשיה, אלא אחד מגדולי ה"חסידים הראשונים", שנהרגו הוא ובניו על קרוש-השם. האישיות של המשיח חסרה בספר זה כמו בהרבה ספרים עבריים קדומים אחרים. רעיונות משיחיים כאו רק בפרק י'י שאחר הפרק על המכסו'. קודם לפרק זה יש רק פסוק אחר, שאם אתו משוכש, אומר בו משה ליהושעי שיצפין זה את הספריםי שהוא מוסר לו, בכלי הרש במקום, אישר עשה [ה'] מראשית בריאת-העולם, למען יקרא שמו עד יום-ה ת ש וב ה, בפקודה, אשר יפקדם ה' ככלות קץ = הי מים" (א', י"ז). ואולם ם. רוזנטאל <sup>3</sup>) משער ש"ום=התשובה" כוונתו יום שיבת - ציון וזהו ,קץ-הימים" במקום הזה. בפרק י' לפנינו "גליון" (אַפּוקאַליפסה) קשן שיש בו ציור מפליא מ"יום ה" ברוחו של צפניה וגם יעוד של אושר וחירות לעתיד לבוא:

וָאָז תּוֹפָיַע מַלְכוּחוֹ עַר בְּל בְּרִיאָתוֹ יִיהִי קִץ לְהַשְּׂשֶׁן יְנוּם עִמוֹ.

ו) על "מסיגי גבול" עין גם "ספר ברית דמשק". אי, י'ג, חיו אי ("השלח", כרך כ"ו. עמי 484, 490. ועיין גם במבוא למיצ סגל, עמי 403, הערה 2).

עלית-משה", תרגום עברי עם מבוא קצר והערות מרונות וחשובות ב.השלח", כרך מ"ו, עמי 38—35. משם לקחתי את תרגומו של פ"י, שבא להלן שהכנסתי בו השנויים על-פי הנוסחה הרומית בהוצאת פרימשה.

Vier Apocryphische Bücher aus der Zeit und Schule Akiba's, :בספרו: (3 Leipzig, 1884, 8. 36

```
אָז הַפֶּכָאנָה יְבִי הַפַּיְאָךּ הָעוֹמֵר בְּּרָמָה
                                               וּמָהַרָה יִקּוֹם נָקְמְּתָם מַאוֹיְבִיהֶם.
              וֹיגֹא מִפְּעוֹן-קּרְשׁוֹ
                                                 בִּי יָקוּם הָעֶרָיוֹן מִבָּפֵאּ־פַלְכוּתוֹ
                                                              בָּוַעָם וּבְאַף בִּנְלַל בְּנָיו.
                                                 יָהִנְעַשׁ הָאַרְבָּה וְהִרַער ער ְקצוֹהֶיהָ;
                                                           וָהָרִים גָבוֹהִים יִשְׁפְּרוּ וְיִרְעְרוּג
                                                                  וָהָעַמָּקִים יפּוֹלוּי
                                                  הַשָּׁמֶשׁ רֹא חָתַּן אוֹר וְחַהְּפָּךְ רְחֹשֶּׁהְ
                                               בַּרְנִי-הַיָּרִם תִּשְּבִיְנָה וְנָהְפַּךְ כִּלּוֹ לְּדָם;
                                                                  וּמַענּל הַכּוֹכָבִים יָתָּעָה.
                                                             וָהַיָּם וָפּוֹג אָחוֹר עֵר הַתְּהוֹם.
                                                                    וּמַעִינוֹת ּהַמַּיִם יָחָסָרוּ
                                                                           וָהַנָּהָרוֹת בָיָחֶרָבוּ.
                                                                          בּי אָל עָרָיוֹן יָקוּם.
                  אָריעוֹכָם רָבַרוֹ.
                                                               וְיוֹפָּיַע לְהוֹכִיחַ אֶת הַגּוֹיִם
     וָנַשְּׁמִיד אָת בָּר עַצַבּיהֶם.
                                                                אַז מָאָשָר תִּוְיָרָה יִשְׂרָאֵר!
וָצְלִיתָ עַר צַוְאָרוֹ־הָנָשָׁר וְכַנְפָּיוֹ.
                                                                        וּמֶרָאוּ נּיָמֶיוּ)
                                                                            וָרוֹמָמָך אָּלְהִים׳
 וָהָרבּיִקה אָל שְׁמֵי־הַכּוֹנֶבְנִים
                                                                             בּמָקוֹם־מָשְׁבָּנְם.
                                        וֹנְשָׁלַפְּהְ מִמֶּרוֹם וְרָאִיתְ אָת אוֹיָבֶיךְ בָּעְיַפְּרִּי
                                                                          וֹנְבַנְינִתם וְשְּׁמַחִינִיּה
 וַהוֹרִיתָ וְהָאָפֵוֹהָ בְּבוֹרָאָה.
  (r'ı x'-r'),
```

ואחר-כך מוסיף משה ליהושע. כי ממותו ועד בוא מלכות-האלהים "מאתים וחמשים עדנים (tempora)" (ה', י"ב). אם, כמו שמשערים, ה"עדנים" הם שמישות מתאים מספר זה בקירוב לזמן, שעבר, על-פי יוסף בן מתתיה ו. ממשה עד ימי ארכיל אוס. בדבר ה"נשר", שעם ישראל יעלה "על ציארו ועל כנפיו", חושבים רוב החוקרים, שהכוונה לרומי (גפא דרומי', פסחים, פ"ז ע"ב, ויזוג בא מרקת ותפסו נשר", סנהדרין, י"ב ע"א, ו"חזון=הנשר" שבעזרא ד', י"א—י"ב). אבל יש מתנגרים לבאור זה ואומרים. שהכוונה היא התנשאות והתרוממות בכלל, כמו "ואשא אתכם על כנפי "נשרים" (שמות, י"ט, ד') או "כנשר יעיר קנו וגו' יפרוש כנפיו יקחהו, ישאהו על אברתו" (דברים, ל"ב, י"א), שהרי בחרוז שאחר זה כילי, מ') מתרומם עס-ישראל גם עד שמי-הכוכבים "). איך שיהיה, לפנינו ציור ממריומי

Eugen Hühn, Die messianischen Weissagungen. S. 98, יין: (1

נלהב של גדולת שראל בעתיד. והופעת מלכות השמים היא נהדרה מאד. כמעם נדאנדיוזית. לא רק אויבי ישראל ינוצחו אלא גם ה"שמן" (Zabulus) בעל-זבול או "דיאבולום"). ה"מלאך העומד ברמה" ודאי הוא מיכאל, שר-ישראל (דניאל מאויביו. תאור יום הדין" מזכיר את יום הי" של צפניה (א'. י"ד -י"ה) ויואל (ג'. ג' -ה') כאחד. זהו הציור ממין זה היותר נפלא בקצורו ובמריצותו כאחדי שיש למצוא בספרות ה"חיצונית". יעודים משיחיים יותר מפורמים אין כאן. אפשר מפני שלא כל מפר "עלית מים, שבאמת כבר אפשר גם זה שבימי המהומה והמבוכה שאחר מיתתו של הורדום, ימים, שבאמת כבר התחיל בהם החורבן, היה עיקר היעוד המשיחי בצחון על האויבים והתנקמות במוצצי הדם הרומים. ורק לשם כך בא הציור הנהדר מים הדין, שבו ישמדו אויבי שראל ביחד עם עצביהם ועם שראל המעונה והמדוכא יעלה על כנפר נשרים" אל ביחד עם עצביהם ועם שראל המעונה והמדונא יעלה על כנפר נשרים" אל במד בוא)



# הלל וַקוְם.

### מאת

### ד"ריצחק מירקין.

I.

היסור .דעלך סני לחברך לא תעביד' של הלל הזקן הוא צווי זולתיי ביחור (par exeellence), שזרי הוא דורש שויון נמור לאני וזולתו ובלי כל יוצא מן. הכלל הוא מצוה לכל אני שלא לעשות לחברו שום דבר, שלא נעים לוו שאחרים יעשוהו לו.

ברור הוא, שיסוד זה של הלל הוא הוא צווי=התורה המפורסם: ו"אהכת לרעך כמוך, אני ה'" (ויקרא, י'ם, י"ח) ושניהם דבר אחר הוא, אלא שהוא מובטא באופנים שונים -- בתורה באופן חיובי ובתלמוד באופן שלילי. וטעות גדולה היא בידי רבים לחשוב. שעל־ידי שנתן הלל ליסוד זה צורה שלילית ותר על הצד החיובי שבצווי ואהבת לרעך כמוך" והסתפק רק בשלילת הרע: שלא לעשות לחברו שום דבר, שאינו רוצה. שיעשו לו לעצמו. כי איך אפשר אפילו להעלות על הרעת, שהלל יוותר על דבר, שהתורה דורשת באופן כל כך ברור ומפורש? —ובאמת, הלל עצמו מוסיף ואומר: "זו היא כל התורה כולה ואידך פירושה היא, זיל גמור"י לפי זה, כל מצוות=התורה שנין אדם לחברו הן רק פירוש. תיצאות הגיוניות של היסוד "דעלך סני לחברך לא תעביר". ואם היתה כוונתו להפחית את הצד החיובי של "ואהבת לרעך כמוך" ולהעמידו רק על הצד השלילי שבו, איך היה יכול להוסיף: "ואידך פירושה (של כל התורה כולה) הוא, זיל גמור"? – הלא ב"פירוש" זהי זאת אומרתי בכל מצוות התורה שבין אדם לחברו. יש חיוביות, כלומר, הן צווי לעשות טוב לרעהו, אפשר לא פחות ממה שהן צווי שלא לעשות רע לחברו. ואם-כן אי-אפשר היה לומר, שכל מצוות-התורה, ואף המצוות החיוביות בכלל, הן רק פירוש, זאת אומרת, תוצאות הגיוניות מצווי יסודי, שהוא רק שלילי ולא חיובי; כי זה היה נגר כל הגיון. והרי מצוות חיוביות, כלומר, צוויים לעשות ולגמול מוב לרעהו, יש בתורה אפשר לא פחות ממצוות שליליות. למשל: השבת-אבדה; פריקה וטעינה; לקט, שכחה ופאה, וכיוצא בהן, והמצוות: פתוח תפתח את ידך; נתון תתן; העכם תעכימנו; העניק תעניק; שמוט כל בעל משה ידו, אשר ישה ברעהו; לא יגוש את רעהו ואת אחיו (שמיפת-כספים); לא תעמוד על דם-רעך; וככל ארץ אחזתכם גאולה תתנו לארץ; וכי ימוך אחיך. ומשה ידו עמך והחזקת בו. גר ותושב וחי עמך, וכו'. על-כרחנו אנו אומרים. שהיסוד של הלל "דעלך סני לחברך לא תעביד" הוא רק צווי שלילי על-פי סגנונו וחיובי כמו שלילי במובנו.

ואמנם, כשנעיין בעצם-השאלה, נמצא, שבענין שלפנינו אין חלוק הגיוני בין חיוב לשלילה. כי איזה הגיון היה בדבר לומר, שהיסוד גדעלך סני לחברך לא תעכידי

הוא רק צווי של שב ואל תעשה: שלא לעשות ושלא לגרום רע לחברו, אבל לא צווי של קום ועשה: לעשות ולגמול מוב לרעהו במקים ובזמן, שבכחו ובידו של האדם לעשות. דרי מזה היה יוצא, כי לעשות ולגרום לחברו איזה נזק קטן, צער כל שהואי אסור לאדם, אבל לראות באסון. שימצא את רעהו, בלי לחוש לעזרתו, לראות באבדן רכושו שלותו ואשרו, ואפילו באבדן-חייו. בלי לחוש לעזרתו כשיש בכחו של אדם לעשות -- מותר! וכי אפשר להעלות אבסורדום כזה אפילו על הדעת ? -- מעם העמקה יש בה די להבין ולהכיר שהיסוד "דעלך סני לחברך לא תעביד" דורש, שלא תתנהג לעולם עם חברך באופן שאין אתה רוצה (ש"שנוי עליך"), שיתנהגו עמך. כי "לחברך לא תעביד" אינו לפי המובן השטחי: לא תעשה לחברך, אלא לא תנהג בחברך. "לא תעביד" אינו בסובן tun, אלא בסובן: antun. כל הנהגה בך מצד אחרים שהיא שניאה עליך, שאינה רצויה לך, לא תנהג בחברך או יותר בקצור: מה ששנוא עליך לא הגרום לחברך. כי מכיון שאמת-המדה להנהגתך בחברך היא – אתה בעצמך, נפשך המרגשת כאב וצערי שמחה ועונג, מובן כאליוי כי כשם שאין אתה רוצה, שאהרים ינהגו כך באופן הגורם לך צערי אחת היא אם על-ידי מעשה הגורם לך צער או על-ידי מניעת-מעשה הגורמת לך צער כך אסור לנהג בחברך באופן הגורם לו צער אם על-ידי מעשה ואם על-ידי מניעת-מעשה. וכשם שלך לעצמך מדת איירצונך בנוגע להנהגת חברך בך אינה תלויה דוקא במינשה. אלא במדת ההפסד והצער, שהוא גורם לך אם על בירי מעשה ואם על בידי מניעת מעשה. כך גודל מדרגת האיסור לנהג בחברך באופן הגורם הפסד וצער אינו תלוי במעשה. אלא במדת ההפסד והצער, שאתה גורם לו על-ידי הנהגחך עמו, אם על-ידי מעשה ואם על ידי מניעת-מעשה במקום ובומן, שיש לו צורך במעשיך ובעזרתך באיזה אופן שהוא \*).

וכשם שבדברים מוסריים, שהם מיוסדים ברגשותיו של האדם, אין חלוק הגיוני בין עשית-רע (כפועל) לאי-עשית-טוב (שלא בפועל), כך אין מקום ואין הגיון להלק בין מניעת עשית המוב לחברו במקום שזה זקוק למעשה להנצל מרעה ומהפסד ובין מניעת עשית המוב לחברו במקום שזה צריך לעזרה כדי לקבל הנאה. להרויח. כי החלוקים האלה הם חיצוניים, הייתי רוצה לומר פיסיקליים ובדברים מוסריים יש לנו עסק בדברים פנימיים-נפשיים, במקום שהעיקר הוא—אם וכמה כאב וצער אנו גורמים לנפש המרגשת של חברנו. וכשם שאין להסכים לדעתו הפסימיסטית של ארטור שופנהויר, שהחלים, שכל רגשי שמחה והנאה של אדם הם שליליים, זאת אומרת. רק הסרת המחסור והצער לזמן ידוע, ולא חיוביים. בעוד שרגשי-הצער והכאב של האדם הם חיוביים, --כשם שאין להסכים לדעה זו, אני אומרי מפני שבאמת כל רגש, שנפש האדם מרגשת, אחת היא אם הוא של שמחה או של צערי אם סכתו הסרת המחסור והצער או הנאה על ידי קבלת-מיבה. הוא דבר שיש. דבר חיובי ולא שלילי, כך אין הבדל בדבר. באיזה אופן אנו גורמים צער וכאב לחברנו: אם על-ידי מעשהו כשאנו עושים לו רעה בפועל, או על-ידי איימעשה, כשאנו מונעים את עצמנו מלהצילו מרעתו בעוד שיש בכחנו; וכמו-כן אין הבדל בדבר אם על-ידי מניעת-המעשה מצדנו חוגרם רעה לרענו או ימנע מטובה. כי העיקר הואי אם וכמה כאב וצער אנו גורמים

<sup>\*)</sup> על-פי זה אנו מבינים את דברי המשנה בפרקי-אכות. פ"ה. מיי: "האומר: שלי שלי שלך שלך. זו מדה בינונית ויש אומרים: זו מדת - סדום".

השלח 226

לו על-ידי הנהגתנו בו. ומניעת מובה רבה, שהיתה יכולת לשנות את חיי=רענו למובה במדה מרובה: גירמת לו בודאי כאב הרבה יותר קשה וצער הרבה יותר עמוק מאיזה הפסד פעומ וצער שטחי ועובר, שאנו גורמים לו בפועל ובמעשה.

מכל הדברים האלה יוצא ברור, שהיסוד של הלל .דעלך סני לחברך, לא תעביד" הוא רק שלילי בכטויו. אבל חיובי כשלילי הוא במוכנו. כי הכוונה של .לא תעבד" לחברך" אי־אפשר לה להיות אחרת מזו: לא תנהג בחברך, לא תעשה ולא תגרום לחברך שום דבר, שאין אתה רוצה (ששנוא עליך), שיעשה ויגרום הוא לך באיזה אופן שהוא, אם על-ידי עשית רעה בפועל ואם על ידי מניעת פעולה ומעשה כשהוא צריך לו אם בכדי להנצל מרעה ואם בכדי לקבל טובה.

אלא מה מעם בחר הלל בסגנון שלילי ליסוד תורת-המיסר של היהדות? מפניד מה שנה את יסוד תורת-הזולתיות, שהוא מובמא בתורה בסגנון חיובי: "ואהבת לרעך כמוך. אני ה", לסגנון שלילי: "דעלך סני לחברך לא תעביד"?

על שאלה זו יש תשובה מספקת, שהיא מיוסדת על חכמת הנפש וההגיון.

ברור הואי שאפשר והגיוני הוא לדרוש טבני-אדם דברים, שיש בכחם למלאותםי דברים, שיש בהם איזה כה־מניע. שמעורר ומאָפשר למלא אחריהם. אבל אי־אפשר, מפני שאין בזה שום הגיון ושום תועלתי לדרוש מבני אדם דברים, שאין בכחם לעשות ולקיים, או, מה שהוא הוא, דברים, שאין בהם כח-מניע, ובכן אין גם האפשרות לעשותם ולקיימם.

אם ה', היודע את נפש האדם, כחותיה נטיותיה וכשרונותיה, או, מה שהוא הוא רגש=המוסר הנפוע בקרב האדם. בלכו ובנפשו, בא אלינו בדרישות מוסריותי אות הוא ומופת, שהדרישות הללו מתאימות לטבע ישותנו ובשורש-נשמתנו טבועים וגנוזים כחות מניעים, שנותנים לנו את הכשרון והיכולת למלא אחר הדרישות המוסריות האלו. אם חייבים אנוי אז יש לנו היכולת, או בלשונו של קאַנם: "אתה יכול מפני שאתה חייב". הדרישה המיסרית בתורה "ואהבת לרעך כמוך" מיוסדת על האפשרות. שיש לאדם לאהוב את רעהו, ועל הכחות-המניעים, שיש בנפשו של אדם לאהבת-זולתו כמו לאהבת־עצמו. הלל מסביר לנכרי, שרוצה ללמוד את .כל התורה כולה על רגל אחת', ישדרישה סוסרית זו (ככלל גדול זה) מתאמת לתכונות נפשנו וביכלתנו למלאותה ולקיימה, מפני שהזולתיות, כלומר, אהבת-הזולת ההשתתפות בצערו ובשמחתו. היא אחת מתכונות נפשנו והיא מבועה עמוק במבע נשמחנו כהאנכיות, כלומר, אהבת־עצמני. "ואהבת לרעך כמוך" הוא צווי, שיש לו ביאור, אך אין באורו מוכח מתיכו. אבל "דעלך סני לחברך לא תעכיר" הוא צווי. שבאורו מוכח מתוכו. כי כיון שמזכירים לו לאדם .מה דעלך סני". זאת אומרת, כל הדברים. שזכרונם מעורר בקרבו רגשות אי-נעימים. רגשות של צער, כאב ויסורים. – מיד כל הכחות החיים והמרגישים שבנשמחו מתקוממים נגד דברים אלה וכל נטיות-נפשו שואפות לבמולם. וכשם שהדבר הוא בניגע לו לעצמו, לכל דבר השנוא לו לעצמו, כך הדבר בנוגע לזולתו: אף בנוגע לזולתו מעוררים הדברים הבלתי-נעימים האלה בנשמתו אותם הרגשות של אי־נעימות ושל צער וכל נפשו המרגשת מתקיממת נגדם ושואפת לבטולם, ממש כמו שהוא שואף לכך כשהוא חושב ומצייר את הדברים הרעים האלה ביחם לעצמו. וזה שאומר הלל לנכרי: מה ששנוא לך: כל דבר שגורם לך צער כשהוא נוגע בך, גורם לך צער גם כשהוא נוגע בחברך אם אתה רואה ויודע או מצייר לך דבר זה. חוהי עיבדה פסיחולוגית. שאין להטיל בה שום ספק. כי החקירות הפסיחולוגיות-המוסריות החדשות הוכיחו ברור, שהרגשות הזולתיים, כלומר, רגשות ההשהתפות בצער-זולתו ובשמחת זולתו, אף הם כחות מניעים מקוריים הם בנפש האדם וטבועים וגנוזים בשורש-נשמחו באופן דמיוחד להם לא פחות מן הרגשות העצמיים, מן הכחות המניעים האנוכיים, שממלאים את ההלק היותר גדול של נפשנו. ולפיכך הדרישה הזולתית הדעלך סני לחברך לא העכיד' היא דרישה מוסרית. שהיא מיוסדת בטבע נפשנו ומתאמת לטיב ישותנו האנושית. וכשאנו שומעים את קולה מדבר אלינו בחדרי-לבנו ובבתי־ נפשנו, או, מה שהוא הוא, כשאנו שומעים אותה מפי ה', או בשם ה', היוצר והמבין את לבנו ואת מבעיישותנו, אנו שומעים את קול הקריאה: דתנהגו תמיד על־פי טבע ישותכם האמתי! היו תמיד ולעולם מה שאתם באמת — היו תמיד בני-אדם והתנדגו לעולם כבני־אדם והזדרו מכל נטיה והאוה רגעית ועוברת, שאינה מתאמת לטיב ישותכם באנושית התדירית וחותרת להעביר אתכם על דעתכם וטבע-נפשכם האמתי והתדירי, לגרוע מערככם, להפחית את מהותכם ולמבע-אנושיותיכם. אנו שומעים את קול-הקריאה: היו יצורים אנושיים שלמים!

#### II.

על-פי שימתו של קאנט, מיוסד כל עולם ההופעות המוסריות בחוק יסודי של החבונה המעשית הצרופה". חוק זה הוא: "תקן מעשיך באופן שגורמי רציגך יהיו מסוגלים החבונה המעשית הצרופה". חוק זה הוא: "תקן מעשיך באופן שגורמי רציגך יהיו מסוגלים בכל עת להיות היסוד לחוקים כלליים". ושונה תכלית שנוי הוא הכלל (Maxime) המעשי מן החוק המעשי. כי הראשון הוא רק ענין של פרט, כלומר, הוא רק איזה יסוד, איזה כלל. שאיזו אישיות פרטית זו ואין לו אפילו בעיניה של אותה האישיות כל חשיבותו וערכו תלויים רק באישיות פרטית זו ואין לו אפילו בעיניה של אותה האישיות שום ערך או, על כל פנים, אינו מוכרת כלל. שיהיה לו איזה ערך בשביל אישיות אין לכללים מעשיים אלה ערך החלטי (kategorisch) וגם לא ערך קיים, אלא רק ערך תנאי להוא הרצון לחלוטין; הרצון שומע להכלל רק כל זמן שזהו על-פי נטית משעבד לו את הרצון לחלוטין; הרצון שומע להכלל רק כל זמן שזהו על-פי נטית האישיות הפרטית. זאת אומרת. כשהרצון נשמע להכלל המעשי הוא נשמע באמת לנמיות של האישיות הפרטית, שהיא נוטה "להם ושואפת אליהם באיזה זמן במדה יותר להכיר על-ידו את כל הדברים, שהיא נוטה "להם ושואפת אליהם באיזה זמן במדה יותר כוללת מלדברים אחרים.

אבל החוק המעשי אינו אישי=פרטי. אלא כללי. ויש לו ערך החלטי וקיים לכל האישיות, כלומרו לכל נפש משכלתי שהיא בעלת=תבונה. ולפיכך הכרחי הדבר. שהוא קידם לכל נסיון ואינו תלוי בשום נסיון. כלומר: בשום נטיה ושאיפה לאיזה דבר מסוים, שהוא והנטיה אליו ידועים לנו רק על=פי הנסיון. כי הנטיה והשאיפה לאיזה דבר ידוע ומסויים היא תמיר אישית-פרטית ואינה שוה לכל האישיות. יתר על=כן: היא אינה שוה אפילו לכל אישיות פרטית כשהיא לעצמה בכל הזמנים והמצכים השונים. ולפיכך אי-אפשר הדברי שחוק מעשי, שהוא כללי והחלטי, יהא מיוסד על איזו נטיה ושאיפה לאיזה דבר מסוים וידוע, כלומר: אי־אפשר שיהא תלוי באיזה דבר בא בנסיון ועל-ידי נסיון; וכיון שאי-אפשר הדברי, שהחוק המעשי יהא תלוי

בדבר בא בנסיון, יוצא מזה. שהוא קודם לכל נסיון. וכיון שהוא כך יוצא. מזה. שהחוק המעשי הכללי, שהוא מורה-דרך ומצוה להרצון של כל נפש בעלת-תבונה, אינו מוסב על חומר הרצון ואין לו יחס ישר אל תוכן הדברים, שהם ענין להרצון, שהרי אלה ידועים לנו רק על-ידי נסיון, אלא הוא מכוון רק אל צורת - הרצון: הוא משפיע על הרצון ומצוה לו רק בניגע לדמותו וצלמו ואופן-החלטותיו. וחזק מעשי כזה, שאינו מכוון אל חומר הרצון, אלא אל צורתו, הוא החוק היסודי של התבונה המעשית הצרופה, שהבאנו למעלה ושהוא ידוע גם בשם הצווי ההחלטי" (האימפיראמיב הקטיגורי) של תורת-דמוסר הקאנטית.

וחוק מוסרי זה, שאין לו יחם ישר לשום דבר בא לנו על-ידי נסיון ופועל על הרצון, באופן שאינו תלוי כשום נסיון ובשום דבר בא בנסיון כלומר, חוק מצוה להרצון רק בנוגע לדמותו וצלמו וקוכע אך את צורתו. -- חוק מוסרי זה יודע וירוע לנו גם-כן לא על־ידי הנסיון: הוא עובהה של החבינה הצרופה, שאנו מכירים ויודעים קודם לכל נסיון על־ידי מה שאנו שומעים בקרבנו את קולו של ה.צווי ההחלטי". יליף־בית של התבונה שלנו שמדבר אלינו ומצוה עלינו באופן החלטי, בלי שום "אם" ו"אבל". בלי תנאי וצמצום: כך וכך חייבים אתם לתקן את מעשיכם! ועובדה-מעקירה זו של וי,,צווי ההחלטי". של החוק המוסרי, שאינה תלויה בנסיון, הוא גורם-ההכרה -Erkennt nissgrund) לחירות-רצוננו הוא גורם להכרת חירותה של הנפש העצמית שלנו. חירות נפשותינו בתור יצורים כשהם לעצמם (Noumena); היא מאמשרת לנו להכיר. ישבכחנו לבחור, להחלים ולתקן את מעשינו על-פי החוק המוסרי של התבונה הצרופה שבנו. שאינו תלוי בשום דבר שבנסיון, כלומרי שאינו תלוי בשום דבר מחוצה לנו ואפילו בשום דבר בנו בעצמנו שהוא חומר להכרתנו השכלית. ולפיכך הפשים אנו בכחירתנו משום דבר משפיע מבית ומחוץ ושומעים רק לחוק חבונתנו שלנו הצרופה. שאף הוא קובע לא את התוכן והחומר של רצוננו, אלא את אפנו וצורתו. בקצור: החוק המוסרי בתור עיבדה של התבונה הצרופה שלנו מאפשר לנו להכיר. שבני-חורין אנו לבחור בטוב ולמאום ברע על-פי בחירה חפשית מכל סבה שהיא, אם חיצונית ואם פנימית.

ואף ההחלטיות שבחוק המוסרי מכילה בקרבה את ההחלט והוודאות של חירותנו. כי החוק המוסרי אימר בהחלט: חייבים אתם! וכשם שוודאי וברור לנו על-ידי ה"צווי ההחלטי", שאנו חייבים, כך ודאי וברור לנו על ידו, שבכחנו וביכלתנו להוציא מן הכח אל הפועל את מצותו ההחלטית, זאת אומרת, שבני-חורים אנו בבחירתנו.

בכחנו וביכלתנו לעשות לפי שהחובה עלינו לעשות! לפי זה, החוק המוסרי של התכונה המעשית הצרופה הוא גורם-ההכרה לחירותנו המוסרית, כמו שחירותנו המוסרי שכעווי ההחלמי". המוסרית היא הגורם הממשי (Realgrund) להחוק המוסרי שכעווי ההחלמי".

תמצית כל המוסריות היא, איפוא, לפי קאנט. החוק היסודי של התבונה המעשית דצרופה ה"צווי ההחלטי" שלו: תקן מעשיך באופן, שגורמי=רצונך יהיו מסוגלים בכל שעה להיות היסוד לחוקים כלליים. או כמו שאומר קנט ביתר באור במקים אחר: תקן מעשיך באופן, שאתה בעצמך תוכל לרצות. שיהיו הכרחיים וכלליים כחוק־הטבע כלומר, שיהיו הכרחיים לכל האדם בהכרחיות של חוק־הטבע 1).

<sup>(1)</sup> תרגום מלה במלה של דברי קאנם במקום הזה (Ternunft, Ausgabe Kehrbach, S. 84) הוא כך: ,בכל מעשה ומעשה, שאתה רוצה (Vernunft, Ausgabe Kehrbach, S. 84 להוציא לפינולה, שאל את עצמך, אם היית יכול לרצות בו. כשמעשה זה היה מוכרח להיות על-פי חוקדהטבע, שאתה בעצמך חלק ממנו".

והנה כדי לחדור אל עומק הרעיון היסודי הזה צריך להבין, קודם כל. שני ענינים : א) סהו עצם המוסריות בחוק היסודי, ב-צווי ההחלמי הקאנמי הזה ?

ב) אם אפשר ואיך אפשר להשתמש בצווי ההחלמי של קאנט בתור אבן-בוחן, כדי לדעת ולשפוט על-ידו ובעזרתו בכל דבר ודבר הבא לידנו בעולם, בכל החלמית-רצוננו, שאנו צריכים להחליט בחיים, מה הוא על-פי המוסר ומה הוא נגדו?

והנה מה שנוגע להשאלה הראשונה (עצם המוסריות),—השורש האחרון של כל מה שאנו קוראים מוסר הוא לקאנמ, לפי ראות עיני, החירות הפנימית המוחלמת של האישיות. רק בן־אדם, שאינו משועבד וכפוף ברצונו לשום דבר שבעולם, שאינו הוא — בן־אדם זה — עצמו; רק בן־אדם, שהחלמות־רצינו אינן תוצאות של סבות, שמקורן אינן הוא עצמו, או במלים אחרות ובסגנון חיובי: רק בן־אדם, שבהחלמות־רצונו הוא נשמע רק לו לעצמו, —רק בן־אדם כזה הוא אישיות בת־חורין, רק חירות כזו הוא רצון מוסרי. ועכשיו יש רק לדעת מהו האדם עצמו ומהי עצמותו של כל אדם ואדם, שממנה, ורק ממנה, צריכות לנבוע כל החלמות־רצונו.

והנה לכאורה כל הנטיות, התשוקות והמאווים של כל אדם ואדם מיוסדים הם בו בעצמו, במבעו ובאופן האורגאַניזאַציה הגופנית והנפשית שלו. ודוקא תקון מעשיו על-פי נמיותיו. תשוקותיו ומאווייו הוא ההפך ממש מכל מה שנחשב לפי מישגיהם של כל בני-האדם למוסר ולתביעת-המוסר ואולם הנטיות התשוקית והמאוויים של כל אדם אינם אפשריים בלי הדברים, שאליהם הוא נוטה, משתוקק ומחאוה. רק על ידי דברים, שאינם הוא עצמו מתעוררים ובאים לידי יקיצה ופעולה הנמיות והתשוקות של האדם. ובכן נפעל האדם בכל אלה על־ידי דברים שאינם הוא עצמי, ואם רצונו נגרר אחריהם, הוא תלוי, כפוף ומשועבר לדברים אלה, הם מושלים בו ואינו עוד בן-חורין ברצונו ובהחלטותיו. ואפילו אם היו הדברים. שאינם האדם עצמוי פועלים עליו ומעוררים את נטיותיו ותשוקותיו במדה שוה בכל הזמנים וככל המצבים הגיפניים והנפשיים. ואפילו אם היו הדברים פועלים על כל בני=האדם בטדה שוה, בם אז לא היה האדם בן-חורין ברצינו ובהחלטותיו, מאחר שהוא סיף-סוף נפעל על-ידי דברים, שאינם הוא עצמו, נגרר אחריהם ותלוי בהם, כלומר, מאחר שהדברים, שאינם הוא עצמו. הם הסכות והוא ורצונו מסוככ על בידיהם, וככן – בפוף ומשועכד להם. אלא שיתירה מזו, שאפילו זה אינו כן. כי באמת הנמיות והתשוקות של בני= האדם השונים שונות הן זו מזו, ויש שהן רחוקית זו מזו כרחוק מזרח ממערב. מה שזה אחריו בכל שונא הלז שנאה בלי מצרים מה שהאחד רודף אחריו בכל מאמצי-כחו. השני בורח ממנו כמפני הארי, מה שזה להוט אחריו בכל תאות-נפשו וחום-לבו, האחר קץ בו עד לגועל-נפש. ואפילו באותו בן-האדם שונה הפעולה, שהדברים, שאינם הוא עצמי, פועלים עליו, שנוי ניכר בזמנים שונים ובמצבים נופניים ונפשיים שונים. ובכן, כשהאדם הולך אחר תאוות-לבוי אחר נטיותיו ותשוקותיו. הוא כפוף ומשועבד לא לבד להדברים, שאינם הוא עצמו, אלא גם לשנויי הזמן והמצב, שאף הם פועלים עליו ומשנים כל מה שעלול להשתנות בגיפו ונפשו. מה שהוא מקרי בו ואינו עצמותי, ומשנים על-ידי כך גם את הפעולה שהדברים פועלים עליו בכל מה שהוא נפעל ואינו ברשות-עצמו ואינו – הוא עצמו.

ומהו האדם עצמו?

האדם עצמו הוא מה שהוא עצמותו של האדם! ועצמותו של האדם היא כל מה שאינו עלול להשתנות בו, כל מה שאינו משתנה בחיכו בשנוי הזמן והמצב, שאינו נפעל משום דבר ואינו כפיף ומשועכד שלשום דבר, שאינו הוא עצמו, --כל מה שעומר וקיים בקרבו שוה לו לעצמו בכל הזמנים. המקומות - השונים, ועצמותו של האדם היא גם כל מה שבעיקרו שוה הוא בכל בני־האדם השונים, עצמותו של האדם היא צלם-האלהים שבאדם, הצורה האנושית הכללית! וצלם-האלהים שבאדם, הצורה האנושית הכללית שבכל אדם ואדם, שאין אנו יכולים להשיג אותה בחושינו ובשכלנו השנה פרטית. לפי שחושינו ושכלנו משיגים את הכל רק באמצעות הזמן והמקום ועל-פי אָפני האורגאניזאציה שלהם, – מכירים אנו לפחות את ישותה בקרבנו על-ידי החוק המוסרי, על-ידי ה"צווי ההחלטי" שבקרבנו, שמצוה עלינו באופן מוחלש, באופן שוה לכל בני־האדם ולכל הזמגים והמצבים. וכשאתה נשמע רק לד לעצמך, למה שאינו מקרי, מתחלף ועובר בקרבך, כשאתה מביא את רצונך בהתאמה גמורה למה שהיא עצמותך, לצלם-האלהים, להצורה האנושית-הכללית שבקרבך, --אז אתה בן-חורין, אז אתה יצור תבונתי-מוסרי. ואז אתה מתקן את מעשיך על-פי רצין אנושי-כללי וגורמי-רצונך הם גורמי-רצון אנושיים-כלליים; גורמי-רצון, שכל אדם שהוא חפשי וכן-חורין, שהוא יצור תבונתי-מוסרי. יתקן את מעשיו על-פיהס. באחת: אז אתה מתקן את מעשיך על-פי גורמי־רצון, שהם מסוגלים בכל שעה להיות היסוד לחוקים כלליים!

ואז אתה מתקן את מעשיך על-פי חוקים, שהם מתאימים לך ונובעים ממקור עצמותך, ממקור מה שאתה בעצם ובאמת; אז אתה מתקן את מעשיך על-פי חוקים הנובעים מעצמם מטבע-האנושיות אשר כך וככל האדם. ואז, כשאתה נשמע רק לך לעצמך ולמה שהוא עצמך, כלומר, כשאתה יצור תכונתי-מוסרי אנושי, יצור אנושי בן-חורין, אז בהכרח תתקן את מעשיך במדה שוה, על-פי חוקה אחת ומשפט אחד בנוגע לך ולכל האדם. אז—"דעלך סני לחברך לא תעביד"!

עכשיו אנו מבינים היטב את דבריו של הלל: "בא (הנכרי) לפני הלל, גייריה, אמר ליה: דעלך סני לחברך לא תעביד – זו היא כל התורה כולה ואידך פירושה היא, זיל נמור !".

ועכשיו. רק עכשיו אנו מבינים גם=כן את היסוד של מוסר-היהדות כמו שהוא מבואר במקום אחר בתלמוד: "ואהבת לרעך כמוך — רבי עקיבא אומר: זהו כלל גדול במורה. בן עואי אומר: זה ספר תולדות אדם (ביום ברוא אלהים אדם בדמות אלהים עשה אותי) — זה כלל גדול מזה!" (ספרא, קדושים. פ"ד,וירושלמי נדרים, פ"ט, ה"ד).

ביוואהבת לרעך כמוך" (ד", עלך סני לחברך לא תעביד") נכלל ה"צווי ההחלמי" של קאנט, אבל ב"זה ספר תולדות אדם—בדמות אלהים, עשה אותו" נכלל השורש והטעם של צווי זה בי "ביום ברוא אלהים את האדם—בדמות אלהים עשה אותו",—בדמות אלהים, שהיא עצמותו של האדם, שהיא הצוושית שבו, העומדת וקיימת בכל אדם שוה לה לעצמה בכל הזמנים, המקומות והמצבים, שוה לה לעצמה בכל האדם. בקצור: שהיא שויין כל האדם, או מה שהוא הוא (שהיא החוק התבונתי" המוסרי האנושי, החוק הנובע מעצמותה של האנושיות בת־החורין, שהיא שוה לכל האדם ואחת בכל האדם.

# מָקוֹר עָבָרִי חָדָשׁ לְתוֹלְּדוֹת פְּרַאנְק וְסִיעָתוֹ.

מאת

### ד"ר אברהם יעקב בראַוור

IV

(סוף \*).

"ע"כ לשון הוכוח שותנו בכתב על כמה גליונות. היות שכתבו כל דבר קשיותם כתב עברי ולשון הקודש, וגם כתבו שנית בלשון קודש באותיות פולניות וקראנו הכל לפני כבוד הרב...

יובעודי שמה בכית הרב בעת אספת האלופים רוזני המנהיגים דשתי הקהלות לבוב בשלחן מלאה. עלתה הסכמהם לגזור תענית צבור ליום ב' המחרת בלי פדיון, יצומו כלם מעולל ועד יונק, וכן נעשה בו ביום א' רזה, בעת תפלת המנחה ערבית הוכרז תענית בכל בתי הכנסיות דלביב ובכל המנינים הקשנים כלם קבלו על עצמם להתענות. ויאָנחו בני ישראל מיגונם ותעל שועתם אל אלקים, בהתאספם כלם לבתי כנסיות ובתי מדרשים ויתפללו כלם בלב שלם, וישמע אלהים את נאקתם.

"ולמחרת בהשכמה ביום ב' ג' אלול <sup>17</sup>) שנת החקי"ט הלך כבוד הרב למקוה ושבל עצמו בקדושה וטהרה ולבש מתחת לבגדיו התכריכים המוכנים בידו ללבשם אחרי מותו והתפלל כדת וכדרכו תמיד.

"ומיד נשלהו שלשה אנשים, שליח אחרי שליח ובאו לביתנו וקראו אותי בשם הרב אב"ד ובשם האלופים, רוזנים המנהיגים דשתי הקהלות שאלך לבית כבוד הרב להעחיק כחבי התשובה שכתב הרב להם ש"צ על קושיחם או על הפונקט השביעי הנ"ל, כאשר נדרתי אתמול. והלכתי עמהם, ובבואי תפסתי הקולמסא וכתבתי שנים ושלשה דלתות, ומחמת רוב שיחתם דרמון בני ישראל, שהיו אז בכנופיה בבית הרב ז"ל להשיב לאלו האפיקורםים 18). ועודם מרברים ואני כותב ומשרתי ועבדי ההגמוניה הגיעו ויבהלו אותנו להביא את כבוד הרב להוכח ברמפלה דגדולה, באשר שכבר התכנפו שמה כל ראשי הכימרים דההגמוניה, דהקלויםטרם 19), הפלספים והתיאולוגים, היינו מחקרים ומקובלים, יושבים בהסבה אחת ומצפים לביאת כבוד דרב לשמיע תשובתי, שישוב, על פונקט זה הנ"ל. וחרה מאד לכבוד הרב ז"ל, ישמוכרח לילך יחידי ביום שהיו מצפים לביאת השתדלן מק"ק בראד"ב) ה"ה האלוף כבוד מו"ה אברהם עזיאל, ביום שהיו מצפים לביאת השתדלן מק"ק בראד"ב", שעמדו להשיכ על הקושיה הראשונה.

<sup>\*)</sup> עיין "השלח״. הברך הגוכחי. חוברת אי (למעלה, עמי 16–21).

<sup>17)</sup> צריך להיות די אלול. עיין הערה 1 בראש הפרק.

<sup>18)</sup> חסר. כפי הגראה, סוף המשפט: "לא יכולתי לכתוב יותרי..

<sup>19)</sup> קלויסמר־Kloster שנזר בגרמנית.

<sup>(20</sup> העיר ברודי היהה אחוות הפושוצקים ותחת הסותם החקיפה מזו של המלך

והנה לא בא ומשולחי הכומרים אצים על הרב שילך מהרה. ונתן כבוד הרב עיניו הקדושים (ות) עלי באמרו לו: לכה אתנו והמבנו לך וכו', ואף שמתחלה התנאתי עם כבוד הרב בפני האלופים המנהיגים יצ"ו, שלא אעמוד בשום וכוח מחמת מעם הכמום <sup>12</sup>), אך ראיתי שאין ברירה להרב ז"ל הוכרחתי לילך אחריו. ובבואי אתו להמפלה הנ"ל והיא מלאה אנשים מהמון גויים רבים ואיזה יהודים, ופינו מקום מכובד לישיבת כבוד הרב ז"ל, והרב לא עזב אותם מידו והוכרחתי לישב עמו באַמה אחת, זכותו יעמוד לנו תמיד. והנה נגדנו יושב יעקב פרענק בן ליב וואניר או בוכבינדר מעיר קורולוקע <sup>22</sup>)ועמו ששים אנשים, המובהרים שבהם, כולם לומדים ומוכנים להמיר לדת נוצרים ועומדים כלם בגלוי ראשם, ואנחנו יהודים כולנו מכוסים במצנפות על ראשנו והצלמים שבכותלי הבית כלם מכוסים ביריעות.

"ופתח ליב קריסע בן נמע מק"ק נדוורנא ואמר בלשון עברי לשון הקדש בזה'ל: מבואר בתלמור שמצוה לבל בר ישראל המאמין בתלמוד לשחום בני נוצרים ולהוציא את דמם ולאכלו במצה בלילה הראשון דחג הפסח. ולא משנאה או מנקטה נגד היהודים, רק מאהבת הדת הנוצרית הקדושה, שאנו מקבלים. אנחנו מגלים גודל רשעתם נגד ד' ונגד הבריות, איך מכמה מאות שנים הרבה פעמים נתגלה רשעתם, ונתודע הדבר מפי עדות והודאות עצמם, איך שחטו בני נוצרים והודו בעצמם על אכילת דמם ונדונו לענויים קשים ומיתות משונית. ואחריו פתח הערל מאלופדא "ב) כותב שלהם ותרגם כל דברי ליב קריסע הנ"ל מלשון הקודש ללשון פולני וצעק בקול רם וחזק מאר, כדי שישמעו כל הגויים ויוםיפו לשנוא את היהודים.

על ההקדמה זאת השיב הרב נ"ל, וכחבתי דבריו על הגיר בלשון פולני בעת "על ההקדמה זאת השיב הרב נ"ל, וכחבתים שנה כתוב בזה"ל <sup>24</sup>):

"אתם אומרים שלא משנאה ונקמה ביהודים רק מאהבת הדת שאתם מקבלים [אתם מאשימים אותנו]. ואיך דבריכם אלו אינם משנאה ומקנאה כשאתם מזכירים עלילות שקרים שענו והומתו הרבה מהיהודים חנם על לא המס, רק מחמת הישנאה והנקמה הבאה עלינו מקנאת הגויים שכנינוי השכורים תמיד ומתעצלים במלאכתם והולכים אחרי תאותם ואינם חוששים לתכליתם ומתרוששים מכל מתת ידם ומוכרחים למכור אף נחלת ירושתם ליהודים הקונים מהם בכסף מלא. האבות מכרו ברצונם המוב ובלב בניהם נשארה השנאה, שהוכרחו לצאת מנחלת אבותם ולבקש לחם ממקום אחרי והרבה מהם נעשו כומרים, ואלה הם שונאים מוחלשים ליהודים ומעוררים תמיד בכל שבאה תחת שלמון אוסמריה וקודם שנאים מוחלשים ליהודים ומעוררים תמיד בכל ברייסון האדומה ונעשתה עיר מסחר חשובה אפילו מלבוב, בירת-הפלף. ולפיכך היתה ברודי, עוד קודם שבאה תחת שלמון אוסמריה וקודם שניתנו לה זכויות של עיו-מסחר הפשית, הקהלה היותר חשובה ברייסון האדומה ופורוליה. ה"שתדלן הברודי" גחשב בעיני ההמון ככן-הסמך היותר גדול בעניני המדיניות. ה"שתרלן הברודי היה אז בפי העם למשל כםו בימינו "ראש של מיניסמר". רי אם רו בי עוזיאל היה אחד מן המצוינים שבין שתדלני-ברודי. רופא, שבמר את חוק-למודיו בגרמניה ושלם בלשונות הגרסנית והרומית כהוגן. ומובן, מפני-מה הצמער הרב הלבובי על שלא בגדמניה ושלם בלשונות הגרסנית והרומית כהוגן. ומובן, מפני-מה הצמער הרב הלבובי על שלא בגדמניה ושלם בלשונה הרובים והרומית במוגן. ומובן, מפני-מה הצמער הרב הלבובי על שלא

<sup>21)</sup> שלא יתגלה, שלא היה ככסית לפי תומו ושלא להחליש את הרושם, שעשו דברין. על ההגמון וויניאווסקי,

<sup>.</sup>Korolówka (22

<sup>.</sup> Moliwda (23

<sup>24)</sup> כל המשאדוהמתן שבעל-פה לא הובא בשום מקור אחר. בפפרו של פיק ולסקי גדפסו רק המענות של הפראנקיים והתשובות של הרבנים, שנמסרו בכתב. הפרושוקול של הוויכוח, שנכתב בלי ספק, עוד לא נתפרסם ועדיין לא השתמשה בו החקירה.

מה שאפשר שנאת הגויים נגד היהודים, ונכונים ככל עת להאמין ולדבר כל רעות על כני ישראל, ואינם חוששים אף להעיד שקרים עלינו כאין פשע 25), כאשר נתברר הרבה פעמים מדינות ומקימות, שרצו להעליל על היהודים ונתברר שקרם לעין כל זנדונו איזו מהבדאים למיתה והיהודים נצלו כרחמי שמים. כאשר זה כמה שנים אירע בק"ק סְמַנְסַלְב 26), ג"כ מומר יהודי הרג ילד נער נוצרי בן י"א שנה ורצה להעליל על היהודים ונמצא הגער הנהרג בידו ונידן כידוע לכל, ואנכי ביארתי כל המאורע במקומו 27).

"אף גם יש בידינו פסק ממלכות צרפת נדפס בפריז בדבר מה. שהעלילו על היהודים כזאת בעיר מעמץ בצרפת ונתגלה שקרתם ונענשו המעלילים, ולא לבד שנצלו היהודים מעלילה זו. אף יצא פסק כולל מהמלכות זו לכל ערי מדינות צרפת, שעלילה זו על היהודים היא שקר ויבטלוה. ושום שר ושופט ושררה מושלת לא יאמינו כזאת על האומה הישראלית לעולם, כאשר גם נתברר לנו, שכל דמי הברואים שבארץ לפי דת תורת משה אסורים ומשוקצים להם 25). ופסק זה וכיוצא בו עם שאר כתבים נעתקו על ידי בלבוב. וכן יש בידינו מכמה קסרי רומא יר"ה כמה וכמה פסקים ופקודות גדפסים מחוזקים ומקובלים בכל מקום דבמדינות הקסריות. שעלילה זאת היא שקר וכזב, רק בדוי על היהודים. גם כמה מאפיפורי רומא נתנו פקודתם בכמה הסקים, שלא יזכירו ולא יפקדו הנוצרים וכומריהם עלילה כזאת על היהודים. יבאלה הארצות דהמלכים האלו נמצאים ודאי חכמים גדולים מלומדים בכל מדע ויודעים כל הלשונות המזרחיות, לשון עברי וכשדיית וערבית ובבלית, דהתלמוד נאמר בהם, ודורשים החוקרים תמיד את דברי התלמוד, ולא נשמע משום אחד מהם שום הזכרה מאכילה דם בתלמוד, ואיך אתם יכולים לאמור שמבואר בתלמוד.

"ונראה לכל ששנאתם ונקמתם עושות זאת נגדינוי לחשור אותנו בדבר שכל נפש אדם תקץ בו, ובפרט היהודים מואסים מאד בכל דם. ואיך ובאיזה מקום מבואר בתלמוד.

"פתח ליב קריסא בן גטע מגדוורגא ואמר: למה אמר הרב ר' דוד במגיני ארץ הלכות פסח: יין אדום, ויש עוד רמז בזה זכר לדם ששחט פרעה את בני ישראל, וכעת נמגעו מליקה יין אדום מפני עלילת שקרים, ויש בדברי הרב הזה לדקדק, כאשר ביארנו בכתב. אחרי כל הדקדוקים מבורר מדבריו ישמרמז, שמה שכתוב יין הוא דם. ותיבת אדום מרמז אֶדוֹם, משמע נוצרים, היינו דם נוצרים. ע"כ דבריו בע'פ. "תשובת הרב בע"פ.

מה שאתם מקשים לאיזה דם הוא הזכרי הלא מפורש בתורה זכר לדם פסח, מה שאתם מקשים לאיזה דם הוא הזכרי הלא מפורש בתורה י"ב פ. ז') ולקחו מן הדם (אשר בסף) ונתנו על שתי המזוזות ועל

<sup>25)</sup> את הדברים הקשים נגד הכפרים הנוצריים הוסיף הפחבר בלי ספק בשעה שכתב את חבורו. מן הנמנע גם היום, ובפרט בימים ההם, שיהורי יעיז לדבר לפני אספה על פולנים את האמת הכלולה בשורוה האלו בלי לסכן את נפשו.

<sup>26)</sup> חנקור נוסף על-ירי המו"ל.

<sup>27)</sup> בספר אחר. ב.דברי-בינה' פא נמצא הדבר.

<sup>28)</sup> מכוון לעלילת דם במיץ בשנת 1671. היהודי רפאל לוי נידון למיתה ואחר חדשים אחדים הובררה צדקתו. הממשלה המיכזית הוציאה בענין זה פסקידין, שגרשם בפנקסי Roge" Clément, La Condition des juifs de Metz. Paris 1903: הפארלמנט במיץ. עיין הרובים את פסקיהדין והפיצוהו ברבים. בדבר שאר פסקי הדין pop. 65. הערה. הרפיסו היהודים את פסקיהרין והפיצוהו ברבים. עם 147 הערה. וגילויי־הדעת על עלילת־הדם עיין "פראנק וערתו", תרגום סוקולוב, עם 147, הערה.

המשקוף על הבתים, אשר יאכלו אותו בהם (והיה לכם לזכרון)29). ובשמעם זאת צעק ר' הירשל גאַלינריר (30 חד דהכת ש"צ ואמר: שקרי לא כתיב בזה הפסוק שום זכר לדם. וצעקו כלם פה אחד עמו, וצוה הכומר מיקולסקי ל'חימתוקקם (להשתיקם) כמנהגם, ואמר לכבוד הרב חוי לי זה הפסוק בלשון פילני. והנה בידו דיה הגיר שכתבנו בבית הרב העתקה מהקושיות והתשובות שהעתקנו מלשון עברי ללשון פולני וכתבו גם זה הפסוק בלשון למיני. ונענה ראשו ואמר ידוע לי ודאי שזה הפסוק מפורש בתורת משה. וצוחו כלם בקול גדול ואמרו לא כן כתוב בתורה. וכעם הכימר לקול צוחתם ורמז לנעריו, משרתי המפלה להשתיקם שנית. ואמר ראשית להכופרים כלם שעמדו לשאלו כל החכמים ויתר מלומדים דכל הקלוסטר עמדו אצלו לשמוע הוכוח ואמר להם בלשון למיני ואחר כך נהפך לצד ימינו ואמר להפריצים. שררות גדולים, בלשון פולני בזה"ל: האמת עם הרבנים, שיש בהפסוק הזה כדבריהם, ודכרי זה הפסוק מרמזים על שלשה הפרצופים, שזרקו דם קרבן הפסח שלשה הזאות, על המשקוף ושתי המזוזות, ומרומז בזה השלוש של אל אב, אל בן, אל רוח הקדש. והתחילו עוד להרים קולם בצוחה, והרים הכומר ידו להקאסציעלנים (31), משרתי המפלה, להשתיקם ושתקו. ויאמרו איש אל אחיו: ראו איך אתעוירו עינו דהכומר בהשוחד שנתנו לו הערב רב <sup>32</sup>). בודאי לקח מהם האלף אדומים שהתנדבו ליתן לוי כאשר התפאר עצמו, שאינו רוצה לקבל וקבל ונהפך לצדם. ואז נסתתמו מענותיהם של הרשעים האלה ואנחנו ראינו תשועת ד' כהרף עין, ונתודע לנו שאין בין הכומרים איש יודע מה בלשון עברי

"עלתה הסכמת כבוד הרב ז"ל וגם נגמרה בדעתנו שלא להשיב להם על יתר שאלתם בדרך אחרי רק בהכחשות העתקתם מלשון עברי. וכן עשינו, כל מה שפתחו ואמרו איזה גמרא או שלחן ערוך. רמב"ם ושאר ספרינו הקדושים השבנו ששקר העתקתם ולא כן כתוב בזה הספר ושלחו והביאו משומד בר ישראל קטן ישנישתמד לדת נוצרים מקרוב וניתן לו ספר עברי לקרות בה (בו). הוא קרא ואנו מכחישים גם אותו, היות שעצמו לא ידע מה קורא ומה כתוב בספר. ובדרך זה נגמר גם הויכוח השביעי הנוראה לנו מאד מעלילות דם. ונעשה במשך שלשה שעות משעה שניה אחר חצות היום עד כלות שעה החמשית ביום ב' ג' 35) אלול התקי"ם.

"עיקר הגם היה בסיעת שמו יתב' שנתן האל בלבי לגמור הפסוק הנ"ל ולקחתם מן הדם... והיה לכם ה דם לזכרון, ואלו ארבע תיבות הוספתי מלבי, ולזה הוכרחו להכחיש סיף הפטוק, והכומר סכר שהמה מכחישים כל הפסוק הידוע להם הימב שהוא מורה השלוש כנ"ל. לזה הוחזקו הכת ש"צ לכיפרים ונסתתמו מענותיהם נגדינו ולנו נתיעדה (נידעה) שנאת הכומרים לאלו המומרים, לכן הסכמנו להכחיש העתקתם כאשר ביארתי לעיל. ואנחנו וגם אנשיהם לא ידעו מה נעשה עמהם, היות אחרי כלות הוכוח עלה כומר אחר, מלובש מעיל פשתן לבן ודרש והוכיח אותנו על שאנו אינם הוכוח עלה כומר אחר, מלובש מעיל פשתן לבן ודרש והוכיח אותנו על שאנו אינם

<sup>29)</sup> שמות י"ב, ז: ,ולקחו מן הדם ונתנו על שתי המזוזות ועל המשקוף על הבתים, אשר יאכלו אותו בהם ... י"ד) ותיה לכם היום הזה לזכרון.

<sup>.</sup>Gologóra מעיר (30

<sup>.</sup>koscielny (31

<sup>32)</sup> בשם .ערב רב" קראו המאמינים בש"ץ את שאר חיהורים. להם בעצמם קראו בשם מחנה".

<sup>(33</sup> צ"ל די אלול.

מאמינים למשיחם שבא פעם, העני רוכב על ההמור ואתם מקוים ומצפים למשיח עשיר, והנה זה קרוב שני אלפים שנה עברו ואתם הולכים ודלים מדי יום, ומה לנו להתוכח יותר עמכם, די לכם הוכחה משפלתכם בין העמים משך זמן רב כזה. נראה שלשוא חקותכם שלעולם לא יבוא לכם משיח אחר, מפני שכבר בא לפי יעודי הנכיאים. שבשרו גאולה עתידה, הוא ישו הנוצרי וגו'. יתר דבריו אינו מהצורך להעתיק, לאבד הניר. ושוב החזיר עצמו לאנשי כת ש"צ שעמדו נגדינו שמה, הוכיחו גם כן לשמוע רברי תוכחותיו ואמר לדם: אתם מאמינים החדשים, אם באמת יצונכם בתשועת נפשכם, אזי לא תחשקו לעושר רב, כי לכל המממונים יש קץ וסוף והשועת הנפש בעולם הבא היא נצחית כאין סוף וקץ. לכן אהובי אל תחפצו מתנות רבית מהגיפשרם (34 נדיבים להעשיר בזה עולם העובר הזמני, רק תחושו ותמהרו להמיר לכל המוקדם, אף ע"י גיפאשרם פשוטים ותספיקו עצמכם במתנות מיעטות ותזכו נפשכם לרנחל לעולם הבא הנצחי ובעולם הזה ישים יתב' עין השגחתו הטובה עליכם וחצליחו אף בעולם הזה. ודרש כן במשך שעה אחת. וראשי הכומרים התאספו לחדר מיוחד וכחבי פסק בזו השעה, משך דרשת הכומר המוזכר. ועלה כותב אחר וקרא לפנינו הפסק הזה הנכתב בזה"ל: היות שהאנשים החולקים על התלמוד מוציאים דבה עליו ומבררים שהוא חייב שרפה, והרבנים בעלי החלמוד מכחישים כל העתקות שלהם ואומרים שלא כן כחוב בתלמוד ובשקר העתיקו כזאת, בדו מלבם ומה שכחבו בלשון פולני הכל שקר וכזבי לכן עלתה הסכמת רמשפט בקינסיסטוריה. להרחיב זמן המשפט הזה עד עת המוכשרה, שיבואו לכאן ללבוב נוצרים מלומרים בלשון וספר עברי וידעו ויבחינו אמיחת העחקתם, ואז יוחרץ משפט צדק וכעת הזאת מחויב הרב דלבוב והגליל וראשי הקהל לבוב להביא כל הספרים שהוכיחו מהם בעת הוכוח לבית הקנצלריה דהקונסיסטוריה דפה לבוב. והכומר המזכיר, היינו הסמיגמור (35 מחויב לשמור ולזכור את המשפט הזה ולהעלותו בכל עת המוכשרה.

"והנה יצאו כמה ערלים כותבים ובידם קולמסים דיו וניר ודרשו מכל אחד מאתנו שמו, כדי לרשום למזכרת האנשים, שעמדו בצד הרב ז'ל לוכוח זה. ואחר כך יצאו מהכת כמה עזי פנים, אנשים חצופים וביניהם אליעזר מאזירן 16° וקפצו נגד פני הרב המאה"ג ז'ל בחרופים וגדופים באמרם לו: חיים, דנה יש לו" דם בעד דם. אמרת להתיר דמינו, הנה גם לכם דם בעד דם. וקמנו אנחנו עדה קדושה בצד כבוד הרב ז'ל וגרשנו את אלה עזי הפנים ממנו והלכנו לנו-

והמה אנשי הכת הנ"ל לא ידעוי מה שנעשה עמהם בזו השעה, כי כבר המתינו עליהם שנים עשר אנשים ערלים המגלחים בתער השכירה, היינו הפעלדשער <sup>37</sup>). והנה אותנו פשרו והלכנו לנו דרך אולם השער הגדולי יצאנו לשלום לביתנו בשעה השביעית והתפללנו מנחה בעננו והשלמנו תעניתנוי כאשר הזכרתי לעיל, שנגזר תענית גדול באין פדיון, מעולל ועד יונק צמנו. וכבוד הרב ז'ל הלך לשלום לביתו בלויה גדולה מהרבה אנשים חשובים שהוליכו אותו עד לביתוי

וואשי עיר לבוב (38 המתינו הערלים האשכנזים סוחרים בעלי כפות

<sup>-</sup> הסנדק בשעת המבילת.—Gevater (31

<sup>35)</sup> אולי נשתכש בכתב מימקהמיר".

Jezierzany מעיר (36

<sup>(37</sup> חובש וגלב.

<sup>38)</sup> תרגום המלת "גוועלב". כלומר חנונים.

והכניסו אותו לכפות הסוחר שולץ. חכם וקצין אדיר, ושאלו ודרשו ממני לידע מה מבוקשם ומנמתם דאלו האפיקורסים. ותוכן כונתם היה לידע, איך לכתוב ולדפוס המעשה החדשה הזאת, כדי לשלחה אבי דואר או הפאשט למקומות וארצות רחוקות, כמנהג האמות (האומות) המחזיקים (ות) פאשטין בכל מדינות ארופה. והשבתי להם תוכן הוכוח שבינינו כפי הבנתי ונחה דעתם.

תואחרי שהתפללנו מנחה וערבית בכית הכנסת הקדוש ובאתי לביתי. והנה בן אחי הבחור יעקב ז"ל יצא לקראתו ובשר לי כל המאורע, איך ספרו לו נערי הערלים. היינו השטורנטין <sup>89</sup> מהנעשה אחרי צאתנו עם ככוד הרב ז"ל מהטפלהי נלכדו כל האפיקורסים. והכניסו אותם ששים איש, המובחרים שבהם, ונתגלחו כלם, זקנם ופאות ראשם בחדר שבטפלה, הנקרא זקריסטיה <sup>40</sup>), זולת שני אנשים הזקנים שבהם, המה אלישע מרוהטין ומשה ברסלר מנדוורנא, לא נתגלחו מכובד זקנתם, שהיו אז כל אחד בני פ' שנים ויותר, וגם מגודל בקשתם. גם יעקב פרענק לא נתגלח אז, אכל כלם נשמאו במי המרה דטבילת יש"ו הנוצרי לגמרי ולכל דברי הם <sup>11</sup>), והמירו גם שמותם היהודים בישמות נוצרים; ליב קרוסא נקרא דומיניק קריםינסקי, וכן שאר אנשים מהם המירו דתם ושמותם כדרך הנוצרים והלבישו בגדי נוצרים ככל הגויים. אז הכרתי הנס הגדול שעשה ד' ברחמיו עם שארית ישראל וברכתי לד' עליו כדת<sup>42</sup>).

וביום ג' שחרית למחרת אחרי הוויכוח באו משולחים מכבוד הרב ז"ל בבקשה שאילך לביתו לדבר עמו בדבר הכמוס. ובאתי אליו, ורנה שם אספה גדולה בשלחן מלא מכבוד האלופים המנהיגים דשתי הקהלות ושאל איתי כבוד הרב בדבר הפסק שנקרא אתמול לפנינו אחרי הוכוח, איך היה משמעתו, בדבר הספרים שצוו שיביאם הקהל להקנצלריה. השיבותי לו, כאשר שמע כבודו כן הוא, הפקודה היא לכבוד המנהיגים שיתנו ספר אחד מכל הספרים שהוכיחו מהם אנשי הכת ראיה לדבריהם, היינו המנהיגים שיתנו ספר אחד מכל הספרים ושאר ספרים הנקראים מהם בכתבי הוכוח.

פתח כבוד הרב ז'ל ואמר לכבוד האלופים המנהיגים: הלא אף אני הבינותי כן. כאשר שמעתי אתמול באזני בלשון פולני, ודאי זה הוא אמת באין ספק, ולחנם עשו שערוריה כל הלילה וזלזולי ספריהם, וילכו וישמנו אותם ללא צורך לבורות ושוחות עמוקים ונתקיים בנו: ונסתם ואין רודף, וכבוד הרב ז"ל לא שלשל שום ספר שלו ונשארו כולם במעמדם.

ובתיך הדברים האלה בא האלוף הנגיד מו'ה יודל קרקוֹר <sup>43</sup>) לביח הרב והודיע. לכבודו וכבוד המנהיגים ז'ל ואמר: הנה היות נקראתי להכומר מיקולסקי בדבר איזה בנדים שרוצים לעשות—ושאל אותי ואמר: וכעת מה אומר הרב שלכם על מה שעשינו

<sup>(39)</sup> תלמידי בתי הספר העליונים

בצרי הכנסיה או Sacristei، (sacristia) בגרמנית—חדר בצדי הכנסיה או zakrystia (40 מאחוריה, שבו לובש הכוסר את בגרי-השרד.

<sup>41)</sup> המחבר מטעים כאן עור פעם, שהפראנקים התנו מתחלה, שיעשו הנחות להשקפותיהם השבתאיות, כגון שלא יגלחו את זקנם; אבל הכנסיה לא שמרה את הבטחתה והכריחה אותם להמיר בלי שום תנאי ובלי הבדל משאר הנוצרים.

<sup>42)</sup> המחבר חושב לגם, שהפראנקיים הוכרחו לצאת מכלל ישראל, ועל-ידי כך פסקה השפעתם על היהודים. בספר "תולדות ישו" בעברית מסופר על פולוס, שהוציא את הנוצרים מכלל ישראל בכוונה כדי למהר את היהדות מכת מהרסת זו.

<sup>(43</sup> מעיר קראַקא.

יום אתמול, אם חושב הוא לדבר עמו ביום קודם הפאשט היוצאת היום מחר לורשאהשיבותי אני אלך ומיד יבא הרב לרום אדונינו, ועל בקשתי הבטיחני שימתין בביתו
עד ביאת הרב. אמר הרב: מוב הדבר אני מוכן לילך, אך מי ומי מכבוד האלופים
המנהיגים דהקהלות והגליל יצ'ו שילכו עמי, כי שמה מהצורך יהי' לבזבז איזה סך
מעות- ונכררו שני אנשים מהיושבים תמיד בקהל. את האלוף הראש האברך מו"ה ישראל
רייז ואת האלוף הראש מו"ה דוד סאביל ז"ל והלכו עם כבוד הרב עד בית הכומר
מיקולסקי- ובעת יציאתו מביתו בקש [הרב] מאד ממני שלא אלך לבתי (לביתי). רק
שאמתין עד חזירתו מהכומר.

ובבואם לביתו אמר להם: יפה עשיתם, שבאתם קודם הפאָשט, ובאם לא באתם הייתי כותב בסננון אחר להנונציאטורה שבורשא. ובקש כבוד הרב ממנו שיהיה לנו לאוהב ויעשה עמני טובות. ונתרצה בהבטחה שהבטיחו ליתן לו בעת אספת ראשי הגליל סך שלשה מאות אדומים והמנהינים ראשי ק"ק לביב יתנו לו שטר חתום על סך זה. ואמר להם: אני אעשה עמכם טובה וצריכים אתם ליחן לי תשיבתכם על פונקט שביעי הנ"ל בכתב בלשון פולני, ואז אדע מה לעשות לטובתכם. וכשמוע זאת הרב ויחרד לבו מאה, בידעו שאין לנו מה להשיב על שקרותם והלך ממנו בפחי נפש לביתו ויחרד לבו מאה, בידעו שמים לפניו בכדי שיעכבו אותי בביתי שלא אלך עד חזרתו.

ובתוך כך בא השחדלן מק"ק בראד הרבני החכם השלם מו"ה אברהם עזיאל זצ"ל מק"ק זלקוא ולמד בארצות אשכנז אשכנזית ולשון למיני וחכמת הרפואה ונעשה דוקטור, ונהג עצמו במלבושי אשכנז ומיודעי ומכירי היה, ואחר כך נחקכל בק"ק בראד לשתדלו. ומאד היה נחה דעתי מביאתו לפטור אותי ממלאכה זו. וכבוד הרב ז"ל. אף בביאת השתדלו, הפציר בו ביותר מאד שאסיע לו גם אני בכתיבת התשובה על הפונקט השביעי הנ"ל. ואחרי גודל התנצלותי באמת שאי־אפשר היה לי להתעכב בלבוב הרבה, כי צריכים אנו למהר לקהלתנו ולעסוק בבנינים חדשים אחרי השרפה הנעשה אז כנ"ל, ובאנו רק עם כבוד אחי הנגיד הנ"ל רק לגבות איזה חובות שהיו לנו אז בלבוב ואמרתי לכבוד הרב ז"ל, הלא מו"ה אברהם הנ"ל הוא השתדלן ומושלם בלשון לאטיני ופולני, בודאי הוא יודע יותר ממני להשיב לאלו האפיקורסים. והתרצה הרב שיכתוב השתדלן בתנאי שאבוא אף אני לראות ולקרות את התשובה. וכדי שלא יטריחו אותי הרבה לילך דרך רחוקה, הלך כבוד הרב המאה"ג הג"ל בעצמו לעיר לבית בנו הרב המאה"ג מו'ה ליב ז"ל ראש הישיבה בלבוב לקבוע שם מקום והלך עמו השתדלן, כדי לכתוב שמה במקום הקרוב לקרוא אותי שאראה מה שיכתוב השתדלן, וגם כתב שמה כל היום ובעת מנחת ערב יום ג' הנ"ל ישלחו וקראו אותי ובאתי לכבוד הרב ז"ל להבית שכתבו שמה ואמר כבוד הרב ז'ל להשתדלן שיקרא לפנינו כתבו. ולקח השתדלן הפתב ויקרא לפנינו והרב מביט עלי ויאמר אל השתדלן: זה ר' בער כשהוא כותב לי איזה כתב או אגרת פולני נחה דעתי תמיד מאד. ויאמר השתדלן: גם לי ירועי שוה ר' בער הוא מלומר מילדותו לשון וכתב פולני ואני למדתי בערי אשכנז לשון אשכנזי ולטיני, ומלשון פולני לא נשמע שמה שום דבור או תיבה אחת בכל המדינות שלמדתי שמה. ומיד התחיל הרב ז'ל להפציר בי מאד וגם האלוף התורני מו"ה אברהם שתדלן הנ"ל בקש אותי מאד שאכתוב אני את התשובה על הכל כפי הבנתי ושאקה כל הכתבים דבקושיות. ולקחתי כל כתבי הקושיות פולנית מיד הרב ז'ל והלכתי לכיפת סוחרים ערלים אשכנזים מוכרים ספרים ולקחתי משם ספרים, אשר בחרתי

לצ חמלאכה. וקראתי ערל כותב טוב ויודע כתב ולשון פולני ולטיני וישבנו בכתיבה זו כל הלילה עד השכמת יום ד' ה' אלול "ב) התקי"מ נגמרה כל מלאכתי הג"ל,

"וו"ל בלשון פולני, כאשר מצאתי בספר הנדפס בלשון פולני בשנת אלף תש"ם למספרם ע"י כומרים, היינו כומר גאודענתי פיקולסקי הספר זלאסץ זידאווסקא 45 או רשעת היהודים ומי שירצה לידע אמיתת כתיבתי, יעין בספר הפולני הזה הנ"ל חלק ראשון פרק עשירי עמוד רצ"ו. וכל מבין יכיר וידע חסדי האל. שעשה נסים עם שארית ישראל ע"י המנוח הרב המאה"ג כבוד מוהר"ר חיים כ"ץ רפפארט ז"ל. שהתם שמו על התשובות של הפונקט השביעי הנ'ל. ואף שהכומרים השמיטו איזה מאמרים שהיו נראים מהם ספקות דתם ולא באו לדפום, אבל די בהנדפס להוציא מלכם שקרות וכזבות עלילות דם, כאשר עשה האל ית', שמעת שנתפרסמו אלו הספרים בין הגויים, אף שהמה מלאים רשעות ודופי וגדופים ודברים בזויים נגר היהודים. אף על פי כן חכמי הגויים והשררות המושלים, ראו בחוש מדברי תשובתנו על הפונקט הנ'ל אנו מבררים מפי ספרי סופריהם ממחברים שונים מפורסמים ביניהם, נאמנים ומוחזקים לקדושים מעידים בכירור שהעלילה זו מעיקרה שקר, מרוח רעה בדויה על היהודים. כאשר תראו לקמן.

(פרק ה' יבוא).

.Gaudenty Pikulski, Zlosc zydowska, Lwów 1760 : יהוו (45



<sup>29</sup> צ"ל וי אלול. לפי מחברנו, נגמרה תשובת הוב בכתב על עלילת הדם ביום 29 לחורש אבגוסט אבל לפי פיקולסקי היה ה"וויכוח" האחרון ביום 10 לספממבר. אפשר שמסירת הכתב נדחתה עד יום 10 לספממבר; וויכוח בעל-פה לא היה אז בכל אופן.

# עַל הַיָם.

·I

תִּלְמַה תַּלְשָׁיב צַּמִּתְרַחֵשׁ בְּקּרְבָּה בְּנִימָה. שְׁבִיגִי־בָּבָן רַמָּּרְחַקִים אַמ יוּדָּיכוּ. שְׁבִיגִי־בָּבָן רַמָּּיְרַחַקִים אַמ יוּדָּיכוּ. מִשְׁמַח ְלְסָמִים. לַסְמֵי־נְּוָנִים. דּם־יָנוּתַ.

> בָּבְלִּי דָעַת חָזָה תַּיְשִׁיר. שׁוֹּקְה הְּגַלּ וּבִשְּׂטִיכָה הַיְרוֹקָה גוּפָה הְּכַם לֹא־תְכַם. וָבִשְּׂטִיכָה הַיְרוֹקָה גוּפָה הְּכַם לֹא־תְכַם. נִּהְרָה זְרוֹעָה עֲלֵּי בְשֶּׁרָה. בָּלּוֹיְעֵרוֹג.

> > ּנִיל תַנַּיִם בְּפָנֶיהָ.

כוּוְק'אֵי־ענֶג בְּיָדֶיהַ. רִישְׁתוֹת-נעַם בְשַּׁעֲרוֹתֶיהַ.

ַרָחֲשֵׁי־יַעַר בַּאֲבָרֶיהָּ שַּׁרְמַת־שְּׂמָחוֹתּ, בְּרַקּ-יְקְרוֹת בִּּרְשָּׁה סָבִיב זוֹ הַנָּנְה לָקרַאת דוֹדָה, גַּם עָדְיֵי שֹׁהַם וּבָרֶקתּי יִרוֹשֵׁת־דּוֹרוֹתִּ, מַהְּנוֹת־אֵלִים, עָּדְיֵיָ שֹׁהַם וּבָרֶקתיּ יִרוֹשֵׁת־דּוֹרוֹת, מַהְּנוֹת־אֵלִים, עָּדְיָהָה, לְּבְשָׁה —

וֹלְאִמֶּה שֶׁמֶה שְׁקוֹיַת-חֲצום. פַּתָאוֹם ——

פָּעַר פִּיו הָרָחָב וְהָתְחִיל לוֹחֵשׁ לְה שְׁבְּחִיהָ. טֶפָּמ לַר תַּבְיָּלִי שָׁלַח בָּהּ-בָּעוְירְגָה הָעָדינָה. שָׁחַר נִנַּשׁ. דַּנְדֵּג לָה בַּחֲשָׁאִי. בַּמִּסְתְּרִים. פָּעַר פִּיו הָרָחָב וְהָלָחִיל לוֹחֵשׁ לָה שְׁבָחִיהָ.

רָנַע תּשְׁהֶה הַשַּׁאֲנַנָּה הְשׁוּכַת-עֵין, בִּבְיִּי דַעַת הְחַמֵּק.

אַך עֵת פָּקחָה רוֹאוֹתֶיהָ. יְרוֹק הָפַּךְ בְּחוֹל־עֵינֶיהָ. עַזֶּה ֶקצֶף עַד שְּׁפָּתֶיהָ. מְרָה סָפְּקָה אָת בַּפֶּיהָ. עַזֶּה ֶקצֶף עַד שְׂפָּתֶיהָ. וּמִתַּתַת לִּשְׂמִיכָתָה אֶת בְּלִּמְּתָה חִישׁ הְּסְתִּיְרְה. שָׁקְעָה. נָזָה אֶל תּוֹךְ הַתִּהוֹם.

### .11

ָבָּשֶּׁרְתַּקִּי שְׂדוֹת־דֵּהְבֵנֶּת רוּחוֹת־שֶׁקִם בְּאִים. הָרֶשׁ זָעִים.

עַל פָּגִי הַפַּים הַנִּרְדָּמִים בֵּין הַקְּמְמִים אוֹרוֹת שָׁמִים.

נִּם הִּתִּאַפֵּק. שָׁם בִּתְּאַפָּק.

חֹם עַז עָצוּר וֵרֵד. יַעְצֶה. יַכְבִּיד עַל הַנְּשִׁימָה. אַך הִיא נְעִימָה.

> רָנַת אָדִים קַלְּים חוֹלְּמִים עוֹלָּה מִן הַפֵּים רַשַּׁמִים.

> > וְלַבֵּבֶּב הַבּוֹאֵב שַׁלְּוַתנִצֵּח זוֹ הַבְּּמוּחָה הַבִיא מִנוּחָה.

### III.

שְׁתַּיִם הָיוּ שְׁתֵּי בְּנוֹת־גַּּלִים בַּתַּלְתַּיִּים.

אַחַת – כְּחֻכָּה, רְעוּתָה – זְּבָנָה. כִּחַכָּח רָנָה:

יש לִי כֹל. עִירוֹמָה אֲנִיּ בְּלִי כָּל עֲדִיּ אַךְּ אַךְ בּלְל עָדִי אַךְ בּלְל תָעוֹל בּלְן זַךְ בָּלוֹ זַךְ בּא וּמְבוֹל – בּא וּמְבוֹל – בּא וְקַח !

אַך מוֹרֶצֶת. רוֹמֶזֶת | הַשְּׁנִיָּה כִי כְבָה אָּמָרַה:

אַנְצִי־אַהַבָּת הָם. שֶׁפְּרָחוּ בִלָּבָּתִי.

אָנְעָנִעָּךְּ, בּא וּשְׁכַב. אָרַוְּךָ ענָנ רַב – אָרַוְּךָ ענָנ רַב – רָאֵ**ה**: לֹא וִכִנָה הִיאּ שֶׁקְפִּצָּה עַל רַעָמָתִיי

בּין שָׁדֵי כּוּכָב יָדִּין זְרוֹעִי שֶׁטֶשׁ תְּחַבֵּק -נָפָּה מֵרָחוֹק תַּעֲמוֹדּי בֹּא אֵלֵי וְהַדַּבֵּק!

חַכוּרַת-נַּנִים שְׁמָה, מַסְה, נַּלְּ אֶלְ נַּלֹּ יְזְרֵז: חִישׁ!

אָלְ הַחוֹלוֹת הִיא שְׁאִיפְּתָם וְעַל הַהְּהוֹמוֹת יְתְנַּנְּלְּוֹּ

אָלְ הַחוֹלוֹת הִיא שְׁאִיפְּתָם וְעַל הַהְּהוֹמוֹת יְתְנַּנְּלְּוֹּ

יְתְחַלְּתִר בַּנִים שָׁמָה בָּדְּם בַּיְרְתִּיחִם, יְתְחַלְּחָרוּ

עַמְּאָוִים פָּרוּצִים אָת בָּל נַּלְ עַזּוֹת יִרְרוֹשׁ: יַעֲלֶה רֹאשׁ לְוֹלֹ־אַדְיִם עֵל הַפְּיִם יִשְׁצֵּן, יִרְעם, יְרְעַשׁ: כְּבוֹשׁ!

עַוֹלְצָחִים מָאֵת כָּל נַּלְ עַזּוֹת יִרְרוֹשׁ: יַעֲשׁ: כְּבוֹשׁ!

בְּבִר יִשְּׁכֵע קוֹל־הַפְּקוּדָה, יְנְעַר, יַצְלִיף, חָחוֹל וְשׁוֹב!

בְּבוֹשִׁי הְחִנְּכִים וְמְבוֹהְלִים בַּחָיְרָה יִתְנַלְּיִם וְחוֹנֵר וְשׁוֹב!

בְּבוֹשִׁי בְּחִנְּבְי שִׁנְעָה וְמְבוֹהְלִים בַּחְיָרָה יִתְנַלְּבְּוֹי וְשִׁעוֹ!

בְּבוֹשִׁי בְּנִילְים וּמְבוֹהְלִים בַּחָיְרָה יִתְנַבְּיָּוֹים בְּנוֹת־בַּנֵּב יְעִיקוֹי יִשְׁעוּ! רָשֵׁעוּן מִּבְּי בְּנִיתְים בְּנוֹת־בַּנֵּלִים צִיּוֹחְוֹת : יָשַׁעוּי! יָשָׁעוּ!

בְּעִנְמְתָם בְּנוֹת-הַנֵּלִים צוֹוְחוֹת: יְשֵׁעוּי! יִשְׁעוּי!

בְּנִוֹתְם בְּנוֹת-הַנֵּלִים צוֹוְחוֹת : יָשֵׁעוּי! יִשְׁעוּי!

: יָארשׁ יַחַד מַר יִשְׁאָנר אַרשׁ יַחָד מַר יִשְׁאָנר: בּין דָּגִּשׁ יַחַד מַר.

v.

שָּׁם, בָּרוֹם • דּוֹם : צֵל<sup>ה</sup> שַׂר-הַלֵּיף,

שור ! דַם דִּי־נוּר גּוֹעִשׁי שוֹמֵף מִעֲבָרִים. הָיָח מָבַח בַּמִּסְתָּרִים יּבַּמִּח : יבּׁמָר אָשוּב אָ טָטְשַּׁנְּתִּי ! יפִּאָר אָשוּב אָ טָטְשַּׁנְּתִּי ! ישַׂר-הָרַע: אָז. אַד הוּא נָז אַד הוּא נָז שָׁחַם אֶת כָּלּ בְּנִי דָאוֹר; בַּם דַשָּׁכֶשׁ בָּא דַהּוֹרּ בִּין הַנִּלִּים הָאֲדְמִים שַׁמִים פָּנָיו הַזְּעִיּמִים שַׁהְכִיב פִּיו אַךְ סְבִיב פִּיו

בִּם : אַׄם: בַּרםׁ – הַיָּה מָּכַח בַּמִּסְתְּּרִים

שור: דַם דְּירנוּר גוּעָשׁ, שוֹמֵף מֵעֲבָרִים:

לַמְבָיָה, תרעיח.

צוּרָי כִּי.



# הַמִּשְׁפָּמ הָעִבְרִי.

מאת

## w. 8. € |: VI\*).

שלש סכות גרמו לו להמשפט הרומי, שיתפשט בכל העולם כולו ושיבנה אכ למשפט שככל הארצות הנאורות: א) הפרדתו מעל הדת; ב) סדורו המדעי המשוכלל ; ג) הגדרותיו ומונחיו.

א) הפרדת המשפט מעל הדת. כבר הוכחנו למעלהי שהכהנים. שבידיהם היה המשפט מקדמתו, נתרחקו לגמרם מן הענין היותר אזרחי הזה על-ידי הכהנים עצמם. אמרנו, שאף בתוכנו הלכה התפתחות-המשפט בדרך הסלולה, כלומר. שהעם לאחר מלחמה עזה וממושכת, הצליח להוציא את המשפט מידי הכהנים, שהיו שילשים בו שלשון-יחידים. בכל מהלך ההתפתחות הזו אין חדוש כלל וכלל: כה מתחילים עניני-המשפט אצל כל העמים וכך הם מתפתחים תמיד, אם ההתפתחות הולכת בדרך הטבעית. כך היה הדכר אצלנו קודם הרומיים, כך היה אצל הרומיים וכך היה אחר-כך אצל העמים האירופיים, יורשי-הרומיים. באירלאַנד היה המשפט בידי הבורוגנים. בגאַ לי ה-בידי הדרואידים, בגרטני ה-בידי הסַנִּיבַרוֹנִים; ורק לאחר מלחמה עזה נישל המשפט מידיהם ונעשה דבר של חולין. ואצל עמי=המזרח, שעדיין הם עומדים על מדרגה תרבותית נמוכה מאר, המשפט הוא גם עתה בידי הכהנים ועמי= האיםלאָם, וכדומה). הסבה היא בהתפתחות=התרבות בכלל. מתחלה ראשי=בית=אב מולכים בכפה: הם הכהנים, הם המושלים, הם המפקדים את הצבא, והם גם השיפטים. עניני ההגנה על השבט דורשים התאחדות בתי-אכות לגוש אחד. שתוף-הכחות גורם לחלוקת-העבודה. הכהנים נבדלים מעל העם למעמד מיוחד. הם נושלים עליהם את העבודה, את הרפואה (מראות-נגעים) ואת המשפט ("יורו משפטך ליעקב"). מתחלה ראשי־בית־אב וממשלת-יחיד (מלך) שולטים יחד. אחריכך עובר השלטון מראשי בתי־ האב לידי ראשי המדינה או השבט. המשטר המדינתי חוקף את משטר בתי-האב ואת ממשלת-הכהונה וגובר עליהם. כל עניני-האזרחים עוברים מן הכהנים לידי הממשלה האזרחיתי וגם המשפט בתוכם.

כבר ראינו, שכך היה גם אצל הרומיים. ומכיון שהעם הרומי היה עם יושב על אדמתו ומושל בגורלו. הלכה התפתחותו בדרך המבעית. אחר שנקרע המשפט מידי הכהנים לא שב אליהם. לא רק הכהנים פסקו מלהיות שופטים. אלא המשפט עצמו היה לדבר-חולין גמור, שאין להדת שום יחס אליו. החכמים, מלומדי-המשפט, היו מכובדים מאד על פני כל העם. אחדים מהם היו מוסמכים על-ידי המושלים והשופטים היו מחויבים להוציא פסק-דין על-פי הוראותיהם. היו חכמים, שלא היו

<sup>\*)</sup> עיין־, חשלח״, חכרך חנוכחיון חוברת איו עמי 50-65 (\*

מיסמכים, אכל הוראתם היתה חשובה מאד בעיני השופשים, והיו מכונים את פסקי־
דיניהם להוראה של אלה. אך שום אדם מן החכמים האלה לא סמך בהוראתו
על הדת, אלא על שכלו ובינתו. הרומיים התפארו בזה, שהמשפט שלהם הוא "שכל.
שעלה על הכתב" (Ratio scripta). הכהנים לא התערבו, בתור כהנים. בעניניהמשפט, וחכמי-המשפט לא התערבו בעניני-הדת. בכל החבור הגדול והנפלא, שנקרא
על שם יוסאיניינים קיסר (Corpus juris civilis), לא נמצא אף חלק אחד
דתי. יש בקובצו הרבה חוקים נוגעים לדת, אבל לא דתיים. כלומר: יש חוקים
שעונשים בעד פגיעה בדת, כמו בעד חלול-השם, הסתה וגם בעד אפיקורסית; אבל
אלה הם ענינים אזרחיים לגמרם. הפרדת הדת מעל המדינה. במובננו שלנו, לא היתה
אלה הם ענינים אזרחיים לגמרם. הפרדת הדת מעל המדינה, במובננו שלנו, לא היתה
להם. הם לא אמרו, שעניני=דת הם עניני=הפרט ולא עניני=הרת גיפה, המנרגים, הקרבנות,
התפלות והעבודה. — הדברים האלה נשארו בידי הכהנים ולא נכנסו לעניני המישפט כלל.
התפלות והעבודה. — הדברים האלה נשארו בידי הכהנים ולא נכנסו לעניני המישפט כלל.

איך היה הדבר בתוכני, היהודים? – אחר מלחמה של הרבה דורות גכר העם. המשפט נקרע מידי המעמד הסתום והסגור – הכהנים, ונמסר לידי העם. העם הבדיל ימחוכו חכמים, שהתחילו לעסוק במשפט בשקידה עצומה כל=כך, עד שאמרו שאין התורה מחקיימת אלא במי שממית עצמו עליה' 1). או: כך היא דרכה של תורה: פת במלח האכלי ומים במשורה תשתה, ועל הארץ תישן, וחיי צער תחיה, ובתורה אתה עמל"). ומעשה הלל הזקן, רבי עקיבא. רבי יהושע ואחרים מראים, שחנמינו היו לא רק נאה דורשים, אלא גם נאה מקיימים.

החכמים, יורשי־הכהנים. עשו הכל בשביל להשפיל את ערך הכהנים בפני העם ולהרים את ערכם שלהם בעיניו. יממזר ת"ח קדם לכהן גדול עם הארץ" ( ומכיון שהרבה כהנים היו עמי-הארץ, עד שהמשנה אימרת: "אם היה רגיל לקרות (הכהן הגדול) קורא, ואם לאו קורין לפניו" 1). כלומר, שאפשר היה, שכהן גדול לא היה ברגיל לקרות". אפשר שבשביל כך נוטל מהם לא רק המשפט האזרחי (דיני-מטונות), אלא כל דברי תורה, וגם דיני הכחונה והקרבנית, המעשרות והתרומות בעצמם. נצחון כזה על המעמד, שזה לפני דורות מועשים נתן יחזקאל הכהן והגביא לידו את כל השלטן כולו, אי= אפשר היה לשער. חכמינו, כלומר, בני כל מעמדות=העם כולם, נעשו היורשים דג מודים של הכהנים. אכל דוקא האושר של נצחון זה הביא עמו גם אסון. ההכמים הרומיים נמלו לעצמם. כמו שאמרני את המשפט והשאירו את הדת בידי הכהנים. וחכמינו שלנו קרעו מידי הכהנים את עניני-הדת הדוגמתיים ביחד עם עניני-המשפט. מעתה אין אנו יודעים עוד, היכן מסתיימים עניני הדת והיכן מתחילים עניני-המשפש. ממאימתי קורין את שמע בערבית או "איזהו מקימן של זבחים" עומרים במדרגה אחת עם "המוכר את הספינה, מכר את התורן", וכיוצא בזה. אלו ואלו דברי אלהים חיים. החכמים, שהורו "אילו מציאות שלו ואילו הייב להכריז", היו מטפלים גם בשפיר ושליה, עד שיחסו מפול זה גם לדוד המלך, בעל-המלחמות, שאסף את עם-ישראל כאסוף הרועה את עדרו.

וכנראה, גם מצב זה לא בא אלא לאחרי מלחמה פנימית. היו ימים, שבהם "כולו תנויי הוה בנזיקין" <sup>5</sup>). כשהיו אומרים לפני רב יהודה הלכה במהרות (מיתים שכבשו במרפיהם מהורים"), היה אומר בדרך במול: "הויות דרב ושמואל קא חזינא

<sup>1)</sup> כברכות. ס"ג. (2) אבות. פ"ו. מיד. (3) הוריות. י"ג. (4) יומא, פ"א מ"ו. (5) סנהדרין, ק"י.

הכא" 1) דבה בר גחמני מוכרה היה לומר: "יחיד אני בנגעים, יחיד אני באהלות" 2). אכל גברו אלו, שהיו לומדים "בהלכות עוקצים תלת סרי מתיבתא" 3); גברו אלו שאמרו: "קינין ופתחי נדה הן הן גיפי הלכות" 4).

תלמידי=החכמים, שירשו את הכהנים בשם העם והחיים, נקרעו מעל העם והחדים. אם מתחלה היו מאשימים את הכהנים, שהם "חומסי=תורה", היו עכשיו ממילים אשמות כאלו על החבמים. רב ב נ' מ'ן (או מינימין) אם יא היה אומר: "מאי אהנו לן רבנן? מעולם לא שרו לן עורבא ולא אסרו לן יונה" <sup>5</sup>). היו אחדים, שהיה מרננים אחר החבמים באופן יותר חריף: "מאי אהנו לן רבנן? לדידהו קרי, לדידהו תנו" <sup>5</sup>). אחרים מן הנרגנים היו מתיחסים להרבנים בקלות=ראש והיו קוראים להם "הני רבנן" <sup>7</sup>). הקרע ב'ן החיים וב'ן ההלכה היה, כנראה, חזק מאד, והחכמים הבלו תחבולות שונות להסביר להעם את ערך החבמים: כשהיה מביאים לרבא מריפה מרב בנימין והיה מוצא צד להיתר, היה אומר להם: "הרי התתי לכם עורב"; ולהיפך, כשהיה מיכרח לאסור בד להיתר, היה אומר להם: "הרי אסרתי לכם יונה" <sup>8</sup>). וראוי לשים לב למימרא זו: "כמה מפשאי שאר אינשי, דקיימו מקמיה דם"ת ולא קיימו מקמיה דגברא רבה, דאילו בס"ת כתיב ארבעים ("ארבעים יכנו") ואתי דבנן זבצרי חדא" <sup>9</sup>). ובכלל הרבו לחזק את האבמורישם שלהם ולהוכיח, שכביד-חכמים חמר מכבוד=אבות ושצריך לירוא מפניהם כמו מפני שלהם ולהוכיח, שכביד-חכמים חמר מכבוד=אבות ושצריך לירוא מפניהם כמו מפני ה' בכבודו ובעצמו. קרע זה היה תחלת הקרע הגדול, שהביא אחר-כך למרד של ענן ום יעתור.

ערבוב דיני־ממונות בדיני־דת הביא לכך, שהמיחורה של החקירה בדיני־ממונות היתה מיוסדת לא על השכל וההבנה הפנימית של מהות-הענין, אלא על האכטוריטט של המקרא; מה שצריך להיות רק בעניני־דת. גם בדיני־ממונית. כמו בעניני־דת השתדלו למצוא איזו "אסמכתא" במקרא דוקא, והיו "עוקרים" או "עוקבים" את הכתוב עד שיכְּצא נאות לענינם. הנה כי כן נתחלקו החכמים: האחד אימר: "מנא הא מילתא:—מקרא פלוני או פלוני!"; השני קורא בתום לבו: "למה לי קרא? סברה היא!", והשלישי עושה פשרה: "איבעית אימא קרא זאיבעית אימא סברה". למשל, לכלל: "רמוציא מחברו עליו הראיה", שהוא כל כך הגיוני וכל-כך פישום, מחפשים הכתוב ומוצאים איתו, אי, יותר נכון, מיצאים איזה כתוב ועוקבים איתו: .כתוב: מי בעל דברים יגש אליהם, —יגיש ראיה אליהם" (מוד מאיל לאסיא" ו").

ערבוב המושנים גרם לכך, שהחכמים נעשו מעמד מיוחד. כמו שהיו קודם לכן דכהנים מוֹרִישֵּיהָם. למעמד חדש זה היו זכויות מיוחדות. להרכנים היתה הזכות של ״נקימת השוק", כלומר: אם הביא אחד מן הרבנים את פירותיו לשוק למכור, לא נתנו לשום אדם למכור את פירותיו עד שימכור צורבא מדרבנן את שלו ¹¹). מסים זכרנא משלמת בעדם הקהלה ¹¹). ונא הדבר לידי כך, שרבא מידה: "כי אתא צורבא מרבנן קמאי לדינא, לא מזיננא רישא אבי סדיא כל כמה דלא מהפיכנא בזכותיה" ¹¹). הגה כי כן שנה מעמד בהנים רק את שמו ולא את מהותו. אמת, שהמעמד החדש לא היה טגור וחתום כמעמד ההנים, שהיה עובר בירושה מאבות לבנים; אמת, שכל מי שרצה

<sup>1)</sup> סנהדרין, ק"ו. 2) ב"מו פ"ו. 3) סנהדרין ק"ו. 4) אכות, פ"ג, מי"ח. 5) [סנהדרין, צ"ט. 5) שם; 7) שם; 7) שם; 7) שם; 9) שם; 9) מכות כ"ב; 10) ב"ק, מיו; 11) שם; 10) ב"ב כ"ב; 13) שם, חי; 14) שבת, קיט.

להכנס לתוך המעמר החדש, היה מקבלים אותו בזרועות פתוחות; אבל מי שנכנס. כבר היה חי בתוך מעמד סתום, שהיה רחוק מן ההמון והחיים. חוהי הסבה של השגאה ההדרת בין עמי־הארץ ותלמידי־החכמים. ר' עקיבא, כשהיה עם־הארץ, היה אומר: "מי יתן לי תלמיד חכם ואנשכנו כחמור". ותלמידי־החכמים היו אומרים: "עם־הארץ מותר לקרעו כדג ומגבו" במקום הקנון הראשון של "תורה־שבכתב". בא הקנון השני, שהיה נקרא תורה שבעל־פה", ובאמת נעשה אף הוא תורה־שבכתב. הלאו של "לא תוסיפו ולא תגרעו" חל עכשיו גם על תורה שבעל־פה. הפרדת המשפט מעל הדת, שבעדה נלחמו הרבה דורות, לא באה לא בימי־המשנה, לא בימי־התלמוד ולא בימי־הפוסקים. וכך נמסר גם המשפט לידינו מחובר להדת ולמעמד־הרבנים—דבר קרוש בידי קרושים.

ב) סדור-המשפט. — הקודיפיקאציה. כלומר, אספת החוקים הנהוגים בזמן המדובר לקובצים. נעשתה ברומי מתחלה היו ספרי חכמים שונים, כמו בישראל; אחר=כך באו האחרונים ועשו מספרי החכמים הראשונים קובצים הרבה. כל זה היה בלא סדר קבוע. בסופה של המאה השלישית (חתימת המשנה היתה בתחלתה של מאה זו) הופיע הקובץ הראשון של גריגוריום, שכבר היה יותר משוכלל. אחר הקובץ זה באו עוד קובצים הרבה, עד שבא הקובץ של ייום מיניינום קיסר וכלל את כל הקובצים שקדמיהו. סדורו של קובץ זה התחיל בשנת 527 ונגמר בשנת 499. חתימת=התלמוד היתה בשנה 499.

הקובץ של יוסשיניינוס נחלק לארבעה חלקים: א) מוסדות-המשפט (tutiones) שבהם אתה מוצא הגדרות מדויקות, נתוח דק וכללי-המשפט- הוא נתחבר על-ידי ועדה של שלשה חכמים, ובתוכם מלומד אחד מסיריה, דורותיאום מבירות מבירותי שהוא היה העיקר בעיניהם מבירותים, שהוא היה העיקר בעיניהם של חכמים אלה; ב) קמעים (Digestae Seu Pandectae), שלתוכם נכנסו מאמרים קצרים מספרי שלשים ותשעה חכמי-המשפט, שהיו בתקופה הקלאסית של המשפט הרומי; כולו מוקדש למשפט-האזרחים ורק חלק קמן מאד ממנו מכיל דיני- עונשין; ג) ספר-החוקים של קיסרי-רומי (Codex); ד) החוקים החדשים (Novellae) של יוסטיניינום עצמו.

את חשיבותו של קיבץ־יוסטיניינוס להתפתחות-המשפט אין לשער. הוא היה הספר היחידי שקלט לתוכו את המחשבה המשפטית של הרבה דורות. והוא היה הצנור היחירי. שעל־ידו השפיעה מחשבה זו על מהלכו והתפתחותו של המשפט

<sup>1)</sup> פסחים, מיש.

<sup>2)</sup> אני חוזר ומעורר את תשומת-לכם של החכמים על עובדה זו, שבהתפתחותו של המשפט הרומי השתחפו הרבה חכמים מן הארצות, ששם היו דרים ופועלים את פעולתם חכמי המשנה והגמרא: ג א יוס, הענק שבחכמירומי (חי במאה השניה לספהינ), היה מורה לתורת-המשפט בבית הספר היורידי בבירות. החכם או לפיאנוס (במאה השלישות) — עיר-מולדתו היתה צור. יש השערה, שהחכם השלישי פאו לוס, שהיה מפורם לאפחות משני אלה, היה יהורי מומר. דו רו תיאוס, שהשתתף בחבור ה"קורפום" של יוסטיניינוס היה מבירות ואל-נא נשכח, שבכלל בתקופה זו (מחתיםת-המשנה עד חתימת-התלמוד) היו היחסים בין רומל ורושלים קרובים מאד, אף על-פי שהיו מחודדים (אנשונינוס ורבי). ענין זה כדאי למפל בו [עיין ליוה גם: V. Ap to witzer, The Influence of Jewish Law on the deve- על זה גם: V. Ap to witzer, The Christian Orient, JQR., N. S, I, 217—229.

העולמי עד לימינו אלה ועל־ידו היא מוסיפה להשפיע אף עכשיו. אי־אפשר גם עתה להיות יוריסטן מלומד בלי לדעת ספר זה או תמציתו. כל בורא שמה חדשה בתורת-המשפט מתחיל בנתוח המשפט הרומי. סאוויני, פוּכְמָה וֹאִיהָרִינְגֹּי כוֹלם ינקו ממנו וכחבו עליו ספרים שלמים, וגם נשענו עליו בשימותיהם.

על־ידי מה זכה לכך?

הסדר עצמו של קובץ זה כבר הוא הכמה שלמה. הוא מתחיל מספר=הכללים (Institutiones), שבו אתה מוצא הגדרות מדויקית ונתוח דק מיצעים בקצור נמרץ, עדי שעל 58 דפים אתה מוצא כל דיני=ממונות ערוכים ומונהים לפניך. אין בהם לא חסר ולא יתר, לא פלפול יבש ולא אסכולאסטיקה אַנאַרכית, ולא מגדל הפורח באויר. הכללים הם בבואות של החיים עצמם. הם תשובות על שאלות החיים הפשוטים והמסובכים, תשובות מסודרות ונחתכות על=ידי השכל האנושי וההגיון הישר, שהוא, רק הוא, יכול לתת את התשובות הנכונות על שאלות=החיים. אחר הכללים הולכים הקמעים (Digestae). אלו הן דעות חכמי התקופה שעברה על שאלות־המשפט. כאן יש חלוקי=דעות, אבל אין כאן וויכוחים מרובים וקפיצה ממסכת למסכת, מענין לענין, מדת למשפט וממשפט לדת; יש רק הגדרות ופסקי=הלכות בקצור נמרץ. וכל אלה נסדרו על-פי מבעו של המשפט: אנשים, הפצים ותכיעות – את הכל תמצא על מקומו. וכשמתחילים לדבר על איזה ענין אין זזים ממנו עד שינמרוהו.

נעכור עכשיו אל הקודיפיקאציה שלנו:

בזמן חתימת-התורה ככר היו אצלנו סופרים, כלומר, מפרשי=התורה ומרחיביה.
מיד אחרי חתימת-התורה התחילו החכמים לחבר קובצים של הלכות. הקובצים האלה היו
נקראים בשם "משנה". עוד בימי=הלל היו. לפי האגדה, ת"ר סדרי-משנה, כלומר,
ההלכית היו מסודרות פחות או יותר. בוודאי על-פי מהותן. אין אנו יודעים את הסדר.
שהיה לפני הלל, אבל יודעים אנו, שהלל שַׁכְּלֵל את הסדר (עשה אזנים לתורה).
אחר משנת-הלל באו קובצים הרבה, כמו משנת רבי עקי בא, וכן משנת רבי מאיר.
שאותה הניח רבנו הקדוש, תלמידו של רבי מאיר, ליסוד המשנה בצורתח הנוכחית.

ל משנה יש סדר. המשנה היא, אפשר, הקובץ (Codex) היותר משוכלל שלנו. כל החומר מתחלק לששה סדרים: כל ספר גושא את שמו הראוי לו לפי תכנו, מלבד סדר־ורעים. שנכללה בו מסכת ברכות. כל סדר מתחלק למסכות. החוקים נכתבו בלשון מדויקת ופשומה. כולם כתובים בלשון צווי, כחוקים היוצאים מלפני השלמון. החוקים נישלו מן החיים. והם — החיים עצמם השומפים במרוצתם. אין שם תלי- תלים של הלכות תלויות בשערה.

אמת, יש בה, במשנה, פלונתות, כלומר. דעות שונות, שאין מקומן בספרחוקים; אכל, לכל הפחות. אין שם כל המשא-והמתן עם הראיות וההוכחות. יש בה
רק .דברי היחיד בין דברי המרובים". כאמור בעדיות 1). יש שם שאיפה עצומה לצאת
מחוג ההוראה על-פי מקרים (קאזוּאִיסְמִּיקה) ולעשות כללים לתורה. למשל: "אדם
מועד לעולם, בין ער בין ישן, בין שוגג ובין מזיד", שהוא התמצית של החוק הנהוג
גם עתה: האדם משלם את ההיזק שגרם תמיד, אפילו עשה שלא במתכוין. או, למשל,
המשנה השניה של פרק ראשון בבבא קמא — הרי זה קורָכְס שלם מצומצם במלים

<sup>1)</sup> פיא, מית.

השלח 248

אחדות. לפעמים באות הוראות מפורטות, שממלאות פרק שלם, ובאה ביניהם מימרא. שהיא תמצית כל ההוראות שבפרק. כך הוא, למשל, בפרק השלישי ישל בבא קמא. מאמרו של רשב"ג: "כל המקלקלים ברשות הרבים והזיקו חייבים לשלם וכל הקודם בהן זכה", שהוא תמציתו של כל האמור בפרק זה ל פ ני המימרא ובמקצת גם—ל א ח די ה.

אילו היה המשפט העברי הולך ומתפתח הלאה. כמו עד המשנה. בודאי היו: ערכו לא פחות מערך המשפט הרומי. ואולי עוד יותר גדול ממני. אבל גם בספרהחוקים של רבנו הקדוש כבר היה לקיי, שנזל ממנו את ההכשרה להתפתחות: רבי,
כאלה שקדמוהו, לא הפריד לגמרו בין דברים שבין אדם למקים ובין דברים שבין אדם
לחברו. את ההבדל הכיר הימב — דבר זה אנו רואים במה שההגדרות הללו כבר מצויות
הן אצל התנאים; אבל בששה סדרי המשנה באוי ביחד עם סדר נזיקין, שהם רק
דברים שבין אדם לחברו, ועם סדר נשים, שמקצת דיניו הם דברים שבין אדם לחברו,
גם זרעים ומועד, שהם שייכים רק לדת ונוהגים בזמן זה, וגם קדשים ומהרות, שישייכים
לדת ואינם נוהגים בזמן הזה (זולת מסכות אחדות. כמו חולין, נידה, וכרומה). סדור

אבל אפשר היה עוד לאמר: "יש לך כל דבר בפני עצמו — למד מה שלבך הפץ". ואולם אחר המשנה באו מסדרי הגמרא וערבבו את הכל. אמת הם עשו את הפק". ואולם אחר המשנה באו מסדרי הגמרא נערבבו את הכל. אמת למשנה הסדור החיצוני נשאר כמו שהיה: ששה סדרים. מסבות ופרקים; וגם את הפרקים חלקו למשניות. אבל הם לא שמרו על הסדר כראוי. עניני נויקין אתה מוצא בגמין. עניני מומאה ומהרה —בין דיני־ממונות. בין דברי־משפט ערוכים במוב-מעם אתה מוצא אגדות, רפואות. לחשים, פתרוני־חלומות, עד שדיני־ממונות, שעליהם אמרו: הרוצה להחכים יעסוק בדיני־ממונות", מובעים בים־הדינים שבין אדם למקום, באגדות שונות ומעשיות דרבה בר בר חנה.

הקודיפיקאטורים האחרונים שלנו: הרמב"ם, בעל הטורים והשלחן-הערוך, הלכו בעקבות הקדמונים: הם גם-כן לא הבדילו בין דיני-מטונות ובין דיני-הדת ושמו את כל אלה הדברים בספר אחד; ובזה העידו, שכל הדינים נובעים ממקור אחד.

בנוגע לסדור סרו הרמב"ם, וגם בעל המורים ושלחן-ערוך. מן הדרך הכבושה של המשנה והגמרא. הם לא חלקו את ספריהם לששה סדרים ולא למסכותי אלא עשו להם סמנים אחרים .

הרמב" מחלק את ה"ד החזקה" שלו לארבעה-עשר ספרים: א' "מדע". שבו נכללו עניני דעותי כמו ימודי התורהי תלמוד-תורה, עכודה זרה וכדומה; 2) "אהבה": קריאת-שמע, תפלה. ברכותי מילהי וכדומה; 3) "זמנים": מועדים וצומות; 4) "נשים": אישות וגירושין; 5) "קדושה": איסורי-ביאה, מאכלות אסורות, שחישה ועוד; 6) "הפלאה": שביעות, נדרים. 7) "זרעים": כלאיםי מתנות-עניים, מעשרותי תרומות, שמישה ויובל; 8) "עבידה": המקדשי המזבת והקרבנות; 9) "קרבנות": פסחי חגיגהי וכדומה; 10) "מזיקין": נזקי-ממוןי מגיגהי וכדומה; 10) "מזיקין": מוזיקי "מכירהי זכיה ומתנה, גובהי גזלה. אבדה חובל ומזיק, רציחה ושמירת-נפש; 12) "קנין": מכירהי זכיה ומתנה, שלוחין, שותפים, עבדים; 13) "שופמים": שכירות, שאלה. פקדוןי מלוה וליוה. מוען נמעןי נחלות; 14) "שופמים": סנהדרין, עדותי ממרים. אבלי מלכים ומלחמותיהם.

לפי השקפה ראשונה הכל כאן כל-כך יפה ומסודר וההגיון הנפלא של אחד מגדולי החוקרים שלנו חופף על ספר ענקי זה. שמות-הספרים הולמים אותם: דעות—

לדברים הנוגעים לדעת ("דע את אלהי אביך"); אהבה-לדברים נובעים מחוך אהבה להבורא ("עכדים, המשמשים את הרב שלא על מנת לקבל פרס"). ועור. מה שמעניין אותנו ביחוד הוא – חלוקת דיני-ממונות: לנזקין, קנין. משפטים ושופטים. אתה מרגיש, ה"נשר הגדול" מתכוין לההגדרות, שהגדירו חכמי-רומי: קנין-השלטת האדם על החפץ. משפט – זכות בחפץ=חברו. נזיקין – התחייבות מתוך עכירה (בחפץ=חברו. נזיקין – התחייבות licto ושופטים. — המכריעים בכל הענינים הללו. הכל נעשה יפה, ואחה קורא את ההלכות הנפרדות שבכל ספר, ואתה עומד ומתפלא על פילוסוף גדול זה. שהיה יודע לנחח ולעשות כללים (אנאליזה וסינתיזה) – והוא מערכב דברים בדברים. שאין ביניהם שום קשר פנימי. כדי שלא להלאות את חקירא נתעכב רק על דיני-ממונות. הרי לפניך ספר נזיקין: איזו סמיכות-הפרשה" יש בין גולה ואכדה ? - רק מה שהעובר על מצות השכת-אבדה עובר על "לא תגזול"; אבל עניני=אבדה זהו קנין או משפטים, כי העיקר הוא: "אילו מציאות שלו ואילו חייב להכריז". כלומרי אימתי יש לו זכות= הקנין על המציאה מיד אחר שנמצאה ואימתי –לכשיעבור זטן. עיקר מצות השבת-אבדה אינו מסובך בלל. חייבים להשיב אבדת-ישראל--ודי. לכלול בשביל כך הלכית־אבדה בנזיקין ולהביא את ההלכות השייכות לאבדה ביחד עם גזלה - לזה אין שום יסיד הגיוני. בספר-המשפטים אתה מוצא "הלכית שוען ונשען", שמקימן כשופטים. ובשופטים אתה מוצא ה לכות אבל. מה שהבאנו כאן הוא רק על-פי שמות ההלכות. כשאתה קירא את ההלכות עצמן אתה נתקל לפעמים בקוריוזים, שמביאים לידי השתוממות: הרי, למשל, ״הלכות-גרים״ (שבילת=הגר, קרבן=הגר, מילת-הגר, כיצד מקכלין את הגרי ועוד) אתה מוצא בהלכות "אסורי-ביאה", וההלכות האלו (הלכות-גרים) לא זכו אף לשם מיוחד, אלא נכלעו באסירי-ביאה עד שלא נודעי שכאו אל קרבם. בהלכות-שכנים, שבהן מרובר על חובות בעלייהקנין לשכניהם (הַסְרבישוֹשִים, בר־מיצר, וכדומה), אתה מוצא חלוקת השותפים (דבר, שיש בו או אין בו דין־חלוקה). בעור שלהלן אתה מוצא הלכות-שופטים. ששם מקומן של הלכות חלוקת-השותפים. אבל הלכות-השותפים עצמם מחוברות אל הלכות-שלוחין, שאין ביניהן ובין אלו שום קשר הגיוני

הבאנו רק דוגמאות אחדות. אכל ערבוב-המושגים יש בכל ספר נפלא זה. שהוא באמת עבודת גאון מיוחד במינו.

ר' יוסף קאר והלך בעקכות "בעל = המורים" בסדור "השולחן = הערוך", ועל = כן נדלג על ספר = המורים ונתעכב קצת רק על ה"שולחן הערוך". הסדור הוא כאן קצת יותר מצוטצם, ובשביל זה, אפשר, אין בו ערבוב גדול כל - כך, כמו "ביד החזקה": יש כאן רק שלשה סדרים (ספרים): "יורה דעה", לענינים שבין אדם למקום, חושן - משפט", לענינים שבין אדם לחבירו ו"אבן העזר". להלכות - המשפחה, שהן כוללות ענינים שבין אדם לחברו (היחם שבין אדם למקום (מנהגי הנשואין והגרושין, ועריות) וענינים שבין אדם לחברו (היחם שבין איש לאשתו ונכסי הבעל והאשה). אבל אף כאן שולם ערבוב גדול. רבית אתה מוצא ביורה דעה", מפני שרבית הוא דבר האסור; אבל הרי הלכות אלו שייבות באמת לעניני מקח וממכר והלואה, ומקומן ביחושן - משפט". נעזוב את היורה דעה", שאינו שייך לעניניו, ונשים עינינו רק ב"חושן - משפט". אתה מוצא בו סדור הלכות כזה: דינים לעניניו, ונשים עינינו רק ב"חושן - משפט". אתה מוצא בו סדור הלכות כלומר המשפט עצמו). אחר הדינים האלה — הלכות מוען ונמען, ושבועה בבית בין (עוד פעם סדור המשפט). אחרהן — הלכות גבית מלוה, נבית חוב מן היתומים (כלומר, קיום פסקי"ם המשפט). אחרהן — הלכות גבית מלוה, נבית חוב מן היתומים (כלומר, קיום פסקי"ם המשפט המשבט בדינים האלה — הלכות גבית מלוה, נבית הוב מן היתומים (כלומר, קיום פסקי"ם האפשר בדינים האלה — הלכות גבית מלוה, נבית הוב מן היתומים (כלומר, קיום פסקי"ם בדינים האלה — הלכות גבית מלוה, נבית הוב מן היתומים (כלומר, קיום פסקי"ם בדינים האלה — הלכות גבית מלוה במיד בדית ביול בדינים האלה — הלכות גבית מלוה במיד בדינים האלה — הלכות גבית מלוה ביול בדית ביול בדינים האלם בדינים בדינים האלם בדינים ב

הדין — Executio): הלכות אפותיקי נעתקו מהלכות-הלואות ומצאו מקומן כאן, בין קיום פסקי-הדין ובין הרשאה. אחר הלכות "הרשאה" מוב היה לסדר הלכות-שלוחין, כי קרובות הן זו לזו, אבל הלכות-שלוחין נתרחקי ובאו בין הלכות-שותפין ובין הלכות מקח-וממכר. אחר הרשאה אתה מוצא הלכות-עַרַב שמקומן אחר הלואה או מקח-וממכר. בדבר עניני שותפות יש שלשה סדורים מיוחדים: שותפות בקרקעי חלוקת-השותפים ומתם שותפים. בין חלוקת-השותפים לסתם שותפים. נרחקו הלכות מצרנות, וכן הלאה.

ואף בהלכות גופן אתה מוצא ערבוביה גדולה. בהלכות-דיינים יש דין שבועה והיפוכה', במקום שיש סימן מיוחד: "הלכות שבועה בבית-דין"; הלכות משכון נכללו בדיני-הלואות — על זה אין לערער; אבל מפני-מה הבדיל הרב המחבר הלכות אפותיקי', שהן גם-כן הלכות־משכון, לסימן מיוחד? ובסימן מיוחד זה אתה מוצא רק סעיף אחד, שהוא שייך להלכות-אפותיקי; והסעיפים האחרים (שלשה במספר) מדברים על ענינים אחרים, שמקומם או בהלכות גבית-מלוה או בהלואות. כל עניני־שמרות אתה מוצא רק בהלכות הלואות, ורק להן הם שייכים. בעוד שיש גם שמר-מכירה וכל מיני שמרות אחרים. בהלכות מוען ונמען כל הדינים שייכים עוד פעם רק להלכות-הלואות (ועל-כן מקומן רק אחר הלואות), אבל חהלכות האלו נוגעות לכל דברי-דיב, וכדומה.

נאמר לשבחו של בעל .שלחן ערוך'. שהוא, לכל הפחות, הסיר מן הקוֹדָכְּם שלו את הדברים, שאינם נוהגים בזמן הזה (קרבנות. טומאה וטהרה, וכדומה), והשאיר לנו רק את הדברים הנוגעים לחיים, וגם ידע לחלק את הדברים האלה על-פי מהותם הפנימית, כמו שבארנו. אבל גם אצלו דינים שבין אדם למקום ודינים שבין אדם לחברו מקבלים צירה אחת—צורה של גזרות, שאין להרהר אחריהן, וגם בעניני-הסדור הכנים בלבול וערבוב־מושגים.

הפור מאליות תפסו אצל הרומים העתיקים מקום חשוב כל-כך, עד שנעשו מגוחכות- למשל: מי שקונה בית צריך היה להביא אל שער=העיר כְּפִּים עץ או אבן מן הבית ולשים על המאזנים שביד הפקיד (Libripens) על כף אחת את הכפיס או הצרור ועל הכף השניה—את הכסף, ועוד דברים כאלה. אבל לאט־לאט. על־ידי השפעחם של חכמי=המשפט, נתמעטו הפורמאליות, ובזמנו של יוסטיניינוס קיסר כבר לא היו נחשבות למאומה. בתוכנו הדבר היה להיפך: "דבר=תורה מעות קונות", אבל החכמים גזרו' והטילו על הצבור פורמאליות שונות. שאין להן עכשיו שום קשר עם החיים, כמו שהזכרנו למעלה. זהקניה=בכסף עצמה נעשית למין פורמאליות יבשה, שהרי אין צורך בדבר, שהחפץ המסור מיד ליד יהא נקנה בכסף בדמי=שויו, אלא די שהא נקנה בפרוטה, כלומר, המחיר לחוד וכסף־הקניה לחוד.

עכשיו באנו אל הפרק היותר חשוב:

ד) ההגדרות, שיש בקובץ של יוסשיניינוס ושנכנפו משם לכל הקודכסים שבעולם, יעמידו פניהם כמתמיהים וישאלוך: "מאי קא משמע לן "" או יאמר בכלל: "שטות!". למשל, אם תספר להם, שהכללים של יוסשיניינוס נותנים הגדרה כזו להמוסד המשפטי, שנקרא בתוכנו "אכילת פרות" ובלשון הרומיים "שמוש בפירות" (Usus fructus): "אכילת פירות "זוהי הזכות להשתמש בנכסי"חברו ולאכול פירותיהם חנם בלי להפסיד את חומר־הגכסים", "אז בודאי ישאלוך: "בנכסי"חברו ולאכול פירותיהם חנם בלי הגדרת התחייכויות שונות במשפט הרומי: "שפשטא, מאי קא משמע לן ""והרי הגדרת התחייכויות שונות במשפט הרומי:

"התחייבויות באות: א) מתוך התקשרות; ב) מתוך נזיקין; ג) מתוך כעין התקשרות; ד) מתוך כעין נזיקים. מתוך התקשרות כיצד? כשיש הסכמת שני הצדרים. מתוך נזיקין כיצד? <sup>כ</sup>שהאדם גורם חזק לחברו כמזיר. יוצאת מזה התחייבות לשלם את ההזק. מתוך כעין החקשרות כיצד? כשיש הסכמת צד אחד ולהצד השני יש הזכות לררוש (מתנת שכיב מרע); מתוך כעין נזיקין כיצד?—כשהאדם גורם הזק שלא במתכוין. כלומר. ההזק בא לא מתוך רצונו. אבל מכיון שאדם מועד לעולם—חלה עליו ההתחייבות לשלם».

אם תקרא את אלה הכללים לפני רבנינו. יאמרו לך: .שמות! דבר זה יש גם אצלנו !'—ובאמת יש. אבל צורה בולמת זו, שהיא חרותה על לוח-לבך ולא תשכח לעולם, אינה לא במשנתנו' ולא אצל פוסקינו.

כי ההגדרות - גופי-המדע תלויים בהן. הייתי אומר, שכל המדע האירופי אינו אלא קובץ של הגדרות. מי שמגדיר הגדרה צריך להתעמק בגוף-הענין, לנתח אותו על-פי כללי-ההגיון ולהוציא אחר-כך מן הנתוח כלל. ועל דרך זו הוא מבאר לו לעצמו את אמתות-הדבר. למשל. בדוגמתנו: .אכילת פירות זוהי הזכות להשתמש בנכסי-חברו ולאכול פירותיהם חנם בלי להפסיד את חומר הנכסים', אתה מוצא את מהותו של מוסד זה: אכילת-פירות זוהי זכות ולא קנין. המשתמש בנכסים אינו בעליהם. יש לו זכויות-השמוש וזכות אכילת-פירות חנם, כי אינו שוכר, שמשלם בעד הזכיות הללו. אסור לו להפסיד את החומר, מפני שאין לו זכית-הקנין, והחומר (בעל-הקנין. tia שייך תמיד רק לבעל-הקנין.

זה בדרות אינן תופסות מקום במשפטנו. כלל אמנם, המשנה התחילה להַלַּךְ בדרך זו. ביחוד מצטינת המשנה בכלליה, שהן מחוטבות כפסלים, קצרות ומדויקות כהגיון עצמו. הפתגמים היורידיים: "המוציא מחברו עליו הראיה". כל שחבתי בשמירתו הכשרתי את נזקו", "חרש, שומה וקמן פגיעתם רעה, אחרים שחבלו בהם חייבים, והם שחבלו באחרים פשורים", אחריות מעות-סופר", יעידו לדורות על הצעד הגדול, שצעד משפטנו קדימה עד לימי חתימת-המשנה. הגמרא לא חדשה הרבה בפתגמים והכללים היורידיים, ורק קבלה את כל פתגמי המשנה והוםיפה עליהם קצת משלה. אף זו עקה. שכל אלה ההגדרות והפתגמים לא נסדרו כל אחד במקומו והם מובעים בים הפלפול והאסכולסטיקה. ולא עודי אלא שכל מי שאינו מוםיף גורע. הפוסקים האחרונים לא חדשו כלום בעניני הכללים ואין להם אלא קאזו אים מובעים במקרה למקרה) בלבד.

#### נמרת :

חמשפט הרומי, לאחר שנפרד מעל הדת. לא נתחבר אליו שוב לא על־ידי אנשים משותפים (הכהנים) ולא על־ידי למוד משותף, אלא נעשה דבר של חולין, שהוא מיוסד רק על יסודות הישכל וההגיון. התפתחותו הגיעה למרום־קצה בקובץ של יוסשיניינוס ושם אנו מוצאים סדור הגיוני. הגדרות מדויקות ומיעוט־הפורמאליות. כל היתרונות האלה גרמו להמשפט הרומי, שיבנה אב לכל המשפטים באירופה ויעשה יסוד כל תורה משפטית.

המשפט שלנו הלך גם-כן בדרך ההתפתחות הזו. השפעה הדדית בין המשפט הרומי והמשפט העברי הוא למעלה מכל ספק. המשפט העברי עבר בדרך התפתחותו ל פ ני המשפט הרומי; אבל לאחר חתימת-המשנה, שהיתה כמאה וחמשים שנה אחרי החורבן, נסתחמו המעינות של ההתפתחות הנכונה והמשפט הלך ונדלדל. המשפט, שיצא מרשות-הכהנים. נפל בידי מעמד אחר, דומה למעמד-הכהנים- הוא לא נפרד מעל הדת ונשאר ענין דתי, גזרות. כמו שהיה. ההתפתחות הלכה אחר-כך בדרך שהלך המדע העתיק: מלים לקחו מקומה של עובדות ומעשים, לא החיים היו העיקר, אלא

השלח 252

הדרוש (וקבל שכר). תלמיד ותיק הוא מי שיכול למהר את השרץ בק"ן מעמים. מאיר עיני חכמים בהלכה' הוא מי שאין אדם יכול לרדת לסוף דעתו. מגדל הפורח באויר — תולים בו ארבע מאות בעיות. הקוֹרָכְּסִים האחרונים הרחיקו את הפלפול, אבל לא עשו הרבה להתקדמות המשפט. להלן נראה, שדוקא האחרונים שבאחרונים עשו הרבה למובת התפתחותו של המשפט העברי.

חסבה, שעפבה את התפתחותו של המשפט. היא — הגלות המרה. בימי-המשנה יש עוד מחוקק ביהודה. אמת, חתימתה כבר חלה אחר גזרות: א דריינוס; אבל התקוה, שהניעה את בר-כוכא והמוניו לקום כנגד האויב הגדול, עדיין היא מפעפעת בלב:-העם. עוד יש נשיא בישראל והוא מתרועע עם מלכים ונוהג נשיאותו מפעפעת בלב:-העם. עוד יש נשיא בישראל והוא מתרועע עם מלכים ונוהג נשיאותו ברמה. אבל הגלות מעיקה, גזרות:-המלכות מתחדשות בכל יום. הצרות תכופות, ולאטר לאט גחלת-התקיה הולכת וכבה. התורה אינה עוד הלכות אלא מדרש. אגדות ודברי-הבאי תופסות מקום אחד עם הלכה ועם כללי:-המשפט. דברים אולי קדושים, אבל שאין להם אחיזה בחיים (טומאה וטהרה, קרבנות, וכדומה) באים ביחד עם דיני ממונות. פרי השכל וההגיון, ולמדים מאלו על אלו: כלל אחד לשני הסוגים. יש כללים לדרש: שבע בתחלה, י"ג אחר:-כך, עד שנתרבו לל"ב, אך רובם ככולם בנויים לא על השכל והרגיון, אלא על הדיאלקטיה: גזרה:-שוה—דוהי לא השוואת הגיונית. אלא השוואת מלים דומות; וכן הוא קל-וחומר, וכמעט כל שאר הכללים. כאן כבר אין משפט, "שכל שעלה על הכתב", אלא פלפול ואסכולסטיקה.

ורק המאור הגדול שבתורתנו. תורת-החיים הביא לידי כך, שהמשפט שלנו עדיין הוא גיף קיים וכל עוד נשמתו בו—יש תקוה, שישוב לתחיה ואפשר עוד גם יאיר לגויים כמו שמאיר עכשיו מוסר האומה. שיצרה את המוסר ואת המשפט גם יחד. סוף-סוף המשפט והמוסר, אם אִיגם שוים. הם קרובים זה לזה

(עוד יבוא).



## בַּעָגָלָה

(רשימה).

מאת

נחום ירושלמי.

·I '

על יד תחנת הענלות שברחוב .מחנה=יהודה' התאסף לפנות ערכ קהל יהודי גדול ללוות את הנוסעים מירושלים ליפו. רוב הקהל נתחלק לשתי כנופיות, האחת של גברים והישניה של נשים, וכל אחת מהן שוחחה בקול רם ובהתעוררות מרובה. תלבשתם החגיגית, פניהם המאדימים ועיניהם הנוצצות של הנוסעים, ביחד עם השמחה היתרה, שהיתה נשקפת מכל תנועותיהם,—כל אלה העידו בהם, שזה עתה באו משמחה של מצוה—מחתונה יהודית. באמצע כנופית-הגברים עמד החתן עצמו—אברך-משי חלוש, בעל פנים חולניים ותנועות מרושלות, שהשיב על כל הברכות בנהימה ובגמגום, ובכל רגע היה פונה אל אבי־הכלה בתלונה חרישית: "סוף-סוף אימתי יבוא הדיליז'אַנס ?" מתוך כנופית-הנשים נשמע צלצול של נשיקית: קרובותיה וחברותיה של הכלה

מתוך כנופית-הנשים נשמע צלצול של נשיקות: קרובותיה וחברותיה של הכלה התחילו נפרדות ממנה אחת, אחת; פעם בפעם הרכינה הכלה את ראשה אל חפציה, להנֶכח, אם נארזו היטב, ובאותה שעה היתה מנגבת בסתר את דמעותיה, שנשרו מעיניה בלי הרק.

אַם החתן התחילה מתרעמת:

"אסור לבכות כל־כך הרבה! בכיות של חגם אלו יכולות להמיט, חם-ושלום, איזה אסון!

סוף-סוף נשמע קשקוש-אופנים. הדיליז'אנס הופיעי עבר ברעש את הרחוב ועמד על-יד הנוסעים. הדיליז'אנס היה גדול ומרווח. ולכבוד החתן והכלה נתקשם הפעם בירק ופרחים. המקומות היותר טובים בעגלה—הספסל האחרון—נועדו, כמובן, בשביל החתן והכלה. החתן עלה על העגלה ראשונה ואחריו עלתה בעזרת נשים אחדות, גם הכלה. שאר הנוסעים. שהיו. דרך אגבי זרים לגמרם לכל המחותנים, מהרו לתפום להם מקומות על הספסל האמצעי. כדי שלא יוכרחו לשבת כל הלילה על הספסל הראשון שעל-יד העגלון והסוסים. ומאחר שגם הספסל האמצעי, כספסל האחרון, הכיל רק שלשה מקומות, שנתפסו על-ידי שני סוחרים ספרדיים ואכר מן המושבות,—נשארו מבחוץ עוד שני נוסעים: האחד—פלח ערבי גבוה ושמן, והשני—בחור צעיר, חור ורזה מן ה.חרשים', נוסעים: האחד—פלח ערבי גבוה ושמן, והשני רוסית שחורה וחגורה באזור-עור, וכובע רוסי על ראשו. שפמו הקמן, שאך זה עתה התחיל צומה, עור־פניו הרך והעדין ומבט-פניו תמים והעצובי—כל אלה

העידו בכחור, שזה עתה יצא מגיל-הנוער. ככל הנערים, אהב גם בנימין ככך היה שמו של אותו בחור) רשבת דוקא על יד העגלון והסוסים. ולפיכך נזדרז וקפץ על הספסל הראשון, שמעליו קוה להשקיף בחירות על כל מחזות־המבע, שיתגלו לו בדרך ולשאוף מלוא ריאתו הצעירה את אויר־השדות הרענן.

וכשראה הפלח, שכל הנוסעים היהודיים כבר תפסו להם מקומות בעגלה ורק הוא נשאר בחוץ,—התחיל מתרגז, הקיף פעמים אחדות את כל הדיליז'אַנס, ולסוף עלה פתאום גם הוא על הספסל האחרון וישב דוקא על־יד החתן והכלה. גופו העבה והמגושם של הפלח לתץ את החתן אל כלתו, וזו נלחצה אל קצה=הספסל. החתן לא נועז להעיר לשכנו החדש והבלתי-רצוי אף מלה אחת. אולם אבות־הכלה וכל המחותנים הרימו מיד קול־צעקה ומחו בכל תוקף נגד חוצפתו של הפלח. היתכן,—צעקה אם־חחתן,—שיתנו לערל גם ומגושם לשבת כל הלילה על־יד כלה יהודית כשרה?

העגלון — יהודי זקן ושזוף, בעל ידים נקשות ועינים טרוטות זאדוטות מאבקהדרכים ביום ונדודי-השֵנה בלילות — הוכרח להתערב ברבר, נגש אל הפלח והתחיל
משדלו ברברים ומבקשו, שישב על הספסל הראשון ויפנה את מקוטו על הספסל
השלישי בשביל הבחור היהודי. הפלח נבוך מאד מצעקות הטחותנים. ועל-כן הסכים
לרדת שוב ולעבור אל הספסל הראשון, ובמקוטו הובא בנימין, שלמרות היותו כאן אדם
זר לגמרו, נתקבל גם על-ידי החתן וגם על-ידי הכלה בשמחה גלויה ובסבר פנים יפות.

לאחר שהסתדרו כל הנוסעים בעגלה איש על מקומו. התחיל העגלון לשעון על הדיליו'אַנס את כלי־הנוסעים ואת כל ממשנם המרובה: הסלים והארגזים הגדולים נקשרו הישב מאחורי הדיליו'אַנס ומלפניו, וכל שאר הכלים והחבילות. הכרים והכסתות הוכנסו לתוך העגלה פנימה. ולאחר שמלא העגלון את כל החלל הריק שמתחת הספסלים. התחיל מניח חפצים הרבה גם על רגליהם של הנוסעים. רק מושבם של החתן והכלה נשאר פנוי מכל הפצים. ואפילו מתחת לספסלם לא הושם כלום. כי אבות-הכלה עמדו כל הזמן על המשמר ולא נתנו בשום אופן לעגלון ולסבלים לגשת אל הספסל השלישי. אולם ברגעים האחרונים שלפני הנסיעה עלה בכל זאת בידי העגלון להכנים גם מתחת לרגלי החתן והכלה שנים. שלשה כרים וכסתות. וגם שמיכות אחדות. החתן והכלה היו אותה שעה מרודים מאד, כי חלקו בפעם האחרונה יין-שרוף וולקח' לכל המחותים. הכלה מזנה את היין לכל אחד ואחד בעצם ידה.

שיינדיל, מפני-מה אינך מכבדת גם את שכננו זה?—פנה החתן אל כלתו ורמז באצבעו על בנימין.

שיינדיל מהרה להפנות את ראשה אל הבחור, אלא שפתאום נפגע שביסה בתקרת הדיליז'אַנס.—ומיד התפרץ מתחת לשבים גל גדול של שערות שחורות, רכות וארוכות, שמקצתן התנפנפו למעלה לרוח-הערב ומקצתן כסו את כל גבה של הכלה ורבלימו ביותר את לוכן-צוארה ואת האדמומית, שפרחה בלחייה.

למראה שערותיה של הכלה עבר לחש חרישי בכל מחנה המחותנים.

- ראיתם את שערותיה של מופקרת זו ? דברה אחת מן הזקנות בכעם עצור: כמה התחננו לפניה, שתסתפר י והיא באחת: "לא ולא! איני רוצה להתכער במני≃מה אין הספרריות מסתפרות ? הלא גם הן בנות≈ישראל כשרות הן כמותי!״
- לא לחנם מהרו אבותיה להשיאה ולשלחה, הוסיפה מפרונית אחרת: נרים בגי.

שיינדיל הספיקה בינתים לכנס את שערותיה ולהחביאן מתחת לשביסה. היא מזגה כום יין-שרוף בשביל בנימין והגישתה לו בחיוך קל ומבויש קצת:

ישתה=נא אדוני! — לחשה הכלה בעברית, ובדברה הבחיקה על הבחור בעיניה — הגדולות והשחורות — והורידה אותן למטה.

"מנין לזו הלשון העברית ""—תמה בנימין כלבו. הוא נשא את עינין אל הכלה והתבונן רגע אל מצחה הזך. אל לחייה הפורחות ואל כל שרטוטי פניה הרבים והעדינים. —"כל-כך צעירה עדיין — זכבר נישאה לאיש"— דגה בנימין. וכשהחזיר את הכום הריקה לתוך ידה של שיינדיל, נצמד מבטו אל מבעת-הקדושין, שהתנוצצה על אצבעה. שיינדיל הרגישה במבט זה. מיד נתביישה והאדימה ובלי משים החביאה את ידה.

שלום! שלום! — מעו לשלום! — נסיעה מובה! — בשרונו בקרוב בשורות — שלום! שלום! " מובות!

ידיו" ! — קרא העגלון אל סוסיו. העגלה זזה ממקומה, השוט הצליף באויר ועד מהרה נבלעו קילותיהם של הנוסעים והמלוים בתוך רעש=העגלה, צלצול פעמוני-הסוסים וקשקוש=האופנים. רגעים אחדים עוד הביטו הנוסעים לאחוריהם. החתן נענע בלי הרף בראשו והכלה נפנפה במספחתה מול כנופית=המהותנים, שלא פסקה מלהמטיר שפע של ברכית על החתן והכלה, עד שנעלמו מן העין לגמרם. זמן-מה הוסיפה עוד שיינדיל להציץ לאחור ולצדדים. ולסוף התחילה בודקת את כל כליה וחבילותיה כדי להוָכה שלא שכחה כלום בתחנת העגלות. מבטה נח על הבקבוק הגדול של יין־שרוף... שממנו כבדו קודם הנסיעה את כל המחיתנים ושעמד עתה בין רגלי החתן, ועם כל תנודה או קפיצה של הדיליו אנם היה קופץ גם הוא ומחשב להשבר.

- שים לכך, חיים, לבקבוק, שלא ישֶבר,—פנתה שיינדיל אל חתנה:—צריך להשכיבו ולהממינו באיזה מקים-
  - . אי־אפשר להשכיבו. -- השיב החתן: -- עוד נשאר בו קצת יין-שרוף.
- ובכן שתה מיד את שארית היין, עד שיתרוקן הבקבוק, יעצה שיינדיל, והנישה לו את הכום.

החתן בלע עוד 4—8 כוסית של יי"ש. ואחר השכיב את הבקבוק זהכניסהו אל מתחת לספסל.

הדיליז׳אַנם עכר בינתים על יד בית-מושב-הזקנים האחרון בבתי-ירושלים ועיני- .

השלח

הנוסעים, ששוטטו עד עתה רק בסביבה הקרובה לדיליז אַנס, כאילו רצו להפרד מן הבתים ומן העוברים־והשבים,—נישאו עתה מאליהן למרחקים: לכביש החלק והלבן, שירד והתפתל לצדי ההרים ושלבנוניתו בלמה ומבהיקה ביותר דוקא בשעתרב"ן- השמשות זו; לגבעות ולהרים החשופים. שנזרקפו משמאל לכביש ושרק פה ושם הציצו מבין צוקיהם ומרשיהם עצים ושיחים בודדים; לבתי־הכפר גנפתח", שנראו מימין בתוך העמק, שהולך ויורד, הולך ומתרחב עד שהוא מתחבר אל עמק מ וצא; ולסוף, כשפנתה העגלה על יד גבעת שאול ימינה, התרומם ישר אל מול הניסעים, מעבר לעמק נפתח עד קצה האופק — הר־ה מצפה הכביר והרם, עם המגדל היפה שאז עדיין עמד על ראשו והתנשא לשחקים.

בעמק-נפתח ובשאר הנאיות. שנראו בין ההרים. כבר נטו צללי-ערב. אבל ראשיר ההרים עדיין הבהיקו בזהב-השקיעה. ובזהרם הגווע הוצתו גם ענני־הטל הקלים, שנחגלו פתאום מאחורי מרומי ההרים, וביחד עם רוח-הערב המערבית. שהתגברה קצת, נבאו לליל-פללים קריר ורטוב.

השיחות הקמועות, שנשמעו בין הנוסעים בעגלה בראשית צאתה לדרך, —
פסקו עתה. שעת-בין-השמשות הנפלאה בסביבה פראית ושוממה זו נסכה על כל הנוסעים
רוח של עצבות ושממון. עתה ישבו כולם דוממים ושקועים איש, איש בהרהוריו. הכלה
הצליפה מכמים אחדים לצד בנימין, כי התאיתה מאד לשאול את הצעיר הזר הזה הדבר מוצאו, קירותיו ומעשיו בירושלים. אבל הר-מצפה והמגדל שבראשו לקחו את
לבו של בנימין, עד כי לא יכול לגרוע עיניו מהם ומחוך כך שכח את שכניו,
שישבו על-ידו בעגלה. החתן אף הוא שכח את עצמו כי מרוב היין-השרוף ששתה
נשתכר, עצם את עיניו, והתחיל מתנמנם כשהוא מנענע בראשו על כל תנודת-העגלה
פעם לצד־כלתו ופעם לצד-בנימין. הכלה הרגישה פתאום את עצמה גלמודה ועזובה לנפשה...
ובתוך הדממה העמוקה שהשתררה עכשיו מסביב לה לאחר כמה שבועות וחדשים
של רעש ומהומה בלתי-פוסקת — התחילה להעביר בזכרונה כל מה שאירע לה

## .IV

שיינדיל גדלה בביתו של יהודי חרד ואדוק. אביה היה שמש ו"בעל-קריאה" באחד מבתי הכנסת שב"מאה-שערים". לאמה של שיינדיל היה, כּּלְכָל נשי-החיל בשכונה זו, "שלחן" בשוק, והיא עסקה במקנה וממכר של מיני ירקות ופירות. מסחר פעום זה הכנים לפעמים יותר מכל משכורתו ו"חלוקתו" של השמש. אף-על-פי-כן לא הספיקו כל ההכנסות" הללו לכלכלת כל בני-ביתו. שהלכו ונתרבו כמעם משנה לשנה, ועל-כן חיו כל הימים בדחקות ובעוני גדול. אולם כשגדל בנו בכורו של השמש מאם בלחם הקלוקל של ה"חלוקה" וברנחים העלובים של המסחר ש"במאה שערים" ובאחד הימים עזב פתאום את כל בני-ביתו ונסע לאפריקה הדרומית. לאחד זמן קצר התחיל לשלוח משם מכתבים מובים זגם סכומי-בסף הגונים, ולסוף העבר"

את כל אחיו ואחיותיו אחד, אחד למקום-מגוריו ההדש. רק השמש עצמו ואשתו האדוקים לא הסכימו בעד כל הון לצאת מעיר-הקודש. ועל-כן החלימו הבנים להשאיר בירושלים גם את שיינדיל, זו הילדה השקמה והנעימה, כדי שלא ישארו אבא ואמא גלמידים לעת זקנתם.

לא בנקל השלימה שיינדיל עם גורלה זה—להשאר יחידה בבית-אבותיה בשעה שכל אחיה גאחיותיה כבר זכו לצאת לעולם הגדול ולראית במנעמי-החיים. לאחר כל מכתב ומכתב, שהיה מתקבל מחוץ-לארץ, היתה שיינדיל פורצת בכני ומתחננת ימים ולילות רצופים, שיתנו גם לה אפשרות לנסוע "לשם". לסיף נוכחה שיינדיל, שכל תחנוניה ובכיותיה לא יועילו. היא נשתתקה ונכנעה. ורק השממון והעצב, שהשתרו בביתו של השמש לאחר שכל בניו הרבים יצאוהו, הציקו ללבה של שיינדיל בלי הרף. בתחלה נסתה להתבדח קצת במה שעמדה רוב היום על-יד ה"שלחן" של אמה והסתכלה בהמונו של השוק. אולם עד מהרה הרגישה האם. שרוב הקונים הצעירים. הנגשים אל "שלחנה", מאירים פניהם אל הבת ומרבים שיחה עמה יותר מן הדרוש. "מוטב לך, בתי, — הודיעה האם לשיינדיל, — שתשבי מעתה בבית ולא תבואי עוד לעזור לי על -יד שלחני. לא נאה לנערה גדולה כמותך, שכבר מתחילים לדבר בה נכבדות לעמוד בראש חוצות ולהכנם בשיחה עם כל עובר ושב".

שיינדיל הוכרחה להסגר בביתה היום. וכדי לנרש קצת את רגשי השממון והבדידות. שהעיקו על לבה, התחילה לעיין ברומאנים ז'ארגוניים, ששאלה מאחת השכנות, רומאנים מלאי מאורעות נפלאים וסכסוכי-אהבים שראגיים ונוגעים עד הלב. גבורי הרומאנים האלה היו כולם אכירים צעירים, יפים ואמיצים, שבאהבתם את בחירות-לבותיהם אהבה עזה כמות. היו מתגברים על כל המכשולים, שעמדו לששן על דרך אהבתם, והיו משינים סוף-סוף חיי אושר ועושר. נפשה של שיינדיל נתקשרה ברומאנים אלה ובגבוריהם. בכל יום ויום, אך יצאה אמה למסחרה בשוק ואכיה — ללמודיו בישיבה, היתה יושבת על-יד החלון, פותחת את הספר והוגה בו בלי הרף במשך כמה וכמה השעות; ולמוף, כשהיו אותיות-הספר מתחילות לרקד מול עיניה העיפות, היתה נושאת מבמיה למרחקים ושוקעת בהרהורים...

בערבי-השבתות ובשבת אחר-הצהרים היתה שיינדיל יוצאת לפעמים אל חברותיה למייל ולשוחח עמהן. נושאי־השיחות היותר מענינים היו אף כאן ה,רומאנים": פלוני מחזר אחרי פלונית. זו מתהלכת עם אלמוני וכדומה. בשעת השיחות האלו הנתה שיינדיל מתברכת בלבה. שהיא נקיה לגמרה מ,ענינים כאלה"; אבל ביחד עם זה היתה חשה בעמקי=נפשה קנאה ממירה אל הבנות. גבורות-הרומאנים של השכונה, על שזכו אף הן למשהו מאותה האהבה, שהרבתה לקרוא עליה בספרים.

חלפו שנה ושנתים. שיינדיל גדלה ויפתה. ובביתו של השמש רבו בקורי
השרכנים והשדכניות. שהציעו לאבות-הכלה כל מיני חתנים חשובים, בעלי-",צורה"
ובעלי-",רכוש". אולם שיינדיל היתה דוחה בהחלט את כל השדוכים. היא קותה בסתר-

(7)

לבה. שעוד יזרמן לה ביום מן הימים בחור יפה. שיתאהב בה וישאנה לאשה לא בגדוניה ולא ביחום, אלא באהבה. ככתוב ברומאנים. שיינדיל ידעה, אמנסי שלפי מצבה המיוחד אין לתקותה זו שום יסיד: בשעה שלכל הברותיה היו אחים וגיסים, שבגללם היו באים לבתיהן הרבה בחורים, לא נראו מעולם בביתה של שיינדיל פניו של שום גבר זר. ואף כשהיתה פוגשת לפעמים בבחורים בבתי-חברותיה, לא היתה יכולה לשוחה עמהם, כי גם ב מאה שערים" התחילה אז להתפשם בין הצעירים ה מודה" החדשה—לדבר דוקא בעברית. שהיתה לשיינדיל לשון זרה ובלתי-מובנת.

חברותיה של שיינדיל, שהיו יותר מפותחות ממנה, הרגישו בצערה של בת-השמש ויעצו לה לבקר זמן-מה עמהן יחד בשעורי-הערב לעברית מיסודם של הסמינאריסמים. אותם הסימינאריסמים, שלמראיתם בלבד נעו ופרכסו לבותיהן של בנות מאה שערים". שיינדיל ידעה אמנם, ששעורי-הערב הם בחזקת אסור, וביחוד בשביל בת-חסידים שכמותה; אולם השממון והבדידות, שהעיקו על לבה כל השנים, והתשוקה להכיר מקצת מאותו העולם ומאותם היחסים, שהרבתה לקרוא עליהם ברומאנים, התחילה אף לנסות אה הדבר המסוכן; ושרי ערב בערב, בשבילים נסתרים ועקלקלים, התחילה אף שיינדיל משרכת דרכה אל אותו המוסד המוחרם...

לא ארכו הימים, וסודה של שיינדיל נתנלה פתאום, ודוקא בפומבי וברעש גדול. כשעלה השמש בשבת מן השבתות לקרוא בתורה, קם פתאום אחד מן האברכים המתחסדים (אגב: אף הוא היה מאותם החתנים, שנדחו על-ידי שיינדיל, ועל=כן שמר לה את עברתו) והתחיל לדפוק בעמוד וצווח בקול:

הכיצר ? זה יעלה לתורה ? — הלא הוא עבריין ועוכר-ישראל: בתו מבקרת — את שעורי-הערב!

אין לתאר את גודל החרפה, שהעשה דבר זה על משפחתה של שיינדיל, ואת המהפכה הגוראה שקטה אז בביתה. צעקותיו וקללותיו של השמש, יללותיה של שיינדיל ובכיותיה של אמה נשמעו מקצה-השכונה עד קצה באותו יום-השבת, שנהפך לשיינדיל לתשעה=כאב, הושם קץ בפעם אחת לכל חלומות-נעוריה. מכיון שנתגלה, שהבת קרובה לצאת לתרבות רעה, הוחלט לארשה מיד בלי לשאול את פיה; ובהיות שבירושלים קבל כל הענין פרסום מרובה והיה מקום לחוש. שיהיה למפגע לשדוך, נשלחו שדכנים לי פו. ועד מהרה הובא משם לבית-השמש חתן הגון מאד. שיינדיל מצדה, כיון שס-חה, לא העזה עוד להתנגד לאכותיה אפילו במשהו וקבלה את פני חתנה בהכנעה במורה. זכדי שלא תספיק שיינדיל להרים שוב את ראשה ולהתחרט. הוחלט לסדר את הקדושין בהקדם האפשרי, ועל-פי דרישתם של אבות-החחן, שלא יכלו לבוא ירושלימה, נשלח הזוג הצעיר מיד אחר הקדושין בעגלה ליפו.

באנו למוצא — השמיע אחד מן הנוסעים שישבו על הספסלים הראשונים. מזוך אפרולית הערב נראו פתאום פה ושם בתים אירופיים אחדים, שחלפו מהר. העגלה עברה את הגשר שעל נחל = מוצא, עמדה רגעים אחדים על יד ההאן", כדי לחת לסוסים לנוח קצת ולאסוף כחות בשביל עלית מוצא ואבו = גוש, ואחר הפלינה לדרכה. הסיסים, שנחו קצת, משכו תחלה את הענלה בהתעוררות מרובה; אולם עד מהרה עיפו מן העליה הקשה. והתחילו מתנהלים לאסם, עד שעמדו לגמרם.

- כל הגברים-רדו !- הכריז העגלון בקול רם.

בנימין שמח מאד לקראת הזדמנות זו—לחלץ קצת את רגליו לאחר הישיבה הממושכת בעגלה— וחיש קל קפץ וירד לממה. שאר דנומעים ירדו אף הם. אף אם בלא חמדה. כבר דספיק כל אחד מדם לחמם בגיפו את מקומו בענלה וגם להרדם קצת—ופתאום הוכרחו להקיץ ולצאת אל ערפלי המל הקר והרמיב ואל אפלת הלילה החשוך, שמלאו את כל חלל העולם שמחוץ לעגלה. רק חחתן לא רצה לזוז ממקומו שעל-יד כלתו. כי בעקב היין-השרוף, שבלע ביום זה. הרגיש עתה כובד גדול בכל אבריו וקוה. שהעגלון יתחשב עמו כעם חתן וירשה לו להשאר בעגלה פנימה.

אולם אך הרגיש העגלון, שהחתן בושש לרדתי נגש מיד אל דספסל האחרון ונתן עליו בקילו:

- בכקשה, אדוני החתן! אבות-הכלה צוו עלי במפגיע, שלא אשאירך לבדך על-יד כלתך אף רגע אחד. ומכיון שהכל יורדים כאן, מיכרח אני להוריד גם את ככידך דברי-העגלון הגיעו גם לאזניהם של שאר הנוסעים, שעמדו בכנופיה למטה, ומיד פיצו רובם בצחוק רם, ואחדים מהם אף התחילו זורקים לתוך דממת-הלילה הלצות נסות.
- אל תמיט -- לך! רד מהר! -- דחפה שיינדיל את חתנה בבושה וכעס: -- אל תמיט עלינו חרפה!

החתן נאנח והתחיל יורד כשהוא מתאמץ בכל כחותיו שלא ליפול.

העגלון שרק והצליף בשוטוי העגלה זזה בתנודה חזקה והסוסיםי לאחר שהרגישו בדבר. שמשאם הוקל הרבה. התעודדו והרחיבו את צעדירם. מתחלה נסו הנוסעים להתחרות בסוסים ולהלך יחד עם עגלתם. מאחוריה או לצדו: אבל עד מהרה נוכחו, שעליה מהירה כזו אינה לפי כחם ורתחילו מפגרים יותר ויותר, עד שלסוף נעלמו לנמרם בחשכת הלילה. רק בנימין, שעבר בדרך זו בפעם הראשונה בחייו ושהיה חושש, שמא יתעה בחשכה.—התאמץ בכל כחותיו שלא לפגר ושלא יגדל המרחק בינו ובין העגלה, שהלכה לפניו. כוכבי-השמים עזרו לו אף הם באורם החור להבחין קצת את הדרך שהלבינה משני צדריוי ואת הגוש השחור של הדיליו'אנס, שהתנהל קדימה בשריקות, בצפצופים וברעש גדול. הדרך עלתה והתפתלה על רוכסי=הרים, ומשני צדיה רבצה תהום שחורה ועמוקה. שרק לעתים רחוקות בקעו מקרבה אורות בודדים וגם געית=בהמות, סיסנים של ישוב בני=אדם. אבל דוקא סימני=הישוב הרחוקים האלה העמיקו את הרגשת הבדידות הגמורה. שתקפה את נפישו של בנימין כליל=אופל זה, ואותם הגענועים הנושנים.

הספוגים עצבות קשה ומרה. שדומה כאילו הרפו ממנו בראשית צאתו לדרך: שבו עתה לענותו ולאכיל את לבו בכל פה...

### VI

בנימין היה יליד אודים ה, בן להורים אמידים, שנתברכו בבן זה לפתעה פתאום, לאחר שהולידו הרבה בנות וכבר התיאשו מבנים זכרים כמעט לגמרם. אבותיו ואחיותיו הגדולות אהבודו אדבה עזה עד מאד; וגם לאחר שגדל הילד והיה לנער עדיין היו אחיותיו מנטלות אותו ומנשקית אותו כילד קטן. גם החברות, שהיו באות אל אחיותיו, היו כילן מתאהבות בעור-פניו העדין והרך ובעיניו החולמות, והיו מושיבות איתו על ברכיהן ומחבקות ומנשקית את הילד היפה בלי הרף.

הנער היה בורח מברכי-הצעירות אל חבריו בני-גילו, וכשגדל נמשך אחר חבריו אלה גם אל האגורות המדיניות החשאיות, שנתרבו אז בין בני-הנעורים שכאודיסה. סוף דבר היה—שבנימין נתפס בתור מפיץ פרוקלאמאציות נגד השלטין, ורק אחר עמל רב ומתנת-שוהד הגינה עלה בידי אבותיו להבריחו לארץ-ישראל. כאן היו לאביו של בנימין, שהיה מזקני חובכי-ציון, הרבה ידידים ומכרים, שקבלו על עצמם לדאוג לנער ולהנעים עליו את ימי-גלותו מבית-אביו.

הארץ קבלה את פני הצעיר הזר בפנים זועפות: מיד לאחר שהגיע אל החוף נתבו על ראשו גשמי-החורף העזים והבלתי-פיסקים. הנער דוכרח להסגר בבית לכמה ימים. וכשישב גלמוד ומשמים בהדרו והסתכל בשמי-הסגריר שבחוץ, גדמה לו לפעמים, שעריין הוא כלוא בבית-האסורים שבאודיסד. ואף כשנראו מבין מפלשי־העבים קרני השמש הארצישראליות, שעטפו את כל הארץ הרוויה והרעננה בזוהר אין-קץ, עוד היה מצב-רוחו של בנימין מדוכא עד מאד: הארץ היתה זרה ומוזרה לו, וגם החברה, שמצא בה, לא התאימה לרוחו, וכל חייה הקמנים והמצומצמים נראו בעיניו עלובים ומשועממים.

דגעגועים הביתה, שתקפוהו מיד לאחר שהפליג בספינה מאודיםה, התגברו בלבו מיום ליום, עד שלסיף התחילו לענותו קשה ולהדריכו מנוחה ביום ובלילה. לשוא התחנן הגער במכתביו אל אכותיו, שיתנו לו את האפשרות לחזור לעיר-מולדתו. אכיו הודיעהו בהחלט, שדבר זה הוא מן הנמנע; עדין לא נשתכחו מעשיו הראשונים ויש שאלת עבידת-הצבא, ועוד. אך כל נמוקיו של האב לא הועילו להשקים את לבו של הבן, שהיה מוכן להקריב את כל חייו, ובלבד שיזכה שוב ללטיפת-אם ונשיקות-אחות, שערגה לון נפשו הצעירה כארץ-ציה לרסיסי-טל.

לאט לאט התחילה מקננת בלבו של בנימין עצבות קשה. דומה כאילו כל באים עולם נדברו יחדיו להרחיקו לנצח מכל היקר והקרוב לנפשו. לכל אדם, שפגיש ברחובותם יפו או במושבות, היתה איזו טינה בלבו למפרע: כל אחד מהם נחשב בעיניו כשותף לאותם האנשים, שיצרו את התנועה המשונה של שיבת-ציון, שבהשפעתה נשלח גם הוא ארצה־ישראל.

ובימי־הקיץ החמים והמחניקים, שבאו לאחר עונת־הגשמים, התחיל בנימין לקרות—

. זעד מהרה חלה במצלאריה קשה. על-פי פקודת הרופאים הובל בנימין, שהיה מושל בחום של ארבעים מעלה. ברכבת לירושלים, ומיד נתקבל לבית=החולים. אף-על=פי שהמאלאריה בצורתה החריפה סרה ממנו עד מהרה, נשאר עוד בבית=החולים כששה שבועות. עד שהחלים והבריא לגמרו.

וקודם שיצא מבית־החולים קבל מביתו מכתב ארוך, שבו נשתקפה דאגתם המרובה של כל בני־דמשפחה למצב בריאותו, ואביו בקשהו, שילך מיד אחר שיבריא למושבה נ' שעל־יד יפו, ובה ישגיח אחד מן האכרים על כלכלתו ויספיק לו את כל צרכיו.

בנימין, כשהתהלך עתה לבדו בחשכת הלילה מאחורי הדיליז'אַנס. העלה על לבו את כל דברי המכתב מלה במלה. כמה גדול עכשיו המרחק בינו, המטפס לבדו בחצות־הלילה על הרי־יהודה, ובין כוחבי־המכתב. היושבים בארץ רחוקה, מעבר להרבה הרים ועמקים ומעבר לימים גדולים', — כה הגה בנימין ברוח נכאה, והרגיש את עצמו כל־כך נשכח וערירי, עד שנדמה לו רגע, כי לעולם, לעולם לא יאיר עוד חשכו. שהאפיל עליו בלילה זה. לעולם לא יראה בן־אדם ולא ישמע את קולו. . .

לסוף לא יכול עוד הנער לשאת את הרגשת הבדידות הכבדה. נפשו כמהה לקרבת איזו נפש זולתו. אז נשא הנער את עיניו לעגלה. וכשראה, שנתרחקה בינתים הרכה, התחיל להחיש את צעדיו כדי להשיגה.

### .VII

קשקוש-האופנים המונוטוני. שנלוה כל הדרך להרהוריו של בנימין, פסק פתאום. לצמרו. העגלה הגיעה למרום אבו־גוש ועמדה לחכות לנוסעים, שפגרו אחוריה. העגלון, שהתהלך כל הזמן רגלי מאחורי סוטיו. נתעשף עתה בגלימתו וישב לו לנוח בצדי= הדרך כשיריו אוחזות במושכות=הסוסים.

בנימין הקדים בשעת=העליה לשאר הנוסעים. על-כן השיג את הדיליז'אַנס קודם לכולם, ובתנועה קלה ומהירה קפץ ועבר לתוך העגלה וישב על מקומו. למרות החשכה, שהאפילה בפנים=העגלה עוד יותר מבחזץ, הבחינו עיניו של בנימין לצד שמאלו את צלה של שיינדיל. שישבה עכשו דומם כמאובנת, וגם לאחר שישב בנימין על ידה לא נעה ולא זזה, כאילו לא הרגישה בו כלל. אף-על-פי-כן שלמה בלבו של פנימין הכרה ברורה, ששכנתו חשה בישותו ומהרהרת בו, כמו שגם רגשותיו והרהוריו שלו נתרכזו עכשיו רק בצל דומם זה, שישב לשמאלו. ולהרגשה משותפת זו נוספה גם ההכרה המחרידה והנעימה כאחד, שרק הם השנים מתיחרים כאן במקרה זה על יד ושאין שום מבט יכול לחדור אליהם דרך האפלה הכבדה, ששלמה בפנים העגלה הדיקה.—ומתוך כל אלה התחילו נרקמים בפנים־נפשו של כל אחד מהם מאוים מוזרים וערפליים ונוצר מצב נפש מיוחד של צפיה הדדית מתוחה ורומטת...

בחוץ שלמה הרממה הכבדה של חצות-לילה. רק לעתים נשמעה היבבה החרישית של רוח-הים הקרירה, שנשבה בין חורשות הזיתים הנמועים משני צדי-הדרך והנראים

מרחוק כצללים ענקים. פה ושם הופיעו מכין הצללים האלה ניצוצות מוזרים, שזעו זנעו ממקום למקום. ופתאום בקע את האויר משמאל לדרך קול אנקה פראית. פולחת פליות ולב:

- אוֹהַהַ! אוֹהַהַ!".

ביבבות מחרידות. ביינות החוו החזיקו אחרי הקול הראשון עוד עשרות קולות מיללים ביבבות מחרידות.

"אוי לי! מה זאת ""—פרץ קול-פחדים מגרונה של שיינדיל ובתנועה אינסטינק-טיבית מהירה נלחצה אל בנימין, כמבקשת ממנו מגן ומחסה.

אל תפחדי!—השיב בנימין והעביר את ידו על כף ידה של שיינדיל. כדי להרגיעה:—אלה הם קולות תנים ואיים קטנים.

שינדיל לא נרגעה כלל, וכשהוסיף בנימין ללמף בידו את ידה של שכנתו הרגיש, שזו רועדת בכל אברי=גופה. כתפה הרכה, שנשארה דבוקה אל כתפו, היתה מדעזעת מרגע לרגע. ועד מהרה התחיל גם בנימין מרעיד ומרתת...

קר מאד, -- הביע בנימין לאט כדי לכסות על מבוכתו והתרגשותו.

שיינדיל לא השיבה כלום. וכך נשארו רגעים אחדים דבוקים זה בזה ושקועים בדומיה עמוקה. מבחוץ הוסיפה הרוח ליבב חרש בין העצים ובעגלה פנימה נשמעו רק נשימותיה של שיינדיל, שנעשו כבדות יותר ויותר עד שלסוף התחיל בנימין להבחין ובכירור גם את דפיקות-לבה החזקית. שנתערבו בהלמות-לבו...

מאחורי העגלה נשמע הד של צעדים—ומיד נרחעה שיינדיל לאחוריה מעל בנימין ישבה בקצה השני של הספסל. מתוך תהום חשכת-הלילה התחילו מופיעים זה אחר זה כל שאר הנוסעים. שכשראו את הדיליז'אַנס עומד ומצפה להם החישו צעדיהם להגיע אליו, עלו עליו בחפזון וישבו איש איש על מקומו. כשהם נושמים בקושי מרוב עיפות. התנה של שיינדיל הגיע באחרונה. הרוח הקרירה שנשבה בפניו כל שעת הליכתו רגלי, והטל הרב, שירד עליו והרטיבהו עד הכתונת, הועילו להפיג קצת את שכרונו. אף על פייכן, כשהגיע לעגלה, לא היה יכול לעלות עליה בכחות-עצמו, ורק לאחר ששיינדיל הושיטה לו את ידה מלמעלה וגם העגלון בא ותמך בו מלמטה, התחיל מטפס ומטפס. מאמץ את שארית כחותיו, עד שלסוף עלה וישב באין-אונים על מקומו. הקור והרמיבות. שלא הרגיש בהם בשעת־הליכה, התחילו עתה להציק לו הרבה. .קר לי! קר מאד!"-- דובבו שפתיו. והוא נחכוץ בכל גופו ונלחץ אל כלתו. שאר הנוסעים התחילו אף הם להתלונן על הקור, שגבר כאן, על ראש-ההר ביותר, העגלון השיב על זה, שעצתו היא להוריד את כל הווילונות ולסגור את כל העגלה מכל הצדדים כדי שלא יומיף המל הסמיך והקר, שמלא את כל חלל העולם כעין-ערפל כבד, לחדור לתוך הענלה פנימה. הנוסעים מהרו לעשות כעצתו, ומיד השתררה בעגלה אפלה כבדה, עד שבנימין לא היה יכול עוד להבחין אפילו את צללי שכניו היותר קרובים שישבו לשמאלו.

חעגלון הקיף פעמים אחדות את עגלתו מבחוץ, להוכח אם הכל נכון על מקומו, ואחר-כך ישב על דוכנו, הצליף בשומו ודפק בסוסיו. העגלה נזדעזעה, ולאחר רגע התחילה בולעת במרוצתה הקלה והמהירה את כל נפתולי הירידה ל ואַ די ע ל י עיניו של בנימין לא ראו עוד כלום. אבל אזניו הקשיבו מתוך רעש־העגלה איזה רחש חרישי ומשונה לשמאלו ורשרוש־בגדים בלת־פוסק... ולסיף נשמע ברור קול־לחשה הזועף של הכלה:

- חדל ממני! הלא בין אנשים אנו יושבים! מוטב שתישן ותחפכח קצת!
החתן נכנע לכלתו ירד מן הספסל ולמטה וישם נתקפל ושכב על הכסתות,
שהיו מונחות בין רגליה של שיינדיל ורגליו של בנימין. שיינדיל כסתה הישב את
חתנה בשמיכות. כדי שלא יתקרר, ועד מהרה הודיע קול נחרתו הקצובה, שכבר
שקע בשני עמוקה ושלוה.

### .VIIT

מרוצתו המהירה של הדיליז'אַנס ביחד עם רעש־אופניו וצלילי־פעמוניו המונושוניים נסכו רוח-תרדמה גם על שאר הנוסעים. בשעת עליתם ברגל אל פסגת אבו־גוש גתיגעו ונתרשבו אף הם, ועל־כן עכשיו, לאחר שנתחממו על-ידי ישיבה צפופה זה על־יד זה בעגלה הסגורה, שקעו כלם בשנה עמוקה, מסתמכים איש על חברו או על סמוכות-הספסלים שמן הצד ומאחור. בנימין הרגיש אף הוא, שראשו נעשה כבד עליו. הוא תמך אותו בידו השמאלית, שנשען בה על גב הספסל שמאחוריו. מכובד־התרדמה לא היה יכול עוד לשבת ישיבה ישרה, ולאט־לאט התחיל גופו להשתרע על גבי הספסל כשראשו פונה לצד שמאל, ואף רגליו מורדות לממה. עם כל תנודה חזקה של הדיליז'אנם היה בנימין מקיץ ומתעורר קצת; אך לאחר רגע שוב היה עוצם את עיניו ושוקע בשנה אי־שקטה. שבה עלו מחיך נפשו העיפה והרצוצה חלומות ערפליים ומשונים: תמונותיהם של בני-ביתו היקרים והרחוקים נתערבו בחלומותיו אלה בתמונתה של שיינדיל שכנתו, שנראתה לו בכל הדר־יפיה הרענן, כשהיא מגשת לו כוס־יין ולוחשת לו בחבה ובצחוק: "שתה נא אדוני! לחיים! לחיים!"

שיינדיל עדיין היתה אז ערה: מאז נגעה בה ידו של בנימין באה עליה איזו אי־מנוחה משונה. עד מהרה נעור בה גם פחד גרולי פחד ממיר ואינסטינקטיבי מפני עצמה. ועל־כן התאמצה שלא לעצום את עיניה ולא לתת תנומה לעפעפיה. אולם מרגע לרגע גברו לַאותה הגיפנית והרוחניתי כחית-נפשה עזבוה. גופה היגע והחלש התחיל אף הוא להתנדנד הנה עם כל תנודות-העגלה ושערות־ראשה 'נתפזרו, עד שלסוף התחילה אף היא גוחנת על גכי הספסל כשהיא נומה יותר ויותר לצד ימין.

העגלה נתקלה במרוצתה המהירה במהמורה גדולה ועמוקה; ואף אם עברה אותה במיסה אחתי התנודרה באותה שעה תנודה עצומה כל-כך. עד שנזרעזעה כולה וזעזעה בכח גם את בנימין, שנעור כולו וזמן מרובה לא עוד היה יכול לשוב לתרדמתו. שאר הנוסעים נעורו אף הם והשמיעו אנחות בודדות. רק ההחן לא פסק אף רגע מנחרתו

הקצוכה והשלוה. ולפתע פתאים, כשחזר בנימין ועצם את עיניו, הרגיש, שדברי מה קל ועדין נונע ולא-נוגע בראשו ובאזניו. לבו של בנימין התחיל הולם בחזקה... ואך הפנה את ראשו—וגל גדול של שערות רכות וריחניות כסה את כל פניו... התרגשותו של בנימין גברה מרגע לרגע... הגל של שערות-הקסם גדל בינתים והתחיל נע וזע הנה והנה לפי תנודות-העגלה כשהוא מרפרף על פיו ושפתיו של בנימין: שפתי-בנימין התחילו אף הן נעות, נוגעות ולא-נוגעות בשערות, ומנשקות אותן נשיקות קלות ומהירות. השערות קרבו יותר ויותר עד שעמפו את כל ראשו של בנימין, שלא פסק מלנשקן כשלבו דופק בחזקה, מהסס ומרתת, ושואל בחרדה: "מה יהיה, אם כלה יפה זו, שמכובד תרדמתה נומה עכשיו ראשה לצדי. תתעורר פתאום ותרגיש בנשיקותי אלו ?" — ושיינדיל הרגישה כדבר. שראשה נתקרב אל ראשו של בנימין, ואמרה לז ז

ממקומה. אלא שמרוב עיפות ומכובד תנומה לא עצרה כח להרים את ראשה...
וכשחשה במגע-שפתיו הראשון של בנימין, חזר ודמדם בה הרעיון, שצריכה היא
להתרחק ממנו; אבל מיד שמפה את כל גופה איזו לאות מתוקה ומשונה. שלא יכלה
עוד להתגבר עליה... "הן אני רק חולמת כל זה", — השלתה שיינדיל את נפשה
הַכְּלָה – והיסיפה לנמות ימינה, כאילו ערנה להתמכר לגמרה לבן-לויתה הצעיר...

בנימין נעשה אמיץ יותר ובלב מלא חרדת=גיל הזיז עצמו לצד=הנערה. שלב את ידו בין קווצות-שערותיה, הרכין את ראשו אל ראשה, הקריב לאט=לאט את פניו אל פניה. ולאהר שהיה של רגע קל, שבו נסה לעצור בעד נשימתו הכבדה והתכופה ולכבוש את סערת=רוחו הגדולה, —התחילו שפתיו הלוהטות תועות ומרפרפות על פני מצחה הזך ועיניה העצומות, ומשם ירדו אל לחייה הרכות והעדינות, שהוצתו אף הן באש=שפתיו של בנימין... את כל חום נעוריו הרעננים, את כל געגועי לבו הרך והבודד ואת כל כליון נפשו הכמהה לאהבה.—את כל אלה הערה בנימין לתוך נשיקותיו האלמות. לסוף פגעו שפתיו בשפתי שיינדיל, שנעו קצת אף הן,—ומיד נצמדו זו לזו שתי הנפשות הצעירות והעורגית בנשיקה אחת ארוכה ועמומה—נשיקת האהבה הראשונה...

לרעש=האופנים וצלילי=הפעמונים המונומוני נלוה פתאום רשרוש קל בעגלה פנימה—ומיד נתקה הכלה משפתיו של בנימין... בנימין, הרגיש בדבר, שהכסתות המונחות לרגליו מתנועעות קצת. עם כל תנודה חזקה של הדיליז'אנם התחיל החתן להשמיע אנחות עמומות וחנוקות. לאחר זמן־מה ירדה הענלה אל הואדי. דרכה נעשתה יוהר ישרה, ועל־כן לא הוסיפהי עוד להתנודד בחזקה. החתן חזר ונודם וקול=נחרתו, שנתלוה באיזה קול־שריקה מיוחד, חזר ונשמע מקצה=העגלה ועד קַצֶּהָ. שאר הנוסעים ישנו אף הם את שנתם המתוקה ונחרתם מלאה את כל העגלה. דומה, כאילו כל נוסע מתחרה בחברו בקול-נחרתו. רק העגלון לא נתן שֵנה לעפעפיו, וכדי לגרשה לגמרה. פתח בקול צלול ולבבי בשירה-אהבים ערבית, שהתאימה מאד בקצב האָמי ובחדגוניות של הנעימה שלה לאותם של קשקוש=האופנים וצלילי פעמוני=הסוסים. וקירות-הואדי הזקופים ענו אף

הם בהדם למנגינת העגלון ושירת-עגלתו.

אין לך דבר. שיעורר געגועי-אהבה בלב בודר ומשמים, כשירה ערבית גלמודה בליל-קיץ דומם וישקט. לבותיהם של בנימין ושיינדיל נמשכו זה לזה מחדש בכח-איתנים והם התקרבו זו אל זה לאמ-לאט עד שנגעו שכם בשכם. וכשחזרו שערותיה של שיינדיל לרפרף על פניו של בנימין, לפת זה בידו השמאלית את ראשה והתחיל מחליק בשפתיו על פניה ושפתיה ומלטף בכף-ידו הרועדת את לחייה וחלקת-צוארה, כאומר לשפיך בנשיקותיו ולמיפותיו אלו את כל רוך לכו הצעיר ואת כל עדנת נפשו התמימה... כשכורה ולא מיין נטתה מסנו ונמשכה אליו שיינדיל, עד שלסוף גלחצה אליו בגיפה הצעיר, לבותיהם הולמים והם טובעים יחד בים של עליצות-נצח ואושר אין קייי.

## .IX

אחר חניה ארוכה של שעות אחדות בחאן" של ב א ב - א ל ב ז ד יצא הדיליו אַנס מבין הרי-יהודה אל מרחב הש פ ל ה . האפל הכבר, שישרר כל הלילה בפנים-העגלה, התחיל מְחֲוֹיר קצת. דרך חרכי-הווילונות וסדקי-התקרה של העגלה התחילו חודרים אליה זרמי-אור כהים וחלשים, שכמעט לא נראו לעין, ועל-כן לא עצרו כח לגרש את החשכה ורק סמנו במקצת את צללי-הנוסעים ואת מצבי-גופיהם המשונים, שבהם היו יושבים או שוככים ומתנמנמים. בנימין הציין מבין הווילונות שמאחוריו והתבונן אל המזרח: מאחורי האופק ההרֶרי הגבוה, שנסתמן שם, התחיל עולה עמוד-השחר; וביחד עמו עלה במזרח גם חרמש-הירח של סוף החודש. וקשה היה להבחין, אם האור החור. שפשט בעולם, עור בא ממאור-הלילה, או אם כבר הוא מנבא את הולדת היום החדש. מזג-האויר נשתנה: רוח-הים פסקה, ועד מהרה מהר האויר מכל ענני-הטל ונצמלל כבדולח. רק בחריצי-העמקים, שנראו בין ההרים, עדיין נחה שכבת-המל הלבנה.

בפנים-העגלה קמה תנועה. פה ושם התחילו הנוסעים, שנתיגעו מטלטולי הנסיעה בלילה. להתאנה ולהסתוכב הנה והנה. אחדים התעודדו לגמרם, זקפו את ראשם והדליקו טיגרות. גל הכרים והכסתות, שהפריד כל הלילה בין רגליה של שיינדיל לרגליו של בנימין. התחיל אף הוא להתנועע ולהשמיע המון אנחות חנוקות וקולות-גמגום צרודים: פיף-סוף התעורר החתן משנתו והרגיש, שהוא הולך ונחנק מתחת לספסל מחוםר אויר ושכל אבריו נתאבנו מן השכיבה המכווצת והבלתי-מבעית. הוא הוציא את ראשו מבין השמיכות והכרים, פקח את עיניו, נזדקף וישב באנחה ככדה על מקומו הקכוע שעל הספסל, בין כלתו ובין בנימין.

─ למה תתגלה בפעם אחת ₹ הלא תתקרר : ─ העירה לו כלתו בדאגה רבה ─ ומהרה לכסות את כתפיו במעילו העליון.

אור-הבוקר הלך וגבר יותר ויותר. הצפרים נעורו ופתחו בקול צפצוף רם ועליז, שחדר גם לתוך הענלה פנימה ועורר בלבותיהם של הנוסעים געגועים למרחב. הווילונות

של הענלה הונפו ולעיני הנוסעים נתגלה המישור הגדול והרחב של עם ק = ה שר ון. משני צדי הדרך נראו שדות של דורה גבוההי שעמדה בעצם בשולהי וביניהן ומאחריהן השחירו המון שדות חשופות, שהיו מכוסות רק פה ושם קש צהוב ודלול, —שרידי השעורה והחשה. שכבר נקצרו- אחד מן הסיחרים הספרדיים התחיל לחקור את הפלח בדבר מצב היבול של השנה ומחירי-התבואות, ועד מהרה הקיפה שיחה זו. שהתנהלה בקול רם ובהתעוררות, את רוב הנוסעים בעגלה. רק בין היושבים על הספסל האחרון שלמה דומיה: החתן ישב דומם על מקומו, נם ולא בנם; הכלה משמשה בכלים ובסלים, כדי להכין את ארוחת בהבוקר, ובנימין התבונן אליה מן הצד, שמר את כל תנועותיה, ובלבו הסועד המון הרהורים ומחשבות:

ייםה אומללה נערה יפה זו, שנמכרה לשפחת-עולם לאברך הדיום וזה! חייב אני להצילה מידיו, כל עוד לא עבר המועד! הלא היא את כל לבה מסרה לי בלילה נפלא זה!" — — —

עיניו של בנימין התחילו רורפות אחר שיינדיל ומבקשות להפגש במבמ-עיניה:
רוצה היה להביע לה את כל מה שחש והרהר אותה שעה, ובטוח היה, שבמבט אחר
בלבד יוכל להגיד לה את הכל... למרות כל השתדלותו לא עלה דבר זה בידו.
שיינדיל הפנתה כל הזמן את ראשה לצדדים או למטה, אל החפצים, ולא פסקה אף
רגע מלהתעסק ולטפל בהם. כשהיה בנימין רוצה לפנות אליה באיזו שאלה או הערה,
היתה מעמדת פנים של אשה עסוקה מאדי שאינה שומעת כלל מה שמדברים אליה.
בנימין הרגיש יותר ויותר, ששיינדיל משתמשת ממנו בכזונה, ובחשבו, שהיא עושה
זאת רק מתוך פחד מפני חתנה או משום שהיא מתביישת להבים בפניו אחר כל מה
שעבר ביניהם,—התחיל מתרגז יותר ויותר על פחדנותה וביישנותה היתרה.

בינתים הוסיפה הכלה למפל בארוחת-הבוקר, שהכינה לעצמה ולחתנה. ועד מהרה הרגיש בנימין, לתמהונו הגדול, שיחסה של שיינדיל אל חתנה נעשה הרבה יותר קרוב ואינמימי ממה שהיה בראשית-הנסיעה: היא הפרישה לו את החלקים היותר טובים שבמאכלים ובקול ענוג ורך דברה על לבו בלי הרף, שייטיב לאכול כדי שלא יחלש שבמאכלים ובקול ענוג ורך דברה על לבו בלי הראשו להוכח אם לא הזיקה הנסיעה בלילה למצכ-בריאותו. בלבו של בנימין התלקחו רשפי קנאה עזה. אבל הם כבו מיד כשזכר כמה התרפקה עליו שיינדיל זו באישון-לילה. ברי היה לו שכל יחסה הטוב הנוכחי לחתנה אינו אלא אחיזת-עינים בלבד ובסתר-לבה שונאת היא את החתן תכלית שנאה, ורק אותו את בנימין, חיא אוהבת אהבה עזה ונאמנה. עדנת הבוקר הרענן וריחות השדות והכרמים הוסיפו להעיר ולעורר בלבו של בנימין את רחשי אהבתו לבת-לויהו היפה, ובנפשו גמלה החלטה גמורה לשמור את עקבות החתן והכלה עד שיסורו אל ביתם. לבוא אחר-כך בסתר בדברים עם הכלה ולברוח עמה יחד לקצוי-תבל...

 $<sup>\</sup>cdot X$ 

אוי לי 1 מה לך. חיים ? חיים 1-נועקה הכלה פתאום ונחנה אל חתנה,

שעצם את עיניו, פער את פיו לרוחה והוריד באין אונים את ראשו על גבי הספסל. כל הנוסעים פנו לאחור הציצו בפחד אל פני החתן שנתכסו חורון-מות, ואל כל גופו הכחושי שהיה משלשל בחזקה הנה והנה עם כל תנודת-העגלה.

- עמוד! עצור בסוסיך! -- קרא אחד מן הנוסעים אל העגלון -- ומיד עמדה -- העגלה תחתיה.
- מים! הבו מים!—צוחה שיינדיל בקול קירע לבכות; למזלו הרע של החתן לא נמצאה בעגלה אף מפת-מים.
  - יש לי בקבוק יין, -- הודיע האכר
- תן! תנהו הנה! —קרא בנימין, חשף את הבקבוק מיד האכר, הוריד מעליו במכה אחת את פקקו ביחד עם צוארו. וזרק מן היין על פני החתן המתעלף, ואחר יצק מעט מן היין גם לתוך פיו הפעור. מיד פיצה מלבו של החתן אנחה עמוקה ועיניו נפקחו.
  - ם מה לך. חיים, מה לך ? -- שאלה הכלה שוב-
- אני מרגיש את עצמי רע מאדי השיב החתן: —הורידוני מן העגלה ואנוח אני מרגיש את נשמתי. קצת. נסיעה זו נפלה את נשמתי.

בנימין קפץ מן העגלה לממה והושים את ידיו אל החתן. שיאחז בהן וירד. אבל כאן התערב העגלון והודיע בהחלט. שלא ירשה בשום אופן לחתן לרדת.

מה נעשה כאן, באמצע-הדרך ? — מען העגלון: — כלום אפשר לעכב כאן, במדבר זה. את כל הנוסעים בגלל אדם אהד ? — מושב לאדוני החתן, שיתאושש ויתחזק קצת; בקרוב נגיע ל רמל ה, שם יש בית=מלון יהודי, ובו יוכל לנוח כאות נפשו. — בכן סע! סע מהר! — צותה הכלה.

הענלה זזה ממקומה. הסוסים, שנחו בינתים, החישו את מרוצתם, ולאחר זמן קצר נראו מאחורי אחד מנפתולי הדרך מגדליה וראשי=בניניה של רמ לה כשהם מזהיבים ומבריקים באור=החמה, שיצאה זה עתה על הארץ בכל יפעתה והדרה. לפני שערי העיר הוכרח העגלון לעצור קצת במרוצת=סוסיוי כי פגע בעדרה הגדול של העירי שיצא לרעות בשדות הקצורות שעל=יד הדרך. לסוף עמדה העגלה על יד המלון היהודי שברמלה—ומיד הקיפוה פרחחי=הרחוב וגם פלחיות אחדות והתחילו מטרידים אה הנוסעים ומציקים להם בבקשות ותחנונים. שיקנו דברימת מסליהם המלאים פירות וירקות. העגלון ובנימין קפצו למטה, הורידו את החתן החולה מן העגלה ונשאוהו לאט-לאט אל בית-המלון; הפרחחים והפלחיות, שעמדו ברחוב, נבהלו מאד כשראו את החולה הנשא על כפים ונסו איש לעברו; אלא ישמיד ישבו בהמון גדול הרבה יותר והתחילו לצור על כל החלונות והדלתות של המלון, לדעת מה קרה ל"יהודי המסכן". הכלה נכנסה אף היא אל בית-המלון כשהיא בוכה ומבכה את מזלה. ברם שאר הנוסעים נשארו יושבים בעגלה. הם המלון כשהיא בוכה ומבכה את מזלה ברם שאר הנוסעים נשארו יושבים בעגלה. הם חששה שמא חלה החתן באיזו מחלה מתדבקת, ופחדו מפני קאראנטינה". בעל-המלון, שהיה חושש אף הוא, שלא יבולע לבית=מלונה הבהיל מיד את הרופא, וזה הודיע שהיה חושש אף הוא, שלא יבולע לבית=מלונה הבהיל מיד את הרופא, וזה הודיע לאחר בדיקה קצרה, שכל המקרה הוא רק תוצאה של עיפות וחולשת־עצבים, ולאחר

שיבלע החתן אבקה זו שרשם וינוח שעות אחדות במטה יוכל לנסוע הלאה ליפו.

בנימין התנדב ללכת לבית-המרקחת ולהביא את האכקה. העגלון הודיע בינתים לחתן ולכלה, שאי-אפשר לו לעכב בשבילם את כל הדיליז'אנס: בעוד שעתים ושלשי לאחר שיושב לחתן. יוכלו לנסוע הלאה באחד מן הדיליז'אנסים של רמלה. החתן והכלה הסכימו לכך, בתנאי שישאירו להם גם את בנימין, שיהיה להם לעזר אם יקרם שוב, חם ושלום, איזה מקרה רע בדרך שבין רמלה ליפו. אז פרק העגלון מעגלתו את כל החפצים של שלשת הנוסעים והכניסם לכית-המלון, ולאחר שביך את החתן ברפואה שלמה חזר אל הדיליז'אנס. שאר הנוסעים ברכו אף הם את החתן ברפואה שלמה ומהירה ולאחר רגעי־מספר נעלמו כולם מן העין.

את החתן הכניסו בעזרתו של בנימין לחדר צדדי, השכיבוהו על מטה רכה והושיבו על ידו את הכלה לשמרו ולשרתו. בנימין יצא אל החדר השני וישב לאכול את ארוחת=הבוקר שלו. מיד נגש אל ו בעל-המלון—יהודי ירושלמי טפוסי—, הסתובג על ידו במבוכה הנה והנה ולסוף אמץ את לבו והתחיל מגמגם בלחש:

כלה מסכנה... כמה מסירה זו לחתנה וכמה היא מצמערת עליו!.. אל יעזבנה כבודו במצב כזה לבדה... יכנס-נא אליה וידבר על לבה. שתבוא לשעים דבר-מה...

דבריו של בעל-המלון העירו משום מה בלבו של בנימין הרגשה של בחילה. מוף-סוף צריך לברר את היחסים שביני ובין שיינדיל. — אמר בנימין לנפשו. בשעה שקם מעל השולחן לחזור אל חדרו של החתן: — עד מתי תוסיף להתחפש ולשחק את משחקה זה ב,,חתן: כלה ?" —

לפני דלתות החדר שלא היו סגורות לגמרה. עמד רגע כמפקפק: הידפוק אם יחדל ?—מוף-פוף אחז בלב רועד ומהסס בידות=המנעול, פתח לאט-לאט את הדלת—זנכנס.

בחדר שרר שקט גמור. החתן שכב בממתו. שקיע בתרדמה עמוקה, וכדי שלא יפריע אור-היום את שנתו כסו את החלונות בווילונית עכים, שהאפילו קצת על כל החדר. הכלה ישבה על כסא על-יד ממתו של חתנה, ומתוך עיפות והתרגישות הורידה את ראשה על גב הכסא. תמכתו בשתי ידיה ונרדמה את היא.

ראה בנימין תמונה זו—ולבו התחיל דופק בחזקה. עד שהוא חשב להתעלף:
הגיע הרגעי שצפיתי לו:
דבר הנער אל נפשו:
אלחש באזניה את הכל, את הכל!"

ביד רועדת סגר בנימין את הדלת אחריו והתחיל מתקרב אל שיינדיל כשחוא ציער על בהונות-רגליו... אולם דפיקת-הדלת הנסגרת העירה את שיינדיל כרגע, והיא הרימה את ראשה לראות את הנכנס. וכשהרגישה בהבעת-פניו המיוחדת של בנימין, שהלך וקרב יותר ויותר בלי להגיד דבר, נבהלה וקמה באופן אינסטינקטיבי מעל הכסא, עמדה מאחורי מטת חתנה, וכדי לכסות על מבוכתה ופחדה הזמינה את בנימין לשבת.

בנימין נכוך אף חוא, האדים כולו, הוריד את עיניו. ואחר רגע של דממה כבדהי שבו התאמץ להבליג על מבוכתו וחרדת-לבו. התחיל מגמגם בהתרגשות:

- .. שמעי-נא. שיינדיל... רוצה אני לדבר עמך.
- מה יש לך לדבר עמי? -- שאלתו הכלה בקול במוח ובמון קשה ודוחה.

בנימין נחבלבל עוד יותר ולשונו כאילו נכרתה מפיו. החדר וכל הכלים שבו החזילו לנוע ולחוג בעיניו, וברכיו התחילו כושלות, עד שהוכרח להאחז בידו במסעדי הכסא, שעמד לפניו. בהרגשה דומה לזו של טובע בים נשא בנימין את עיניו אל פני הנערה. אולם פניה של זו לא הביעו כלום זולת פחד בלבד, –פחד גדול של אדם, אשר יגור דבר-מה מזמן – והדבר הנורא בא.

בנימין חש פתאום, שכל עולמו נתרוקן ...

ופתאום שטף קצף אין־אונים את כל הדרי לבו, ככעסו של אדם, שהתחיל למפס על הר גבוה ופתאום דחפוהו והתגלגל למטה... והוא שנה את טעמו ואמר בקול במוח יותר:

רציתי לומר לך, שלא כדאי לי לנסוע עד יפו. יותר נוח לי ללכת למושבה מכאן, מרמלה, כי הדרך מכאן יותר קצרה.

נשתנו פניה של שיינדיל. בטחונה הגדול לא היה לה עוד-

- לך לשלום! אין אנו רשאים לעכבך, —הביעה בקרירות מעושה.
  רוחו של בנימין נפל בקרבו לגמרה.
- ובכן, שלום! לחשו שפתיו ובצעדים מהירים יצא מן החדר.
- שלום! השיבה שיינדיל כמעט בשמחה. האבן הכבדה, שהעיקה על לכה מאז הבוקר, נגולה עכשו וירוח לה-

אולם לאחר רגע, כשנשארה שוב לבדה על יד חתנה חחולה והחיר, ששכב כל הזמן במשתו כמת בלא נדנוד כל שהוא, — תקף אותה פחד אחר, שהקפיא את כל דמה, וכנסה מבית-הקברות מהרה לצאת מן החדר ולהדביק את בנימין.

בנימין כבר עמד בפתח המלון כשהרגיש פתאום ביד רכה ורועדת, שהונחה על שכמו. הוא פנה לאחוריו: לפניו עמדה שיינדיל, עמרה קרובה כל-כך, עד שהרגיש בנשימתה התכופה.

בעיניה נראו שני אגלי־דמעה גדולים, שהמפו את לב הנער, עד שנעשה רך כדונג.

אם רצונך בכך, שיינדיל, השיב לה בקול מפוים, אמתין ואלוה אתכם לא רק עד יפו, אלא אפילו עד ביתכם.

### XI.

כבר בשניצאו החתן והכלה בלוית בנימין מבית-המלון של רמלה לנסוע ליפו, כבר

הגיע חום-היום לעצם תקפוי ולא נראה ברחוב כמעט שום אדם. על־יד המלון חכה לנוסעים דיליז'אַנם חדשי שכבר נטענו עליו כל החפצים המרובים של החתן והכלה ביחד עם חבילתו הקטנה של בנימין. בתחלה העלו על הדיליז'אַנם את חחתן. שעדיין לא החלים לגמרו, ואחריו עלו גם שאר הנוסעים—ומיד הפליגה העגלה לדרכה.

במשך כל שעת הנסיעה הזו ישב לו בנימין בפנתו עצוב ומשמים. פעם בפעם העלה על זכרונו כל מה שאירע לו משעת יציאתו מירושלים, ובשום אופן לא היה יכול להבין. מפני־מה נשתנה יחסה של שיינדיל אליו מאז הבוקר. חאמנם שכחה כל מה שעבר ביניהם במשך הלילה כחלום יעוף ? האמנם רק חולמת היתה אז, כשהתרפקה עליו באהבה ? ואולי באמת לא קרה כדבר הזה כלל ואך נד מה לז כל זה בחזיון־לילה ? . . .

גם מצב-רוחם של החתן והכלה היה בשעה זו מדוכא מאד: חום-היום הגדול ביחד עם אבק-הדרכים המחניק הציקו מאד לחתן החולה והכבידו על נשימתו, שנעשתה יותר כבדה מרגע לרגע. ועד מהרה הרגיש את עצמו חלש ועיף כל-כך, עד שכל דבור נעשה קשה עליו. הכלה הוכרחה לשוב ולמפל בחתנה, בדקה פעם בפעם את ראשו הגישה לו מפות-וואַליריאן:

- התחזק, חיים, התחזק ! עודדה הכלה את חתנה: --עוד מעש ונגיע הביתה.
ואמנם, מאחורי ים-הירק של הפרדםים כבר נראו בניניה ומגדליה של יפו. לאחר
רגעי-מספר הגיע הדיליז'אנס לשכונות-העיר הראשונות, עבר ברעש את הרחוב ונכנס
אל אחד מן ה.חאנים' שעל-יד השוק.

אבותיו של החתן וקרוביה של הכלה, שהמתינו להבאים על יד ה"חאן" כמה שעות, מיד הקיפו את הנוסעים מכל הצדדים וקבלו את פני הזוג הצעיר בברכות ובקריאות של שמחה: "ברוכים הבאים !"—"מזל מוב לכם" !"—"מה שלומך, חיימקה ?", ועוד. פה ושם נשמע גם צלצול-נשיקות. אם-החתן פרצה בככי של שמחה. וכך הלך הרעש וגדל מרגע לרגע. לאחר שהורידו מן העגלה את החתן והכלה פרקו גם את הל חבילותיהם ומענו את רוכם על גב הסבל; שאר החפצים של הכלה, שהיו עלולים להשבר או להתקלקל בנקל, נתחלקו בין הקרובים להביאם בזהירות הביתה. בנימין מען אף הוא על שכמו סל אחד מסלי הכלה. כי החלים ללוותה עד ביתה החדש, כמו שהבמיח. למרות הרעש והבלבול הכללי הרגישה שיינדיל במעשהו זה של בנימין, ומיד נגשה אליו לבקשו שימסור את הכל לאחר: "למה ימרח כבודו בשבילנו כל- כך? זה יותר מדאי !"—בנימין סרב להשמי לה, ושיינדיל בקשה להוציא את הסל מידיו; עד שבאה אם-החתן ושמה קץ לוויכוח:

הניחי לו, שיינדילה. כך דרכם של הרוסים האלה: אוהבים הם לעשות חסדים — לאנשים זרים להם יותר מלקרוביהם.

ולאחר סבובים הרבה ברחובות "נוה־שלום" וחולות "נוה־צדק" סוף=סוף הגיעה כל הכבודה לביתם של אבות־החתז. זה היה בנין ערבי טפוסי בעל חצר פניסית גדולה

ובאר-מים באמצעיתה, ומסכיב לחצר—המון הדרים כודדים, גדולים וקשנים. אבות-החתן היו עסוקים בעונה זו באריזת אתרוגים כשרים על מנת לשלחם למקומות שונים למכירה, ועל-כן היתה כל החצר מכוסה שברי תיבות ופסות פשתה צהובה. שנתעופפו הנה והנה בנימין פנה אל אחד מן הילדים, שמצא בחצר, ובקשהו להראות לו את חדרם של החתן והכלה, כדי שינית שם את הסל. הילד הכניסהו לחדר קמן שבקצה-החצר. בעל תקרת-עצים נמוכה ובעל חלון עגול וקמן ומחוסר שמשות. שנשקף אל החצר. בנימין לא יכול לשאת אף רגע את אויר החדר החם וחמחניק. לבו נתבוץ בזכרו שזהו "ארמוץ" הכלולות" של שיינדיל היפה והרעננה ובן-זוגה הבלה והכמוש—ומיד יצא החוצה בחצר קמה בינתים מהומה גדולה: אנשים ונשים רצו דחופים ומבוהלים הנה והנה, דרשו מים וערק (יי"ש), סחבו מגבות וסדינים ולסוף נשמעו מתוך אחד מן החדרים הצדריים צוחות שפלחו את האויר:

-- רופא! הבהילו את הרופא!

ולאחר רגע התפרצה מאותו חדר הכלה בעצמה כשהיא כוכה וידיה על ראשה, הקיפה במבט מיואש את כל החצר כמחפשת מפלט לה. וכלי להרגיש בכנימין מהרה להתכנס לתוך החדר הקטן, שנועד לה ולבעלה. בנימין נכנס אחריה נרעש זנפעם עד מאד. ומצא את שיינדיל כשהיא מתנודדת בחדר אנה ואנה, סופקת כפיה ומקוננת בקול מר קורע לבכות:

- - בנימין תפס בירה של שיינדיל והושיב אותה על הכסא:
    - מה לך, שיינדיל? הרגעי־נא! מה קרה?
      - עדיין אתה כאן ? תמהה הכלה.

ובאותה שעה נדמה לבנימין, כאילו הבחין בקול שאלתה איזה צליל של שמהה ותקוה... אבל מיד הומיפה בקול מדוכא ומיואש שבעתים:

חתני... כלום לא ראית. בניטין ?.. חתני התעלף שוב... אמרו לי כאן, שיש לו טבע כזה: שהוא מתעלף כמעט בכל יום ויום...

לבו של הנער נשבר בקרבו: רק עתה הבין את כל גודל-אסונה של שיינדיל. רק עתה נתגלתה לעיניו פרשת כל הבלהות והענויים. הצפויים לנערה אומללה זו בחייה החדשים.

שמעי-נא, שיינדיל, בקולי! – פנה אליה בנימין בחום ובהתרגשות: – המלמי – מכאן כל עוד לא עבר המועד! חן גבול תבלי כאן בדמי עלומיך!

שיינדיל היציאה את ידה מידו של בנימין, ושוב התחילה מתנודדת בחדר אנה אנה כשהיא לוחצת רקותיה בשתי ידיה והוגה בקול כמדברת אל עצמה:....מה לעשות?... לאן אברת ?....

שיינדיל! אין לאַכד אף רגע אחד! – הוסיף בנימין לרבר על לבה בקול נמרץ: –

יותר ויותר.

בואי אחרי! במהומה זו לא ירגיש כנו איש כשנצא מן החצר... שם, בחוץ, נשכור לנו מיד עגלה מיוחדת—ועוד הערב הזה אשיבך ירושלימה לבית-אבותיך; כשיודע להם הכל, לא יסכימו אה הם להפקיר את כל חייך בידי בעל שכזה!

שיינדיל הרגישה. שכל מה שהציע בנימין נאמר מתוך כוונה מהורה ויצא מלב מהור. ורגע אחר חדרו דבריו אל לבה. זה היה רגע מכריע, רגע של דממה כבדה ומעיקה... אכל מיד התעודדה, גברה על מלחמתה הפנימית, נענעה בראשה לאות=שלילה אחר-כך פתחה ואמרה:

השמש נמתה ימה. בנימין יצא מרחובות-העיר ההומים והתחיל מהלך יחידי בדרך השוממה, שהוליכה אל המושבה נ'. נדודי-השנה במשך כל הלילה שעבר. ביחד עם כל המלמולים וההתרגשות של המעת-לעת" האחרון, הוגיעוהו מאד. עד שנעשתה ההליכה קשה עליו וברכיו התחילו כושלות. עיניו נשאו לצדי-הדרך לתור לו מקום-מנוחה. ועד מהרה הרגיש מימינו בגבעה נאה. שעל ראשה התנשאה שקמה ענקית. בצלה של זו חמד לו הנער מקום רך ומוב להשתרע עליו לאורך כל נופו. הרושם המדכא, שעשתה עליו שעת פרידתו מעל שיינדיל, הגדילה את עצבותו הרגילה ואת הרגשת-ברידותו. הגעועים הקודמים לבית-האם שבו לעמוף את נפשו

ופתאום זכר את שיינדיל. היא עמדה לפניו בכל קסם-יפיה כשהיא דובבת מתוך שברוז-לב והכנעה גמורה לגורלה המר:

שברון-לב והכנעה גמורה לגורלה המר: הביתי וזו נחלתי! כאן אחיה וכאן אמות. אין בורחים מבית־עצמו!

דה ביתי זוו נהרתי : כאן אחיה זכאן אמות. אין בורחים מבית־עצמו!
ובנימין העלה על זכרונו את כל פרטי שיחותיו ויחסיו עם שיינדיל, ועמהם יחד
זכר גם את מראות־המבע הנהדדים, ששבו את לבו בנסיעה זו בפעם הראשונה מיום
שבא לארץ . . ופתאום התרומם מעל משכבו, נשא את עיניו אל רוכסי הריזיהודה,
שנראו באופק הכחלחל, ומיד חש בלבו, שההרים האלה נעשו קרובים לו ויקרים עד
מאד: הן ההרים האלה שומרים כיום וישמרו לנצח את סוד אהבתו הראשונה...

ומהרי־יהורה הכחלחלים העביר בנימין את עיניו אל קצה האופק השני אל הים הגדול והמשתרע ברחבי אין־קץ... ואור נדול שפע אל תוך נפשו והאיר את כל מחשכיה ... ובהמולת־הים הרחוקה. שדומה, כאילו הגיעה בערב שקט זה עד גבעתו, נדמה לו. כאילו שומע הוא בת־קול חוזרת אחר הדברים הנפלאים ונותנת להם מושג חדש וגדול, שהולך ונעשה לו מורה דרך־החיים. דרך חייו החדשים:

"זה ביתי וזו נחלתי! כאן אחיה וכאן אמוח. אין בורחים מבית-עמו!"...

# אֶבֶר וּכְנַעַן.

מאת

## ר'ר נחום סלושץ.

מאמר שני: ראשית־העברים.

### ה׳. עבר ואשור.

באגרות אל-אמרנה. העוסקית במהומות, שהתחוללו בעפון, אנו מוצאים את שמות העמים האלה: במכתב 200 נזכרו בין השומים שבמי האַחְלַמִּאִי. והנה העם הזה נזכר בלוח הדד־ניררי הראשון, מלך אשור, המספר, שאביו, פודי אילו, כבש את ארץ כות אי אחל מו וסותי: כל אלה הם שבמי בדואים שהיו נפוצים בסוריה העליונה 1). מכתובת זו נראה, שהגאחלמא' היו קרובים ל.סות: או שהיו נפוצים בסוריה העליונה 1). מכתובת זו נראה, שהגאחלמא' היו קרובים להקודי ת בכתבי־הקודש; אותם נפגש בארצות ארם ונפות-הצפון הקרובים להן. ה.סותו' דם אשר עצרו בעד הארחות מעבור לנהרים ודם נמצאו גם בצבא-נאמיאואַזה בתור שכירים 2); ומהם נמצאו חיילים בחיל עזירו מלך האמורי 3). ובסוף תקופת תל-אמרנה, כלומרי בערך בשנת 1350, נמצא את דנן־תקלה מתאונן לפני פרע ה תל-אמרנה, כלומרי בערך בשנת 1350, נמצא את דנן־תקלה מתאונן לפני פרע ה בדברים האלה: "הצילני נא מיד ה-מא-נאז", אנשי בתבתים" (שומים) והסיתו". הוי, מלך בדל, נצח את ה,,םתו" והכם ממורח ועד מערב ויבן מבצר בארץ האמורי. מה שמיכיח, שהנסותו" עלו על ארץ האמורי 1).

והנה כבר רמזנו על העובדה. שבמקום שאנו מיצאים את השמות "סארגאז" או "חבתים" באגרות מושלייה או פון שם אנו פוגשים גם את ה"חבירי" או עברים" באגרות מושלייה דרום, וביחוד במכתבי מושליירושלים. ועל-כן החליטו חכמים אחדים, שה"סא-גאז" והחבירי" דם עם אחד. על השערה זו הלקו חוקרים אחדים ובאהרונה האב דורם. לדעתו האידיאוגראַמה "סארגאז", שקריאתה הנכונה נעלמה ובאחרונה האב דורם. לדעתו האידיאוגראַמה "סארגאז", שקריאתה הנכונה נעלמה מאתנו הוא מוסב לחושבי הארץ מאז, והם הפלמים והבידואים מבני-שם, שהתקוממו כנגד הממשלה המצרית מן החוץ ובראשם עמדו עבד-אשרה ובניו. ובנוגע ל"עבירו" אשר בנגב, הנה הם היו גדודים של עוברים" או בידואים, שבאו מן החוץ ושלחצו את התושבים ילידי-הארץ ").

ואולם הוגו ווינקליר לא חדל מן הרגע הראשון להחלים ולומר, שהשכל מחיב, אחר עיון רב באגרות אל-אמרנה, שאין הכדל בין ה"מא-גאם" וה"חביר", מחיב, אחר עיון רב באגרות אל העברים עצמם. על-פי החפירות, שנעשו על-ידו בכועז'קיוי, ואלה האחרונים אינם אלא העברים עצמם.

Winkeler, Altorient. Forschungen I 146-142 (ניין, 142) (ניין

<sup>2)</sup> מבחבי חל-אל-אמרנה, מכחכ 195. 3) מכחב 169. 4) מכחב 318.

<sup>(5)</sup> עיין: ווינקלר, שם עםי 115.

<sup>6)</sup> חקירות מרוכות נבתבו על הוראת השם ,גי-העוברים' ו"ערי-העברים' ביתוסם ל"עברים".

היא עיר חתי, בירת־החתים, נתברר לו, שבמקום שנזכרו אלהי ה"מא־גאז" באחת מן הכתיבות נזכרו באופן מקכיל לזה גם אלהי העבירי"). הוא מוסיף על זה ואומר שבכהובת אחת מבואר, ש"הסא־גאם" הם ה"חבתום" או השוסים בלשון שומרית; וזה יוצא גם ממכתבו של יפיח מלך גזר²). ודגן תקלה מתחנן למלך: "מאייבי העצומים מדי ה"מא־גאז", עם שו דרים (עם לותו, חבתום), ומיד עם השותו (עמלותי פותו) הצילני!". ובאמת מגיד מלך=גבל ברור שה"עבירי" הצליחו בעזרת עבד "אשירה ועזירו ללכור את ערי פיניקיה. ולא בצפון בלבדי אלא עד ארץ מַכַּנִי אנו מוצאים את אנשי חיל ה"עבירי" ביחד עם הסותו". וכן נמצאו העבירי והסותו יחד בחיל נאמיאוּאַזה החתי, והם אשר עלו על דגן - תק ל ה"), וכנראה, גם על יפיח מלך גזר. מכל המקומות האלה, כמו גם מאגרת קדשמן החבי מלך בבל, יוצא ברור, כי הבעכירי (המא־גאם") וה"סותו" התאחדו יחד ועלו על סורי ה המער בית.

כל הדברים האלה מביאים אותנו לידי ההנחה, שהסא=גאז" הם=הם ה"עבירי" ושאלה האחרונים היו קרובים ל"הסותו" ול"אחלמא" מעמי בני=עבר או ארם. כל אלה העמים היו בני גזע קדמון אחד, ככידואים היוצאים מערב, אשר שכנו על גבולות ארץ האמורי והכנעני וארבו לכל מקרה שנתן להם את היכולת לחדור לתוכה פנימה ולכבוש אותה. כזו היתה דעת ו ו י נ קל י ר מראשית חקירותיו ועד השנים האחרונות.

עד שבא מורי הח' האכ שייל ופרסם בעצם ימי-המלחמה כתובת חדשה.
שמצא ב אל ם ר (לרסה), והיא קדומה בזמן לערך כשש מאות שנה ללוחות אל=
אמרנה ובה נזכר בפירוש שם שבט ה"עבירי" בתור עם, שיצא מעילם או מארם=
נהרים ונמנה בתור שכירי-צבא בחיל מלכות=עולם ב ל ר ם ה<sup>5</sup>). וכנראה, נמצא מן
ה עבירי" גם בחילו של רי ם=ם ין מלך עילם, בערך שנת 2000 קודם ספה"כ. ולאחר שהראינו,
שה עבירי" וה סותו" מופיעים בלוחות אל-אמרנה ככוכשים או כשכירי-מלחמה וכך
הם מופיעים גם בכתובות של קד שמן = חרבי, — נתבורה לנו החשיבות הצבאית
דגרולה, שהיתה לשבטי בני-עבר בכבוש ארץ-ישראל בתקופה, שבה התמוטמה מלכות
מצרים והחתים עדיין לא עצרו כח לקחת את עמדתה כל התנועה הגדולה, שהתפשטה
מקצות הצפון והיא מיוחסת לבני נחור, תרח ושת מחרן ועד פיני קיה וד משק,
וממזרח (בני-קדם, בני-אברהם, בני-לומ), היתה תנועה ארוכה, אבל מתמידה, של עלית
שבמי העברים, שהיו אנשי-מלחמה, על כל ארץ האמורי והכנעני. בתקופת אל-אמרנה
עמדו בראשה של תנועה זו שופטים גבורי=חיל כעבד-אשירה, מלכיאל ועזירו.

והנה בכוף ימי תקופת אגרות-אל־אמרנה אנו מוצאים, שהיחבירי" או העברים. כמו שנקרא להם מעתהי תפשו בידיהם חלק גדול מאדמת הארץ ורבים מתושבי־הארץ מאז נתנו את ידיהם אליהם. הם נאחזו במבואות עמק יזרעאל, שהוא המרכז דכלכלי של הארץ, בעוד שערי־המבצר ומבואות־ההרים נשארו בידי הכנענים. חבל שכם (ימתו ש־שכמי") התמכר להם, בעוד שערי גזר, אשקלון ולכיש עור על ידיהם. כמו-כן ככשו את חברון (ירובותה") ומקומות אחרים בנגב. זאת

ואין כאן מקום להאריך.

אמר הערת המערכת למאמר. Mitteil. d. Orient. Gesellsch, XXXV, 25 (1 הקודם, החוברת הקודמת, למעלה, עמ' 136, המערכת).

מכתבי תל אל-אמרנה, מכתב 28. 3) מכתב 116 (2

<sup>.</sup> Revue d, Asheriologie, XII, 1715 : עיין; (5

היתה התחלת כבוש העברים, שעברו את הירדן והתפשטו במערב. אבל היותר חשוב מכל המאורעות האלה היה כבוש ערי חבל בים ביניקיה על ידי העברים. שנתגו יד לעזירו בן עבד - אשיר ה. כי לאחר מספר ישנים, כשעלה סתי הרא שון, מלך מצרים. על ארץ בכנען, לא הזכיר עוד בשם "ארץ טחו" או .כפת", כשם שקראו המצרים לפיניקיה לפנים, אלא הוא קורא לכל העמק של דרום ביניקיה" בשם "אשר" (A seru). או שבט אשר. אות הוא, כי שבט אשר היה אחד מן הראשונים, שהצליחו להאחז בארץ עוד ימים רבים לפני כבוש ארץ -הנגב באחד מן הראשונים, שהצליחו להאחז בארץ עוד שכספר בראשית נזכרים .חבר" ומלכיאל" החכם יאס טרן ב"ב" מעיר על עובדה זו, שבספר בראשית נזכרים .חבר" ומלכיאל"

החכם יאָם שרן ב") מעיר על עובדה זו, שבספר בראשית נזכרים החבר" ומלכיאל" בתור בני אשר בן יעקב. והוא רואה בזה רמז ל-חבירי, וביחוד ל-מלכיאל" הנזכר בכבוש" הנגבי שעלה עם אנשיו צפונה ותקע לו יתד נאמן בארץ האשרי, אשר, כנראה, התפשטו גכולותיה הראשונים עד למרחוק <sup>3</sup>). בכל איפן לא מקרה הוא, כי מהעת ההיא והלאה התחילו מקורות שונים לערכב את השמות אשר, אשור ושור (סוריה) זה בזה, עד שלפעמים יקשה לרציב את הגבולות המדויקים של שב ט אשר עצמו. ובאמת השתמשו בני־אשור במהומות, שאירעו בתקופת אל־אמרנה, והתחילו להתפשט בארצות-המערב, שנקראו בשם אשוריה או סוריה מאז ועד עתה.

סבת הערבוב הזה מקורה הוא כמה שבכתכ״היתידות אנו מוצאים את השם אשור כתוב לפעמים גם אושאר, אסיר ואשיר (או אשר" במבטא העברי המאוחר); ולעומת זה מצינו בכתב״הקודש את ״ארץ אשר" נקראת בשם "אשור"). יחד עם זה אנו מוצאים בכתובות. שבנחלת אשר עבדו התושבים לאל א סר (במבטא עברי "אשר"). והנה ידוע, כי אשור היה אבי ה אשורים ואלהם הלאומי. אין את לבבי להרחיק עד כדי להביא ראיה מדברי ווינקליר, המחלים ואומרי שקלכתר״פיהם של האשורים המחוקקים בספריהם דומה בכל לפניהם של יהודים "); אבל ברור הדברי שהתקופה של אל־אמרנה, שבה התפשטו ה עבר ב במערבה של ארץ־ישראל, מתאמת גם לתקופת־ההתפשטות של בני־אשור. שחלק משבטיהם נאחז בארץ החתים ") והגיע עד הים הגדולי באגרות־הל־אמרנה ראינו. כי מלך בבל השלים אל אשור ב כלים מלך אשור ונתן לו את בתו לאשה. לא עברו מאה שנה ותופ ול תי ב כי ניניב, מלך אשור, הכניע את בבל והשתער על מדינת סוריה מהעת׳ ההיא, והלאה הוסיפו האשורים לעלות על ארצות סוריה והמערב; אין ספק בדבר, שגדודי הנודדים בני־שם תמכו בידם והשפעתם נכרה בכל מערב א טיה, בדבר, שגדודי הנודדים בני־שם תמכו בידם והשפעתם נכרה בכל מערב א טיה, גדבר, שנדודי הנודדים בני־שם תמכו בידם והשפעתם נכרה בכל מערב א טיה, גדבר, שגדודי הנודדים בני־שם תמכו בידם והשפעתם נכרה בכל מערב "). עור שכבש תגלת הל בנון וחלק מפיניקיה "). עור

יניין ספרי הצרפתי: M. Müller, Asien u. Earopa, S. 236; נעיין (1 Les hébréo-Phéniciens, p. 75

<sup>.</sup> Jew. Enc. .S. V. Aser : 179 (2

Meltzer, Geschichte der :) על הופעת השם האשר" בקורות פיניקיה עיין: 3 .Karthager, ועיין ספרי הצרפתי, עמי 79-54.

<sup>4) .</sup>וימליכהו אל הגלעד ואל האשרי (האשורי) ואל יורעאל ועל אתרים ועל בנימין ועל ישראל כולו" (שכואל ב׳. ב׳. ם). אשיר ה היא איה נקבה מן האל אשר. עבד-אשירה היה עובד לאלה זו, כמו שיוכיח עליו שמו.

History of Babylona and Assyria, p. 184 ניין: (5

<sup>6)</sup> למשלי ה"אשורים" בני־דדן (בראשיתי כ"ה גי).

Morgan ,Les civilisations premie's etc. ,p. 343-4 : ייין: (7

באגרות-אל-אמרנה אנו מוצאים מדינה אחת בסוריה, שנקראה בשם יסורי" (או ישורי" בעכרית). בתקופה מאוחרת נהגו לקרוא את כל ארצות ארם בשם יסוריה" מלשון "אשור" ביונית"; וכן נקרא כל המדבר שמסביב לארץ־ישראל ועד מצרים כשם "שור" ביונית"; וכן נקרא כל המדבר שמסביב לארץ־ישראל ועד מצרים כשם "שור" ואפילו בדורות רמאוחרים קראו קדמונינו לכתב המרובע, הוא הכתב דסורי, ישור א שור ח", בנגוד לכתב העברי הקדמון ברבר, הבא ללמדנו. כי כסופרי העברים כסופרי היונים ידעי זיכירו, שמיצא השם יסוריה" הוא אשור".

היהם דמדיני, שהיה בין מלכי אשור. שעלו מאז לגדולה. ובין חבל ים דפיניקיה או ארץ האשרי", מתבאר על ידי העזרה, שהושיטו מלכי אשר ליושבי חבל -הים נגד החתים ובעלי בריחם, שוודי הים, שלחצו אותם. וכשם שנשאר בספרותנו זכר לכבושי כדר לעומר ואמרפל, שהם קשורים בשם אברהם אבי העברים, כך נשארו רשמי הימים הים, שהם ראשית תקופת השופטים, בתעורה פוטית עממת רבת ערך, שעד עתה לא ירדו עד חקר ערכה ההיסטורי. וזהי השירה המיוחםת לבלעם בן בעור.

בלעם כן בעורי שכמקום אחר אנו מוצאים את שמו בלע בן בעור דמיםד את מלכות אדום, הוא גבור הפולקלורה" העברית הקדמונית, משיירי המסורה, שקדמה ליצירת בני-ישראל. אין אנו רוצים להתווכת על השאלה, אם החוזה מחוה שדי" כתב בעצמו את החרוזים דמיוחסים לו או לא; אבל דבר אחד ברור הוא לנושהדברים, שנאמרו בשירתו, מוסבים אל דתקופה הקדמונית ההיא, שבה התפשמו בני־ ישראל בארץ עבר-הירדן מערבה ודגיעו עד חוף הים. דציור, שרוא נותן לנו ממצב העברים ושבמי-ישראל, הוא נאמן ומתאים בכל לתקופה שאחר דור אל-אמרנה.

בעבר הירדן מזרחה חוו השכטים בין פאתי מואכ" ומחנות גדודי בני שת" (ר.סיתו). ועל זה מרמז המשורר הקדמון: "דרך כוכב מיעקב וקם שבט מישראל. ומחץ פאתי מואב, וקין לכל בני שת". מכאן אנו רואים, שהשם "בני-שת" הוא נרדף למואב ובוודאי יש יחס בין שם זה ובין מוצא בני = לום בכלל.

ומצד הנגכ פגשו הנורדים בשבטי אדום אחיהם. ועל זה מרמז המשורר: היה אדום ירשה והיה ירשה שעיר אויביו (של אדום). וישראל עושה חיל (על היה א דום ירשה שעיר); וידד מיעקב והאביד שריד מ[ש]עיר" 2).

ובקצה=דמדנר נדר ורגיע לפעמים עד לב הארץ שבמ העמלקי") העו, שעליו נשא בלעם את משלו לאמר: "ראשית גויים עמלק – ואחריתו עדי איבד".

בעת ההיא התחילו כני ישראל לכרות ברית עם יושבי-הארץ והקיני נזכר ראשונה בין השכטים שנתקרבו לישראל עליו נאמר (1): "איתן מושכך ושים בסלע קנך". כניאה, עלו הקינים עם אנשי-העברים משכט אישר עד הגליל בצפון, במקום שאנו מוצאים אותם בימי מלחמת דבורה ובימי שאול ועד דורו של אליהו הנביא: ואולם בעת ההיא סבלו בני הקיני, שחיו מפחרים בארץ (1) משור גדורי האישורים. ועל זה מרמז המשורר באמרו: "עד מה א שור תשכך". ואולם זרוע החתים עוד לא נשברה כולה. כעת גורע הדבר שבעזרת עמי-הים, שנעשו בעלי-בריתם של החתים נשברה כולה. כעת גורע הדבר שבעזרת עמי-הים, שנעשו בעלי-בריתם של

<sup>1)</sup> עיין בראשית. כ"ה, י"ח; שמואל אי. מ ו. ייז; שס. כ"ז. הי וכי. 2) עיין כתובות הַתִּינִ להלן, 3) עיין שופטים. הי. ייד; שס. ייב. מיו.

עיין שופטים, די, ויא; שמואל אי, ט"וה"ן ; שם, לי, כיט; דברי-הימום אי, בי, ניה ועוד.

<sup>(5)</sup> כי הרחיקו הקינים לנרוד עד חמת בצפון על זה עיין דהי א, שם, שם,

הצליחו להכית את מלך אשור מכה נצחת ולהסיר את עול=הסבל, ששם עליהם תגלת פלאסר הראשון<sup>1</sup>). ובוידאי קרו מקרים כאלה עוד קודם לכן. ועליהם נאמר בשירת בלעס: "וצים מיר פתים, וענו אשור, וענו עבר, וגם הוא עדי אובד".

בתעודה היסטורית וחשובה זו נזכרו אשור" ו"עבר" זה בצד זה. ואמנה, מצכהענינים מחייבי שאך בעזרתם של מלכי- אשור או, לכל הפחוחי גדודיהם, ששטפו
ועכרו בארץ בלי שישארו בה. יכלו שבט'- העברים להחזיק מעמד בארץ=ישראל
ולבצר את עמרתם בחבל ארץ הא שרי. ואולם סופו של אשור בתקופה הרת מהפכות
מדיניות ומחוללת עמים ולאימים חדשים. שהיה גם הוא עדי אובד" תש כחו על-ידי
המלחמות בחתים במשך דורות הרבה. בינתים שבו מלכי=מצרים לעלות על ארץ כנען
ולשימה למם עובד. בשנת 1313 עלה סתי הרא שון, כהצותו את פלימי=הכנענים
אשר בנגב, ויגיע עד הרי= חורן; ובדרכו כבש את ארץ הא שרי. הוא לקח את
הבל-הים מיד השבמים. שבאו יחד עם עזירו "). ואולם לא ארכו גם ימי שלטין-מצרים.
כי בשנת 1292 יצא מומחלי מלך החתים לעזרת קדש אשר בלבנון ונלחם
ברע מסם השני. ומאז התחילה התגוששות עצומה וארוכה בין המצריים והחתים,
עד שהופיע על במת המאורעות האלה גוום חדש: גדודי שודדי- הים. ומהם
לתקופה חדשה תוצאות: לתקופת צים מיד כתים.

(מאמר שלישי יבוא).



<sup>1)</sup> עיין מורגן בספרו הנז׳. עמי 347. מאורע זה אירע במרוצת המאה הייא.

<sup>262-255</sup> עיין מאספירו, עמ (262-262)

בקור

(קטע).

מאת

## ד. קמחי.

זח ימים רבים לא היתח רון הבשחנת-אביה. מחלתו היתה מחלה ממושכת, ועל-כן עמדה השחנה בדורף ריקה ושוממה שבועות רצופים. ואולם בבוקר מן הבקרים באה אל ביתם עגלה מן הכפר ובתוך העגלה—ברוך פודקובה עם שתים מבנותיו. ועם הערבים. כשחזרה העגלה אל הכפרי בקשה רוז'ה להלוות אליהן ולהפליג אל הכפר ונמעה.

נסיעה זו נעמה עליה. שדות אלה. והגבעות אשר מסביב, קבלו עכשיו צורה אחרת מאשר אז, בימים הראשונים לבואה הנה. שלגים הלבינו, ועל השלגים נחה שלות: אחרת מאשר אז, בימים הראשונים לבואה הנה. שנערמה בקרון—וכשנשבו פתות: הצהרים בשדות האבלים. היא צללה לתוך השחת, שנערמה בקרון—וכשנשבו פתותים שלג מעם גגות ועצים, נמסרה לתיאבון לפתותים אלה והשתעשעה בהבל=פיה המחמר אל תיך האויר הקר.

ברוך פודקובה נשאר בעיר על־יד מטת אביה. הוא בא "לבקר חולים". ואולם שתי בנותיו נסעו אתה, והיה יחסן אליה כיחסה של בתיה" קה אחותן, היא אטה-חורגתה—בתיה" קה לבית פודקובה". הן התחילו מדברות תחילה עם עצמן ואחר פנו אליה. ואולם משראו, שזו שקועה בהרהוריה ומשחקת בהבל־פיה, נשתתקו גם הן וישבו דוטמות ושוממות.

העגלה הגיעה עד הגבעה שעל פני הכפר והתחילה יורדת אל הנהל—ואז כאילו נתרה רוזה ממקומה: המחנה לא נתנה קולה! אז, בימים ההם: כשהיתה היא יושבת כאן עם אביה, היתה שומעת תמיד, בהגיעה הנה, אל מרום גבעה זו, את המחנה כשהיא ממקמקת מרחוק. עכשיו לא עלה שום קול משם. המחנה דממה, וגנה המאדים תמיד למרחקים היה מכוסה שלג כבד. מי השתיק את המחנה ?—מחלת אביה, או ימי החורף והשלגים ?..

העגלה פנתה אל מסילת-הכפר. המוליכה על פני ביתו של ברוך פודקובה ועמדה - רוז'ה לא רצתה להכנס אל הבית — אל ה"אכסניה של דפודקובים"; ואולם שתי בנות-פורקובה פצרו בה, וכל אחת תפשה בידה מתוך התרפסות מרובה. אך אז נפתחה דלתה של האכסניה, ועם דאָד החם המהביל, שפרץ משם יצאה אשת פודקובה ומענה:

יכולה בת שבתי פטאַק לעשות לנו את הכבור הזה...

ואז נכנסה רוז'ה אל בית אכסניה זוי ששמעה על אודותיה כל=כך הרבה בביתה של הסבה, ועמדה בפתח כמבקשת דבר־מה מסביבה.

באולם=האכסניה ישבו באותה שעה אכרים אחדים מבני=הסביבה, גמעו כוסות של יין=שרוף ולעסו ביצים ונקניקים. הללו ירעו כולם בת מי היא זו, ושאלו לשלום אביה החולה.

רוז'ה עמדה נבוכה במקצת ולא היה הדבור בפיה — וחייכה לה באותו חיוך רגיל. ואולם לבותיהם של אלה נתרככו עד מהרה בתיך חיוך זה ושמחו על שנכנסה פעם לבית־מלונם נפש דקה, שאיזו יַחְמוֹת עירונית שוכנת עליה עם חִוְרוֹן־לחיים. — והתחילו ממשיכים דבריהם על שבתי ועל מחנתו, וטפרו. דרך־אגב, שהְיה הָיו פעם לשבתי ימים מובים מאלה וגם כח רב היה לו והיו מפחדים מפניו בכפר — —

- וכשנים האחרונותי הֶהֹי הָהוּ התחיל יורד...
  - -- מאז לקח לו את זו, היפודקובית"...

ואז עמדה אשת־פודקובה על יד השולחן. התחילה מקללת את הגוים. המלעיבים בה לעיניה של בת־פטאַק, שלחה אותם אל הרוחות והשדים — ולרוז'ה פנתה במלה אחת וברמז:

-- שכורים ... שכורים ... גויים.

ואולם באותו רגע נכנס פּאַבֶּל, שומר־המחנה, מבוסם כדרכו. אל האכסניה, ראה את רוז'ה עומדת שם —ומיד נתמלא חימה. הוא, פאבל, לא האמין, שרוז'ה, בת שבתי מאשתו הראשונה, תכנס פעם אל בית זה — לא. הוא לא האמין. והוא פרץ עד מהרה בקול:

רוז'ה פטאַק, מה לך כאן, אצל פודקובה ?... רוצה את לרקד כאן ?... הנה. כאן רקד אביך. ואני אמרתי לו אז : תוף, תוף, מה לכמותך לרקד כאן ? אבל אל ה. הפודקוב'ם, רצו שירקד... בורא'י... צעיריה... גדוניה נוחה, מאמושקה פודקובה—הלאה?...

ואז העמידו הגויים את כוסותיהם נכחם והסתכלו בפני פאבל שנשתלהבו ובמבוכהן של רוז'ה ובנות־פודקובה—ושחקו על משבתיהן

- אני, פאבל, חי רוחי, ידוע ידעתי מה שיהיה בסופו... הסתכלתי בפניו בטחנה וראיתי: שבתי אינו שבתי ואמרתי לו בכל יום ויום: שבתי אינך שבתי! ואז הוא רקד כאן עם בתיה'קיי. אבל, רוז'הי לך אסור להכנס כאן, למקום שבו רקדו על קבר אמך... זה אסור... חי רוחי, זה אסור...

פאבל נשתתק. דגויים השותים הרגישו בהם איזה עודף של חמימות, שנכנס האן לפתע—והתמכרו בתשוקה להאזין הלאה לדבריו של הלה, של פאבל, שנשא היום את מדברותיו הגדולים". אשת פורקובה ובנותיה עמדו נבוכות, קראו "לשדים!" ולחשו לרוז'ה:

... "כך חיים בין אלה".

פאבל המשיך אז בדבורו וחקה בדלוגים את רקודי אביה עם בתיה'קה בת

הפודקיבים, אמה־חורגתה... רוז'ה שמעה אז את הלמות-לבה והרגישה, שדמים עולים ומציפים את פניה. היא ידעה, שדברי-פאבל צודקים: "כאן רקד אבא על קכר אמה". הנה עיד נוסף החגם" על אלה השמורים עמה מכבר. ופתגם זה ודאי עוד רבות מעלה על לבה... כשתלך שם, ברחובות-העיירה, או תעמוד על גזוזרת-ביתם, תשמע לא פעם, דאיך מלים אלו מנסרות מתוך פיו העקום של שומר-דמחגה... ומשנשתתקו הדבורים ורוז'ה הרגישה, שהנה חייבת היא להוציא כאן, עתה, איזו מלה מפיה עלבונו של בית-פודקובה תבע מלה זו—, שאלה:

- 🤻 פאבלי מדוע אין עובדים בטחנה —
- מפני שאין עבודה... לפנים היו מנסרים עצים בחורף... עכשיו פסק דכל...
  ואז משכוה בנות פודקובה מן האולם אל אחד מחדרי⁻ביתם, דגישו לפניה מאכרים
  ורנורים טובים לאין שיעור... והאם לא פסקה מללחוש באזניה:
  - כך חיים בין אלה... כך חיים...

: אחר

אכלי והיטיני לכך; אנאי אם ירצה השםי יקום ויבריא.--

רוז'ה עמדה והסתכלה בתמונות הפושוגראפיות ותלויות על הקיר. בין אלה מצאה גם את תמונתה של ה בתוך מסגרת יפה.

--- בתיה שלחתה הנה... בתיה'קה...

ורכנות השתים אף הן התהלכו סכיבה והראו לה כרשיסים מצוירים ותמונות בעוריהן. רוז'ה היתה כתמהה על שתי האחיות. שהן דומות כל-כך אשה לחברתה, ומאין דבורים נוחים מאלה הביעה במו פיה השתוממות זו—ואז בוח מעט ללכן וענו שתיהן כאחת: הן... הן... הן... ועוד הרבה פעמים: הן... הן... ואולם, כרגיל, נברה עליה עד מהרה דתשוקה לברוח מן הבית הזה: מה? כלום ניטל עליה לענות כאן את נפשה בין אלה ?—ובאין אומר ודברים יצאה 'מן החדר, עברה על פני דאולם של האכסניה בדרכה אל המחנה שמעברו השני של הנחל. בית-פודקובה עמד משתאה אחריה, והזקנה התגרדה בין שערותיה מתוך מבכוה וקללה את הגויים ואת הכפר.

רוז'ה הלכה לבדה בדרכה והגיעה עד המעכרה הצרה של הנחל הקפוא: כמה שונתה עינו של זה!

רוז'ה כמעט לא עצרה כח להחיות לפניה את הנחל ההוא. שמימי-הסתו הראשונים. אז היתה היא עומדת שעות רצופות וצופה כמים אלה, שהיו חיים ושולחים חיים על פני סביבה רבה זו. אז היתה יושבת פושטת נעליה ונותנת לכפות-רגליה, שתצנחנה אל בין הזרמים הללו—ושלחה ידיה לדוג ולא יכלה... וכאן האזינה היא לראשונה גם לרחשי-חייה — והיתה כשכורה מרשרושים אלה כאן, בין הסוף המאוש... היא זוכרת, שאז הסתכלה מכעד פינת-נחל זו וראתה בפעם הראשונה גם את האורן שלה--את האורן על שיא-הגבעה... עכשיו עומד אף הוא אכל. מבול הוא בתוף

ורמהנה שותקת. נשתתקו האופנים כאן; ושם. בביחו, שוכב הוא על ערשו פולט דמים מקרבו... והחיים עוברים. עוברים...

הקור היה גדול, והעולם עמד קופא ומחריש. רוז'ה עברה על פני הנהר והגיעה אל המחנה. שם שלמה כעת שתיקה איומה. השער הגדול, שהיה פחוח תמיד לרוחה, היה סגור על מסגר ושלגים נתדפקו עליו.

היא נכנסה אל דטחנה עם פאבל, שהלך מאחוריה ולהש קטעי-דברים, שלא הגיעו לאזנה. ואולם, כשהפנתה רוו'ה את ראשה אליו. חייך ואמר:

הלא? הלא. רוז'א. קר כאן ? — וכשתחזור ה״פאַנה״ אל בית אביה תאכר — לו שפאבל כבר קץ בחייו...

רוז'ה עמדה בתוך חלל הבית הגדול, שנשתנה עכשיו כל-כך, בעינים קמות.
כאן רעשו האופנים לפנים. שער זה, הגדול, הכנים את האור, אור-השמשי אל הבית,
ולפני הבית היו עומדים תמיד עגלות ואכרים. עכשיו האדימו הרעפים והשפיעו חשבה
ועצב על פני הקורות הגדולות העומדות ומשתרעות לגבהו של הבית ולאָרכו. השולחן,
שהיה יושב עליו אביה ורושם חשבונותיו, עמד כעלובי והכסא ריק. ודומה היה משום־
מה לרוז'ה, שהנה בתוך השכה זו בלה אביה את רוב שנותיו, ומכאן, מחשכה זו
ושאבק־הקמח, העלה את מחלת-לבו עם דמיו הפורצים כיום מגרונו... האופנים עמדו
בלי תנועה – וזה היה הדבר המוזר ביותר: אופנים אלה אינם נעים! וכשהמתכלה
בהם רוז'ה דומה היה לה, שהנה גם אלה, האופנים. כבר נתיגעו במרוצתם – והנה

פתאום עמדה. נדמה להי שפאבל שואלה:

מה רוז'ה בכאן ולשם מה באה רוז'ה הלום?

ואז נזכרה, שאביה בקש ממנה, כשהלכה אל הכפר. להכנם אל המחנה ולהביא עמה בתשובתה לביתה את כל הפנקסים. הגדולים עם הקטנים, שבתיך השולחן.

היא קרבה לאשה אל השולחן. ואז לא יכול עוד פאבל למשול ביוחו ושאל ואמר:

פאַנה רוז'ה... הום... פאַנה רוז'ה מהלכת כאן כְּשַׁרָּה לבנה... אילו הצצתי בלילה בער חור-המנעול וראיתי כאן אשה מהלכת כך, כהפאנה, היית פורץ בזעקח בלילה בער חור-המנעול וראיתי מה מהלך שם, בתוך מחנתו של שבתי פמאק. ——– ומוַעק את כל בני-הכפר לראות מה מהלך שם, בתוך מחנתו של שבתי פמאק.

פאבל שרך צעריו מאחרי רוז'ה ואולם היא לא אמרה ולא כלום. על שולחן אביה היו נערכים ניירות ופתקאות, והיא אספתם אחד-אחד לתוך חפיסה אחת; וכשאצבעותיה הפכו בניירות אלה, שהיו מלאים מספרים, הרגישה, שהנה היא מאספת כאן את שארית-הפלימה, ומכאן ואילך כלו החשבונות של "שחנת שבתי פמאַק". היא לא תכתוב מספרים בבית־המחנה. ולא עוד. אלא שדומה היה לה לרגעים. שאביה

אינו עוד. והיא נשתלחה הלום להתעסק בירושה ולקבץ ניירותיו; לקבץ ניירותיו ולנמור את "סך-הכל". את מעשה אביה עלי אדמות...

רוז'ה פתחה את כל דמגורות של השולחן, אספה אחד־אהר את הפנקסים המאורכים־השחורים לערמה גדולה, ובתוך שתיקת הבית הגדול נשמעה בת־קול של מפל-הספרים... והיה מוזר עד מאד לשמוע לקולה של שתיקה זו הרוַיהי—והיא גרעדה...

פאַבל עמד והתבונן במעשה ידיה והרגיש אותן ההרגשות, שהרגישה רוז'ה:
הפמאַשקה' תעמוד ריקה... הוא צוה עליה לאסוף את הניירות... הוא ימות... אחר...
כך ימכרו את השחנה... יבוא בעל-בית אחר... וחבל על האנשים הגוועים בלא
עתם ....

ואולם לאזני רוו'ה השמיע דוא מפעם לפעם רק אותה אנחה קלה עם התוספת: הום... וכשומרה רוז'ה את עבודתה ואמרה לפאבל. שיביא חבילת-ניירות זו העירה, נאנח שוב ואמר עוד פעם: הום... והוסיף:

ואז. הום. כבר תהיה התרנגולת מעבר לנחל. . .

רוז'ה עזבה את דטחנה ופאבל סגר את הבית על דומיְתוּ. אז ידעה רוז'ה וברי היה לה: זוהי הפעם האחרונה... הנה ננעלה טחנת־אביה—והיא לא תבוא עור אל טחנה זו ולכפר זה... ואז התחיל הלילה יורד, ליל־חורף בכפרים, והיא חזרה אל בית־פודקובה. רק למתר בכוקר תוכל לחזור אל העיירה ואל בית־אביה.

ברוך פודקובה כבר היה בבית. הוא ישב סמוך לשולחנו והתחמם להבלו של מה לאחר הנסיעה מן העיר. יהודי גכה=קומה היה. בלימות מאדימות היו נערמות על פניו ועל חממו. פניו היו מחייכים תמיד. על עיניו האפילו גבות־עינים גדולות כקשתות דרוכות. וכשנצטחק הפה היו העינים מתעצמות, ואז גדלו הגבות, שכבר היו שבות קצת. ונעו:

ברוך פודקובה היה מחייך תמיד, ואת חייו היה חי מתוך חיוך זה. והתבלין לחייו היו החרוזים, שהיה יוצר מנערותו ועד היום הזה. חרוזי-שירים אלה נתחברו מתוך תערובת־לשונות: עברית, גויית ויהודית-אשכנזית. הוא חבר הרבה שירים והתאים להם מנגינות. שירים אלה היו במרוצת-הימים לנחלת-הרבים בעיירות הקרובות והרבה מהם היו לשירים עממיים. וכשהיה ברוך פודקובה בא אל העיירות הסמוכות והיה נכנס לחגויות, היו הכל מחייכים לקראתו כאומרים: ברוך פודקובה בא ...

וברוך פודקובה אדם פקח היה. ואולם כל מחשבותיו והגיונותיו היו גנתונים לחרוזים ולהפוש אחר חרוזים. חרוזים היו במחו של ברוך פודקובה כמחשבות וכזכרונות. לפרקים היה נצב מאחרי שולחנו שבאכסניה ומעמיק במחשבתו עד שלא שמע מכל הנעשה סביבו. וכשהיה פורץ אליו איזה גוי וצועק: "לשדים פודקובה מה אתה חולם שם ?", היה כניעור משנה ונזכר, שהוא בקש כל אותה שעה אחר חרוז לאיזו מלה או לאיזה שם...

ותענונו הגדול של ברוך פודקובה בחייו היה: הלעג לעצמו. דוא לא נמנע מלספר בדיחות על עניני ביתו. וזיה יוצר בעצמו פתנמים" על אשתו ובנותיו. ישבמשך הימים היו מתפרסמות בכל הסביבה —ובעיירות היו אומיים: "כמו שאומר ברוך (פודקובה". בימים הראשונים לאחר חתונתו. והוא אז רק כבן עשרים. היה עיזב את אשתו ובורח אל בין השדות, נושך שפתו, מפרק אצבעיתיו ומחבר שירים... פעמים שמעו מרחוק האיך הוא מהלך וצוחק לעצמו — ואז שמחו שדמות והרים: ברוך פודקובה העלה חרוזים מובים! ואת שיריו היה מחבר בזכרון, ורק לאחר שהשיר היה מוכן אתו כקבו עלי גליון. וכשהיה מביא אתו מן השדה או מעל משכבו בלילות צלילי חרוזים והיה מתפעל מיפעתם. פעמים שלא היה בפני מי להרצותם אלא בפני אשתו. ואולם זו לא היתה מבינה כלום ועיניה היו פתאום מתחילות לרמוע. ואז היה מתריז גם כנגדה בחרוזים:

#### דַבֵּר אֶל הָעָצִים וְאֶל הְאַבְנִים-אֵין אִשָּׁה אֶלָא לְבַנִים...

ברוך פודקובה היה משורר. בשיריו היו חרוזים, שבלא יודעים נכנם לתוכם מריח השדה ומשירת האכרים. וכשתאר ברוך פודקובה בשיריו את הבהמית ואת האילנות, היה הוא עצמו עומד לפני אשתו ונשבע, שאין כאן "אזנים" לשירים אלה...

ובימים ההם, בעודו צעיר לימים ובעל-גבורה, היה בא לחתונות והיה עולה על השולחן לתרועת דקהל החוגג. ברוך פודקיבה חגג אז את נצחונותיו. היה שותה שכר מעורב ביין־שרוף, מסתיר פאותיו תחת אזניו, קושר אלונטית למתניו ועומר. כך היה עומד רגעים ספירים כשעיניו תקועות לתוך חלל-החדר, והקהל היה משתתק ונושא עיניו אליו, אל פיו... ואז היה ברוך פודקיבה נותן ה.מון" למנגינה: הקהל היח מתחיל לשיר, וכשהאֶכסשְּסָה היתה מתגברת, היה פורץ במבול חרוזיו. שנבראו לאותה חתונה ובאותו מעמד: חרוזים פראים בלשון הגיים וביהודית-אשבנזית מתובלים בשברי־פסוקים מן התנ"ך ואמרות ממדרשים. וכשהיה מקיש ברגלי על השולחן, היו הכפים מוחאות והבנגינה מכסה את פניו ועיניו היו מורדות אל השולחן: ברוך פידקובה דע אז הקהל אינו מכסה את פניו ועיניו היו מורדות אל השולחן: ברוך פידקובה דע אז הקהל אינו עוד כאן... ואולם בין רגע היה מרים ראשו, ואז שיב היה פורץ ים־החרוזים על גליו ובנות-גליו. שצללו בריממום חיזר עד לאין־סוף. ופתאום היה יורד ויושב עיף ומדוכא ואז היו תוקעים בו כולם את עיניהם ואוהבים את ברוך פודקובה עד מאד...

וברוך פודקובה היה חסיד והיה נוסע לימים הנוראים אל ה״רבי", שאביו רביאו אליו עוד בימי=ילדותו. שם היה שומע לפרקים לדברי=כבושין יוצאים במלים קמועות מפי ה.רבי". ואו היה ברוך שותק ומקבל עליו מוראו בהכנעה מרובה:

-כך, ברוך, הלא יום יום יום יום יום יום הרבי.

ואז היה ברוך פודקיבה פוסק לרקוד בחתונות. ואולם על שיריו דיה שוקד כבתחילה. וכשלא היה יכול להפנית ולצרף את חרוזיו לשירים שלמים, היה רוגז פל 284

הימים עד שהיה נפגר בחדרו או בורח אל ערמות-השחת שבשדה. ושם. בחדרו או ביצדהי מסתכל היה לתוך עולמו של כביכול ורואה בעיניו את ה-רטימוס" (את ה",גראס" היה ברוך אומר) ואת צלילי=החריזות שבבריאה כולה... ופעם אמר אל ה"רבי", שהוא, ברוך פודקובה. דושב, שהקדוש ברוך הוא ברא את עולמי בחרוזים—ובמילודיה להרוזים. חרוזים סתם, בלא מילודיה, לא ידע ברוך פודקיבה...

אחד מן השירים הקרושים שלו היה ספור בחרוזים בירודית-אשכנוית ועברית וגויית על תולדות האכסניה לבית פודקובה. ברוך תאר שם את בית־האכסניה לפרשיו ואת תולדות האכסניה מימי חמלניצקי, עור מלפני גזרת ת"ח. ועד היום. על בית-האכסניה של פורקיבה היתה דבוקה עד היום פרסת-ברזל. ועל שם כך נקראה האכסניה בשם "פירקובה". וומעשה היה כך: פריץ-עריץ היה בסכיבה והיה לוחץ את היהודים שבעיירות ואת המיזגים שבנפריו. ואולם מדה מובה אחת היתה בו: דוא היה מפזר דרבה ממון והממון היה כא בעיקר לידי יהורים... בפתח-דבר תאר ברוך פודקיבה. האיך היה אותו פריץ נכנס על סיסו דרך החלון אל בתי-יהודים והיה משבר את דכלים; ואולם לכחר היה מחזיר את רנזק ב"כפלי כפלים"—ו״היה כבר כדאי, שיביאו אזי. עוד כאלה אדונים לשבר חלונים"... ובימים ההם עוד לא היתה בכפר זה אכסניה. אביתיו של פודקיבה היו הוכרי-תבואה בביתו של דפריץ והיו יושבים כל ימיהם בכפרי והנה דגיע יום-טוב לאותו פריץ -- הוא חגג את "חתינת־הזהב" שלו. וכאן מפליג ברוך לתאר את כל יקר תפארת-גדולתו של הפריץ —ורוב הדברים לוקחו. כמובן, מ"מגלת-אסתר"—ו"תכדיך בוץ ואד שלחו מהודו ועד כוש, מוולגה הנהר ועד לבוא ..."ואז שלחו מהודו ועד כוש, מוולגה הנהר ועד לבוא . המתנות הובים החג והמועד הובלו המתנות התתנות התתנות התתנות התתנות התתנ על עגלות לחצר רפריץ -- ואין קצה לתכונה. והנה בין עגלות=רצב המפוארות דתנהלה לאטה עגלה קשנה רתומה לשני סיסים דלים, שהובילו "מנחה" קשורה בתיך תיבה גדולה, ובתיכה היתה המחנה מקיפלת בתיך ניירות, אלפי ניירות צבעונים, ועל הניירות היה רשום בכמה לשונית לאמר: "האושר הוא לא היש, אלא הצפיה ליש". וצוה השר השרה העגלה לחצרו של הפריץ בין העגלות המקושמות, השתאה השר מאד וצוה להסיר את התיבה. כל הפריצים התיצבו ערוכים בטורים, והפריץ הגדול בככודו ובעצמו קרא מעל הניירות ככל הלשונית את הכתוכת היפה וידיו רעדו והכל רעדו מתוך צפיה למה שמקופל בתוך הניירות... וכשגל-הניירות היה מונח על דארץ, עמד הפריץ ובידיו היתה — פרסת-ברזל שחוקה, שנשרה מרגלו של סום; ופרסת-ברזל, שתמצא בדרך באקראי. סימן לאושר היא עד היום בסכיבית-רגויים בכפרים. ועל פרסת-ברול זו היתה תלויה פתקה קשנה ועליה רשום: "אני אברהמ"קי מבקש אכסניה בכפר " – ומאו נקראה האנסניה בשם "פודקובה", ומאז נקראים הם כילם "פודקובה"...

ואולם ככר עכרו שנים מרובות וברוך פ דקיבה חוזר ואימר. שהוא אחרון-השארנדרים" בכפר זה ובבית-פודקיבה. אלה הפרחחים, שיבואו אחריו "מוחרי מקמנים יהים שגם העסק לא יעלה בידם. יהודים דולכים כיום העירה. לברוך פודקובה לא היו בנים. ובנותיו גדלו מעצמן ואביהן היו מלעיג עליהן כל ימיו. אשתי היתה נוהגת לספר עליו דברי-בדיחה: פעם סבב בחדר וזעק אליה: היכן הכפה שלי ?—והכפה על ראשו היתה. ביום-שוק אחד עמד מאחרי השולחן באכסניה ומכר שבר לגוי- בהקפה גתן. וכשנכנסה היא, אשתו, ושאלה לשם הגוי—ענה: "הלה מבנסים אדומים לו"... ואשתו מסיפה תבלין לספוריה: יודאי בקש אז אחר חרוז ל"ספוריק". כי למלה זו לא היה יכול למצוא חרוז. והיה מביע צערו על כך גם לפני אשתו.

מפוס של יהודי כפרי היה. מן האחרונים היה. ובני־בניהם של אלה ודאי כותבים כיום שירים אחרים בכרכים גדולים באירופה ...

עכשיו הזר ברוך פודקובה מן העיירה, מביתו של שבתי חתנו. הוא נסעי ל"בקר" חולים"; ואולם רוא ישב שם כל היום והיה מחבדה על "צחוקו האדום" של שבתי וברוך פודקיבה לא השתדל כלל לנחם את חתנו החולה. אלא מתוך עצם תכונתו הפך כל הזיון־חיים והיה אצלו לצחוק. לממבע־החיים שני צדדים—ברוך פודקובה אדב את דצד השני של המטבע. את דצד המנוחך. והוא ידע לתפום את הצדדים המנוחכים שבחיים. דוא בקש משבתי חתנו, שיהא טורה פעם לאחר מותו ויבוא אליו בחלום הלילה ויספר לו קצת ממה שנעשה שם, למעלה", ומה אומרים שם על בן־אדם שכמותו. כנרוך פידקיבה. וכשהזר בערב אל ביתו ועיני אשתו ובנותיו שאלו: נו. מה ?

אכן, דומה' לה'מאך מחליק כבר על צוארו...

ואולם עד מהרה ישב אל השולחן ובקש, מה וספר אגכ שתיה. שבתיהיקה הכת התעקשה ואינה רוצה בשום אופן. ששבתי בעלה ימות... היא אינה רוצה... עקשנית... ובאותה שעה נכנסה רוז'ה אל בית-פודקובה בתשובתה מן המחנה.

רוז'ה ידעה את ברוך פודקיבה. ואולם רק מרחוק ידעתו. אחדים ספרו לה על אודותיו. ושם זה היה נזכר בסביבה לננאי. והסבה לכך היתה ברורה: אמנם מובישוב להסתכל במשחקי־קירקים, אבל אוי לו לאיש המשחק בקירקים... ובעיירות שבסביבה ראו את ברוך פודקובה כמשחק בקירקים. ובכלל: שם זה בלבד. "ברוך פודקובה" הוא צרוף של איזה סמל ללעג־החיים ולבשול הכלל והפרש. ו"האמתות" של ברוך פודקובה היו מרגיזות את בני־האדם ולא יכלו סלוח לו... הוא היה מוזר! —

כשנכנסה רוו'ה, כצפיר קלה זו רמסה אל כלובה, והביאה עמה את הקור מן החוץ נשא ברוך פורקיבה את עיניו מעם כיס־המה והתכונן בה ארוכות. רוו'ה הרגישה עד מהרה, שברוך פורקיבה מתיחם אליה כאל ילדה קשנה. חוא נמע מן רמה וכשגמר לגמוע נשרו מבין שפתותיו קשעי-שירה על הקור ועל החורף והתחיל מהלך לאורך החדר. ואולם לאחר רגעים מועמים פנה אל רוו'ה וכה אמר:

-... מספינותיך ככר נטרפו בים? כמה פלמינים משלך נשרפו ....

אלה, ה״חרטומים הצעירים״, הרגילו עצמם מילדותם להכים אל תוך העולם כעורבים שחורים מעל הגגות... לעולם אין בשורה בפיהם... בדמעות. תינוקות, ובמים־מלוחים אין משקים שדות... מבינה את ?— כשאני מתבונן בעיירות בדור זה, דומים בעיני הפנים האלה לפני הגנכים האבלים, שמציצים מבעד השבכות של בית-הסוהר לתוך העולם... ואיני יודע מהו העצב ? מה נשתנה ?...

ברוך פודקובה התלהב בדברו. ענין זה—הדור החדש שבעיירות—היה אחד מה נושאים". שהעסיקוהו לפרקים. הוא לא יכול להבין מה הויה פתאום בעולם ובעיירות, שפני המלאים" שונו כל כך בתוך עדר העזים". הביצים חכמו מן התרנגולות!" — ומשהרגיש פודקיבה עד מהרה ברוז'ה, שהיא אף היא מחברה זו, המשיך בדבורו:

רוז'ה: הגשמים הם דמעות, השלג -- תכריכים והאילנות -- דחלילים, שהועמרו לגרש את הצפרים. השמים הם אור, השמש -- אדמה, ובני=האדם -- תולעים גדולות, שהן חיות ששים או שבעים שנה -- ולפיכך -- האיך שֶׁרִים תחת החופה ? -- "בכי, כלה, בכי, דנה יום-הדין!" -- בהמות תועות כך, בעינים כאלו, בעולם -- חי נפשי, בהמות... ושבתי פמאק, תמחול לי פאנה רוז'ה. אף הוא בהמה גדולה הוא ואכל את לבו... מה ? מה ? מה נשתנה ?...

וברוך פודקיכה עמד עוד רגעים מועטים והרצה את מענותיו לפני אשתו ובנותיו ולפני רוז'ה. הוא הרגיש, שרוז'ה מכינה הישב לדבריו, וכשהחגבר דבורו, גברה מכוכתה וישבה נוגה ושוממה. ואילם כְשֶׁכְּלָה אמריו וידע לצאת מן המיצר על־ידי הוספת תבלין, שהעלו פתאום שיחה זו מעל למוסר—התנחמה רוז'ה ולא הבינה מפני־מה ידברו בו האנשים ולמה לחשו תמיד בביתה של סבה על "אשמדאי" זה ....

ובלילה, כשנגעלה האכסניה, ישבו בנות־פודקובה ואשתו, וברוך עמהן, על־יד הכירים ודברו. רוז'ה שמחה עכשיו על שנתגלגלה ללילה אחד לבית זה. ברוך ישב וסח בעיקרו לפני רוז'ה. הוא ידע, שזוי העלמה הקשנה, מבינה הישב לרעו. לפיכך ספר מזכרונותיו ומחייו — ועלתה מתוכם ההכרה: הנה הוא, ברוך פודקובה. "גמר פרשת" חיים שלמה, היסשיריה, שהיא מתחלת מימי חמילניצקי. אילו היו לו בנים, היו אף הם ודאי כאותם ה"מלאים" או כגנבים בכית-הסוהר". "ספורי־המיזגים" הולכים ונגמרים בון בכרוך פודקובה. — ואחר־כך נתגלגלה השיחה על מחלתו של אביה. וברוך דבר על מחלתו. בכעם דבר:

הימים הלודעת ממש ... יושב בטחנה וחולם חלומות כל הימים האוכל את לבו ... איני מבין עוד את הדורות הללו ... היו זמנים אחרים. אז היו שבתי'ם כאלה בונים "תלמודי-תורה" בעיירות ופותחים את בתיהם לשמחות בחנים ולרקידים ... עכשיו הכל פרץ על גשר של קורי-עכניש ... הוֹ, הוֹ, נשתנו הזמנים ——

על הכפר פשט ליל-חורף לבן. בבית-האכסניה של ברוך פודקובה היה שקט'

ובתוך משיתיהן נחרו הכנות השתים. רוז'ה לא יכלה לישון. היא שככה במשתה והיתה ממשכת להרהר מתוך ערוב מחשבות ומחזות. בלילות כאלה, לילות בודרים, היו עולים ובאים מחביון בלבה אותם הדברים הקמועים ברובם, שאספתם ושהיא הולכת ואוספת אותם תמיד. דכל מקדמים את פניה ב,,,פתגמים"—ובכפר ובעיר וגם שם עוד, בביתה של הסבה, היו הכל מדברים באזגיה דברים כאלה. שלאחרים לא נאמרו; וגם ברוך פודקיבה אינו מסיח כך לפני בנותיו. והן. בנות פודקובה, אינן כמותה. הן אינן מבימות לתוך העולם כ,,עורבים שחורים"... ואז ידעה רוז'ה, שהיא שייכת לסוג אנשים אחר, לאותן ,, דבהמות התועות בעיני בתמיה בעולם"; היא—בתו של המרצח, ה,, אוכל את לבו" -- — והיום צברה את הפנקסים הגדולים בחשכת -המחנה...

והיא אמרה לבכות — ולא יכולה. מעין-הדמעות נסתם. ועל מי תככה תחילה ? — לפניה הרבה מצבות, ועל איזו מהן תשפוך דמעותיה ?.. על-כן שכבה, תלתה עיניה בתקרה וראתה, שהירח משחק בחוץ. ואחר נזדקפה והסתכלה בשנתןהבומחה של בנות-פודקובה שבממה למולה — ונתאנחה...



### שיר־הַלְּוִי.

עור נִשָּׂא דַּהַמ־אָם מֵאַבְנֵי עִיר ה**ַבִּירָה** ... וַיְרַחַף עוֹד וְהַב־שְׁקִיעָה בְאַיִּירה וַיִּשְׁכֹּן עַל הַצְּרִיחִים הָאַפְּלוּרִים, עַל מַצָרוֹת בָּתִי-מַשְׂבִּית וּמִקְדָּשִׁים. וַיצֶת בִּחֲדּוֹנוֹת מְדְּשָׁשִׁים זַהַרוּרִים אַלְּמִי־רָמָט וַנְעַלְמִים בְּזַרְמֵי־דָם בַּאֲפָד נְהָרוֹת צִּוּלִים. הַם הַרָבָּה דּוֹרִים... בְּזִרְמֵי־דָמִים הַלּוֹרְנִמִים בֵּין עִיִי־לָבִי שְׁחוֹרִים... בִּשְׂרִידִיְ־רָז מִצַּהְבוֹת־הַנְּמְמְהּ שָׁכָּחֲכוּ בְּשִּׁכְרוּן־צָּמָא אֶת זְבוּלּ-הַשְּׁבִינָה... אַד אֵין בִּשְׂבָתִי קינָהּ וָגַר וָזֶר וְעָנָי ָּבֶעֶרֶב זֶה. בָּאָב בְּתִשְׁ**עָה** יָמִים. שָּׁרוּף־יָנוּן וּשְׁדוּת־עָבָּי הָּעִיתִי לִּי בַבִּירָה הַנְּכָּריָה כַבַּצִיָּה

וָגֵר וּבוֹדֵד שַׁבְתִּי אֶל בִּשְׁבָּנִי.

אֶל הַנְּמֶלָּ. שָׁם אַרְכִּין ראשׁ יוֹם-יוֹם וְאַמֶּה שֶׁכֶּם בַּעֵר פַּת־לֵּחָם.

מַמוּפִי־סְחָבוֹת רָבְצוּ מְפִּחָמִים עַל מַצַע-הָאַכָנִים ּעַבָּדים בְּפּוּפִי־בוּוּ רְצוּצִי־עְמָלּ בַּנוֹ צַנֶם י דַרום יָם וֹצְפוּוֹי לִפוּדִי־עוֹל וּלָחוּמִי־כָפַן. אַרָנָכָן עָנג הַפָּז אֶת הַתִּּרָנִים ּ וְרוּחות־דְּרוֹר מִכַּנְפֵּי־עוֹנְיָם. רוחות־עֶרֶב נְתְנוּ קוֹנְם. וַנָנועו הַמִּפְרָשִׁים. אַר הַלּוּמִים וְנוֹאָשִׁים יַתְבֶּרים רָבָצוּ הָעֲבָרים אִישׁ רְאָחִיוֹ מְצְמְּדִים. ּבָּקְעָרָה עֵדֶר כְּבָשִׂים. נַם לא בָּחַנוּ מְעוּף־הָרוּחוֹת בָּאוֹת מֵאָרְצוֹת בְּרוּכוֹת.-אָרָצוֹת־מֶּרְחָקּי אַרְצוֹתִיהֶם; נַם לֹא שָׁאַלוּ לִשְׁלוֹם-חָפִּיהֶם. וַיָּשִירוּ שִׁירִי־נִכְר. שָׁיָרִי-הַפַָּקרי שִׁירֵי-שֵׁכָרי שִׁיר-נוֹנְשֵׁיהֶם... רַק אָנכִי לא שורַרִתִּי דם שָׁכַבְתִּי, דם קַדַרְתִּי יַר לְּנִוְנְשֵׁי וּלְּעַבְנֵיהֶם ... הַאָּמֶה בוֹרֵד וְאָנֵם אַתָּה נ בָּמֶה קוֹרֵר וְאָנֵם אַתָּה נ בְּאנוּ עַתָּה ... בָּאנוּ עַתָּה ... בָּאנוּ עַתָּה ... בָאנוּ עַתָּה וְאָנֵם אַתָּה נ בָאנוּ עַתָּה וִאָּנִם אַתָּה נ בָאנוּ עַתָּה וִאָנִם אַתָּה נ

וּפִּתָאוֹם חַשְּׁתִּי עֵלּ הַכֶּּזְיּ דַיְרְתַּח קְרְבִּי בִּּכִי־שַׁלֹּהֶבֶת. נִירְתַּח לִּרְבִּי בִּּכִי־שַׁלֹּהֶבֶת. לא לא כַתִּי בִּי אָם אָחִי ...

> יי פַה־יְּגוֹנִי פַה־בְּאֵבִי זּ בִּי נָפַמְתִּי עַלּ נִקְמָתִי: אִישׁ אֲנִי מָבֵּית־הַגֵּוִי.

לא עָזַבְתִּי אֶת כִשְׁכֵּיְרְתִּי בְּהַתְצַבְּחִ דְבִיר-מוֹרְיָה בִּי נָצַּבְתִּי וְשׁוֹרַרְתִּי. שִׁיר-אָבותַי שִׁירַת-גִינַי שִׁיר-הַנְּצָחִים. שִׁיר-הַנְּצָחִים. נַבָּה לו מִכַּהֲבוֹת-סִינַי...

נא שִׁיר־נָקָם. לא שִׁיר־תְּרָון;

יָנון דּוֹהֵשׁ נְשִׁבֶּרוֹן ... יָנוֹן דּוֹהֵשׁ נְשִׁבָּר דִּבִּיּי

בָּם וְדָמֵע סְבִיבִי גַּקנָה... יָנוֹן דּוֹהֵם עָבַר דִּבִּי יָנוֹן לוֹהֵם אַף גַּם תִּקְנָה ...

ַּלָבוֹן שֶׁפֶּף נַחְלֵי־דָּמִים אַנְצֶדְ שִׁירִי, שִׁיר-תְּרַחְּמִים בַּשׁוֹרָת-אוֹר בְּקִץ-תַיָּמִים

אָכַּד דָבִירִי, אָכַּד נָוִי ... הַקִּיצוֹתִי: נַּלְּטוּד, נַּלְטוּד רוֹצֵף חֶרֶשׁ שִׁיר-דְּבָבִי...

פָּרֵּיבִי דְּטָמָה.. הָּאֶבֵל יִּשְׁמְמָה... בְּרַק־נְּקָמֶה-אֵשׁ אוֹכֵלָה... פִּרַק־נְּקָמֶה-אֵשׁ אוֹכֵלָה...

> אָבָּיבֵּירַחַיִּי, אָלִיבֵּיראוּרִי... סִבּּנִּר-אָבִּיבִּים וְטָצִיפַּנִּי לָאֲנַפָּץ אֶת כּנּוֹרִי...

בַחֲמֵי־עוֹדֶּם עם נְחוּמִים.. בָּם נַּעֵנוּגֵעִ מִץ־תַּפְּדָּאוֹתִּ בִּיִּמֵי־עוֹדֶם עם נְחוּמִים.

נַיָּפוֹנוּ בַּחֲלוֹמוֹת. נַיָּפוֹצוּ נַיִּהְאַבְּכוּ תַּקְרִים עַלִּ הַתְּחוֹפוֹת... השלח

וּמָאָז הַנְּיִלִים תּוֹעִים עַלּ הַיַּמִּים וְהָאִיִים בֵּין כָּר מַמְלְּכוֹת־הַנּוֹיִים.

תּוֹעִים הֵם כִּנְּגהוֹת־שֶּׁרב... שִׁיר־הָעוֹלֶם לֹא יַחֲרִישׁוּ. שִׁיר הַבְּמִים וְהַחֶּרֶב...

בַּקִים. בּוְדִדים יְאַבִירוּ. בָּזוּרִים הַם וַיַּסֵר כּחָם. בַק יַרְעִירוּ. רַק יַוְבִּירוּ...

רַק יַזְבִּירוּ. רַק יַרְעִידוּ... מַשְּׂאוֹת־נָפָּשׁ שוִרפּוֹת נָפָּשׁ עָם נַעֲנוּעִי־סוֹד יוֹדִידוּ...

תועים צָלְצְלֶי־עֲבְרִי, בּוֹלְלִים אֶת שִׁיר־הָעוֹלָם: אֵין עוֹד סוּצָק, אֵין עוֹד בָּרִי...

יַנַּה יוֹם וְצַּיְּנָה אוֹרֵב... אָבְחַת־חֶּרֶב, צִּיְצַצִר־בְּרוּבִים... צַּהֲבוֹת־דֶם וְזָהֲרֵי חוֹרֵב..

> ָתְוֹרוּ וָרְהֵּי־מְנַצִּתַיּ רָפוּ כַבְּבֵי־מְשׁוּעְבָּּדִיִם. מִוֹרוּ וָרְהֵי־מְנַצִּתַיּ

תּוֹעִים צִּלְצְׁלֵי־הַקְּדוּמִים. פּוֹגְמִים רוֹסָקִים שִׁיר־הָעוֹלֶּם. נוֹסְכִים סָפָּמ־הַדִּמִרוּמִים...

פה פַּעֲדְּהִי. פה נַקְמְהִי. אַך בִּמְאֵרֵת נְּלוּת-נָצֵח אָת נִקְמָתִי זאת שִׁלַמְהִי...

נְדִים צְּלִּיכֵי בְּלִּי מְנוֹתַ... עִם כָּלֹּ נִיָּעָם، עִם כָּלֹּ נִידָם אָנוּד נַּם אֲנִׁי בִּלִי כֹׁתַ...

עָם בְּּל נִיעָם. עִם בָּל נִידָם: בּזְרָל אֶחָר הוּא לַצְלְילִים וְצַּלִּוי הַפּוֹלִידָם...

> מָנֶּלּוֹתָם מִפִּזָּרוֹן : .אָם וֵאָסְפוּ צְלִּילִים יַחַד בִּי קָּנַרְתִּי בָּאַת-חָרוֹן :

אם בְּנִילַת אֵשׁ נַצַּרַת רְּמֵנְנִינַת-אֵשׁ יְחְבְּרוּ. רְמַנְנִינָה חַיָּה אַחַתּיּ—

אָז בּזּכְּכְךְ שֵׁנִית יָהֵדּי יָנִז חִנְּרוֹן-הַדִּמְדּוּמִים יִפָּרַתּ, יִשְׂנָא שִׁיר-יִשְׂרָאֵדֿ.

יַרְדְּ כִּצְלִּילִיו תֵּבֵל כְּנְה. וּבִנְאוּבֵת כָּל הַחַיִים תִּהְיֶה נִּם לָךְ נְאוּלָח...

או אם כָּל הַצְּלִילִים יַחַר יִכְלוּ. יאִבְרוּ ; לֹא יִשְאֵר טִשִּירָתְךָּ צִלְצוּל אַחַר אות, פִּי בָאָה בָּאָה עָתָּה... וְנִנְאַדְּהָ אָז בַּפָּוֶת: מָחָרִי אִׁתְּה...

אַך לא בָאָה הָהּ, לא בָאָה פרות לַּצְלִּילִים הַנִּדְּחִים פִּרוּת כַנָּפָשׁ הַנַּהַלָאָה...

לא עוד אַאָמין בַּהַנְחוּמִים... מֵת הַשַּׁחַר... מֵת הַכַּיִּלָּה... בק דִּמְדוּמִים... רַק דִּמְדוּמִים...

כּזֹבָבִים ְקִרים שָׁמוּ בִמְסִרוֹתָם. מְסִרּוֹת־הָעוֹרָמִים.

> נֶתְּרָים נְמִים נַחוּ מִפָּבִרוֹתָם.

אָני לְּבַדִּי, קון נְצְחִי בְּלִי אוֹת עַר מִצְחִיּ

. הַּקְשֵּׁבְתִּי דּם בְּנִי צְּנְיִנִים נָדִים. רְחוֹלָים וָנִפְּרָדִים...

בַּמְסִיּוֹת דָּעוֹרָמִים... בּוֹכָבִים שָׁמוּ קָרִים. זָרִים. רָמִים בּוֹכָבִים שָׁמוּ קָרִים. זָרִים. רָמִים בַּמְסִיּוֹת דַּעִים עַּרָפָי

ברלין תרעיג.

ר. שמעונוביץ.

~<del>9</del>

## אָמֶת מִרְמֶשֶׂק

(arp) \*).

מאת

#### י. בורלא.

מהותה האפתית של התנועה הערבית נתגלתה בשלשה דברים: בהלואה הלאומית, בעבודת-הצבא ובעתונות.

העם הרכה בהפגנות: מה יסטיד, אם יעשה "פנטסיה" וישתעשע קצת .בצבור"? אדרבה נעים לרכוב על סיסים, להשתקשק בחוצות-קריה, לרקוד בחרבית שלופות ולצעוק בקול: "עד מפת-הדם האחרונה נגן על החרות!" — איך הגינו — הלא ראינו למעלה. בקול: "עד מפת-הדם האחרונה נגן על החרות!" — איך הגינו — הלא ראינו למעלה. כשבא הרגע של מעשה נעלם העם — ואיננו. שתי שנים צוחו וצעקו: "חירות!" השלפון עצמי נמור" — ולאחר-שיצאו האנגלים מן הארץ והתמיכה לא הספיקה וההלוואות מבחוץ הולכות וקשות. — באה הדרישה מצד הממשלה ל ה ל ו א ה ל א ו מ י ת. גדרש רק חצי מליון לי"ש מרחבי הממלכה בת-המיליונים. והממשלה התנתה תנאים מובים מאד. נתנה ערובות בפוחות. עשתה את ההלוואה עסק של רוחים ממש. והעתונות אף היא בארה ופרשה את הענין אף צוחה וצרחה הדשים הרבה — אך העם לא נענה גם ב זו זי ם. רהפו באויר הסיסמות הידועות: "ההלואה הלאומית — חיי-העם!" "אין לאום — בלי הלואת-לאום". רחפו ערטילאיות — ונדמו. כאן לא עצרו כח בעלי התנועה המלאכותית להוציא מתוך כימו של העם, עם בן-מיליונים. אף פר ו מ ו ת אחרות. וראוי התנועה הערבית אל נכון.

ויכולת חמרית גדולה בקרב העם הערבי יש ויש. אין, אמנם, קפיטליסטים גדולים הרבה. אך יש עושר הגון ומרובה בשדרות הרבה של העם. ו זה ב הארץ הזו רב הוא. אך אין הערבי יכול להביא את זהוביו לצרכי=התחיה - אינו תופס ענין כזה כלל.

ואף-על-פיבנן עומדים בעלי-התנועה המועמים בעקשנות ובקנמרנות ילדותית על דעתם: באספת סאן-רימו אינם מודים. בנציבות ארץ-ישראל ממעם אנגליה אינם מכירים. העתונות מביאה את הכרזת מלך אנגליה בדבר ארץ-ישראל בשם: "הכרוז לם ורי ה הדרו מית "-דוקא !...

הופעה מסוסית למהותה של התנועה היא גם עבודת - הצבא כאן נראו חולשה. רסיון ומעשי־פויזות גם מצד הממשלה וגם מצד העם- הממשלה הקיצונית בהתלהבותה התחילה דורשת עבודת-צבא חיובית לפי נוסח-מורקיה: או כופר או עבודה ממשית-תבעו לצבא בגזרות חמורות, שקשה לשאתן. בזמן שביחוד כאן, בסוריה, עדיין עיף

<sup>\*)</sup> עוון המשלחי, הכרך חנוכחי, חוברת אי (למעלה, עמי 67–73).

העם מענויי עכודת-הצבא מזמן המורקים; בשעה שהמלה "עסכריה" (עכודת-הצבא)
היתה לוְיָּעָה ולמפלצת באזני העם,—לא נמנעה הממשלה מלהנהיג ביד רמה את
הגיום. סחמו את כיסיהם של בחורים דלים ולקחו כופר, ורבים, שלא יכלו לשלם וזה
הגיום. סחמו את כיסיהם של בחורים דלים ולקחו כופר, ורבים, שלא יכלו לשלם וזה
לא ככר שבו מתלאות המלחמה וממכאוביה, היו מוכרחים לחזור ולחגור חרב ורובה
ולמשוך בעול הקשה מחדש. היו כאלה מבני הבירה עצמה (ב חמ ה וחמם וגם
ב חלב לא נענו לדרישת הממשלה בכלל). שבתור אנשים ערביים מכובדים קצת
סרבו ללכת. הם מענו את מענותיחם ה"בעל-ביתיות": הלא אין מלחמה כעת, ולמה
נלך לשכוב בשדות בשרב ובקור? —כשתהיה מלחמה נלך—על ראשינו נלך! "—ויצאו
ידי חובתם בזה. אך העם בכללו הלך. אבל רק עד הקסרקמין מחמת-המציק—ומשם
ברחו. והתחילה סדרת הפרר' (הבורחים), שהיא ידועה למדי מזמנה של מורקיה. יש
עובדה ידועה וגלויה: פלוגה של מאות חילים, שנשלחה לסביבות א דר עי. נעלמן
כמעט כולה עם רוביה וחרבותיה. ושוב עובדה בבאצאליון, שנמסר כולו בלי התנגדות
לצרפתים בסביבות=ב י רות.

במשך ימים ושבועות המיפו העתונים לחרב: "הנשק הוא יסוד תחיתנו", "עם הנשק נחיה", ועוד קריאות קוראות לרצח ודם כאלו. ולא נמצא דַבְּר לעם. שיתן על העתונאים בקולו ויקרא: הרפו מן הנשק! מה תחן ומה תוסיף החרב אם רוחו של אוחז=החרב ירודה היא ורקבה ?—אין איש בעל השקפה היסטורית, שיראה לעם. שמצב של עניות ודלדול בכחות חמריים ורוחניים כמצבם של הערביים עכשיו לבקש אמצעים כדי להגביר את מרץ העם ואת עצמותו רק על־ידי רוח ותרבות. אין איש, שיאמר לערביים: שובו לספר, ערבים, לכו לבתי=הספר! חכו עשרות=שנים אחדות! המתינו! שאו את כאבכם בדומיה, קפלו עצמכם, אתם ובניכם, בין כתלי בתי=הלמוד ולא ישמע כימי דור אחד קולכם החוצה. חקקו על לבות-בניכם את תורת=הלב הגדולה, גדלו עם בעל הכרה ודעת, ספוג קנאה וכבוד לארצו ולעמו.—או אז תצאו בקול וכיד רמה—ולמה תהיו ללעג ולקלסה כיום הזה ?

בדמשק הופיעו בשתי השנים האהרונות עשרה עתונים. ברובם הגדול יומיים. להלן ידובר על פרצופה של עתונות זו, אך עצם העובדה היה לפלא. סניגורי התנועה הלאומית הערבית הורו באצבע על, החשבון הפשום: הרי עשרה עתונים בעיר הבירה; לאלה צריכים לחשוב מנויים וקונים, לכל הפחות, עשרת אלפים וקוראים, לכל הפחות, 60–70 אלף. ובכן הרי זה ים וד איתן, בריא. א מור מעתה: צבור זה הוא עצמו המפגין. המוחה, התובע, ומסביב לו מתלכדים גם־כן איזו אלפים: זהו היא עם הקם לתחיה, הנה התמיסה, הנה התנועה הערבית.

ואולם עם בדיקת המקורות מקרוב—מה שונה סך=הכל! כמה נחשפים ונגלים הענינים בכל רקבונם!

ראשית, עצם העובדה: עשרה עחונים בעיר אחת, ש"אנאלפביתים" – הם בה בקירוב 0/0 70 –וכי אין זה דבר בלתי-טבעי ? ואמנם. העתונים, באין יוצא מן הכלל, אינם מופיעים אלא במספר 500 –600 אָכסמפלארים. מנויים יש להם במספר מצומצם ולא יגיעו בשום עתון למאתים. העתונים אינם גשל חים

כלל מחוץ לדמשק (מספר מועט נשלח לחלב). ואף כצורה מצומצמת זו אין אף עהון אחד, שאינו זקיק לתמיכה מצד המפלגות והא גודות: שיב, איפוא אותה תבת-זמרה. איתו הצבור המועט. השואן ורועש בהפגנות, באספות ובקלוב הערבי והממשלה תומכת בעצמה בכל עתון בחמש שעשרה לי"מ לחודש. ואולם העיקרי הממש, דוא זה: בזמן האחרון קודם כנים תהצרפתים נס גרו מאליהם. מחוםר כחות כספיים ואישיים רוב העתונים. קשה היה העול למפלגות. נשארו אז רק שלשה עתונים בעיר-הבירה, העתונים היים נושאים את עצמם. ובכן העתינות אינה הופעה בריאה, עממיתי אלא מלאכותית, מזויפת וחולנית.

ואולם אילו היה בעתונות רק חסרון זה אף בעל פי שהוא חסרון אורגאני היה עוד מקום לשבח: יש בהופעה זו רצון מוב. מועט דוא וזעיר הוא רצון זה. אך כוונתו רצויה: כוונתו לפעול בקרב העם, לעורר, להנך, להעיר. אבל האמת הערומה והאכזריה היא, שעתונות זו רובה ככולו מוכנת היא יום ביום לזייף את עצמה ולמכו ראת עצמה בנדון זה, את עצמה בעשרות לירות אחדות לחודש. ויש עובדות ברורות וקיימות בנדון זה, אך משום כמה מעמים אין מן הראוי לפרמן...

ומה הם הצביון והרמה של עתונות זו 🎖

בכל. במאמר, ובידיעות—שטחיות וגבוב-דברים. אין מלה חיה, אין טעם ספרות, אין השכלה עתונאית לעורכים, אין קורטוב של תפיסה בחזיונות ובמאורעות. עתונות זולה וירודה, טון בטלני וריקני—זהו הצבע השוה לכולם. כל העתונים כאחד רננו במשך שתי שנים פזמון אחד (הלא ממקור אחד ישתו את מימיהם): חוזרים ולועסים מאות פעמים את דבר החבה העזה לארץ=המולדת, את המסירות הגמורה לחירות העצמית, את הקרבנות המחים, ש"בוודאי" מוכנים בני=העם להעלות על מיבח=המולדת. חוזרים ורשים עד כדי גועל-נפש ב"סכנה הציונית" באופן מגוחף. אין אף אחד מן העתונים, שיעמוד על איזו עמדה מיוחדת, שתהא בו איזו איפוזיציה שהיא לשם בקורת והארה של המאורעות והמעשים; אין גם אחד, שיעו לכתוב שלא כרוח=היום, שיהין לשפוט לפי המצב האמתי, החיוני, של הפוליטיקה המקומית. קשוטי=אמרים, נפוחי-מליצות, רוב=דברים מרושל ומשריד בגמגומו—כזה הוא תארה ותכנה של העתונות הערבית בדמשק ובסוריה בכלל-

תפארת העתונאים הנלהבים המעמים הם—הבידואים. הם מקוים, שאלה יקומו למכשול ולמוקש לצרפת הרעה וילאו את גדוריה. העם הערבי השב לתחיה, שצריך הוא לאמץ את כל כחותיו כדי למפם ולעלות על במת החיים המדיניים והקולמוריים. העם המבא־צעיר. שצריך הוא לתקופה של שלוה, מנוחת=נפש וישוב=דעת כדי שיצעד נכונה בדרך הקדמה וההתפתחות, העם הזה שם את כל מבמחו ברמחי=הבידואים.

והם טועים ברבר, שטעו בו גדולים וטובים מהם. כל הערך, שנתנו האנגלים ואירופה בכלל לתנועה הערבית, בא מחוך חשש ויראה מפני המון-הבידואים, שעומד בקרבת הערביים ונדמה להם כגוי שואף קרב, אשר כח לו ועצמה לו ומסוכן הוא מאד. אך טעות עמוקה יש כאז.

לתנועה הערבית של בני־הישוב אנו רוחשים חבה כמו לתנועת כל עם שואף

לתקונו. מונים אנו את המגרעות והקלקולים שבה, אך משתתפים אנו בשאיסתה. אחר הוא היחם לבידואים. הללו הם (ויהיו תמיד) חצאי-פראים בהשקפותיהם על האדם ועל העולם ובכל הליכותיהם. כל חייהם קיימים ועומדים על החרב, על שוד ועל בזה. רק אלה הם חייהם. כל צורת-חיים אחרת אינה נתפסת במוחם. כל מדות-האדם האֶלְמֶנמריות של רחמים. כבודי אמתי יושר. ועוד, כרוכות אצל הבידואי בחרב, בנשק. אין לקוות לאפשרות של חיי צבור וחברה בין הבידואים אלא לאחר זמן מרובה. בין השמירת נקמת-הדם, הפירוד והאיבה בין השבמים.

המורקים הכירו הישב בתכונתם של הבידואים וידעו לשלום בהן באופן מצוין. מעולם לא הרימו הבידואים ראש בימי המורקים. וכשנסו לפעמים הא למרור, אלא להשתובבי — בכמה קלותי באילו אמצעים פעושים היו המורקים משיבים אותם אל הדרך השובה! שר-צבא אחד עס קבוצת אנשי־צבא אחדים (לפעמים שתים שלש עשרות) השקימו שבטים בני מאות הרבה. והסוד שבדבר פישום הוא מאד. המורקים שמו לב, שלא יגיע נש ק חד ש לידי הבידואי. זו היתה כל התחבולה. וראוי לזכור ולהזכיר בדאבון-לכ: במשך מאות שנים עמדה מורקיה על המשמרי מנעה את הנשק החדש מידי הבידואים והשאירה להם רק נשק עתיק, קדום, — ובזה חסמה להם את הדרך. שלא יעלו על הישוב להחריבו; ורק עם כניסת ממשלה אירופית בארץ הוצף המקום מתוך כוונות ורקמות-מזמה מדיניות נפסדות בנשק חדש במדה שלא היתה המקום מתוך כוונות ורקמות-מזמה מדיניות נפסדות בנשק קבלו השודדים תמיכה והוראות.

אכל אפשר לקוות, שלאחר שבא השלטון בידי צרפת. תמצא זו את התחכולה לרוציא את הנשק מידי הבידואים ומידי הערבי העירוני בכלל. זהו האמצעי היחידי לרוציא שלום ושלוה בארץ. אז רק אז ירחיקו הבידואים המשתוללים נדוד למדברם.

ויש עוד אמצעי: יש צורך במעט כסף. הבידואים הם שודדים. השודדים הם רעכים. חסרייכל. אין כאן שום צורה של תנועה לאומית. יש כאן שאלה כלכלית פשומה. כשיהיו לדלים האלה לחם לאכול וחלוק ללבוש —לא ישרודו. צרפת תמצאי שהחשבין נכון הוא: למה כל המורח, העמל וההוצאות העצומות להחזקת צבא ונשק ולמה שפיכות-הדמים? —מוטב לגמור את הענין בדרך אחרת. זה יהיה יותר קלי זול ואנושי. לא תמיכה וחלוקה דרושות כאן, אלא ישימה אחית נאותה ומתאמת. ואז תעבור גם מכשלה זו מן הדרך.

דוהי, איפוא: פרשת־הדברים בתנועה הערבית זוהי מהותה ואלה הם צבעיה—מהות שלילית וצבעים כהים.

ומה יש מן החיוב באומה זו ? וכי אין גרעינים היוניים בה ? אין לה קרן-קיימת לאומית, שבומן מן הזמנים תשא פירות ?

וכאן צריך להקביל ולהעריך את ההווה והעתיד של העם הערבי לעומת ההווה והעתיד שלנו, היהודים: מתוך כך נסיק מטקנות נכונות למעשה ולפעולות להבא. כי ההווה יכול להיות קנה-מדה לעתיד.

ב הוו ה — יש לעם הערבי ארץ. לשון ורת ג מוע הוא העם ומושרש עמוק-עמוק באדמתי. איתן וחזק יעמוד תמיד גם בפני רוחות סוערות. מסורת עתיקה ובריאה

תהדק אותו לארצו; את פת־לחמו ישיג הערבי בידיו בארצו. אין לו פרובלימה כלכלית מיוחדת במינה ומשום כך לא קשה תהא הפרובלימה המדינית שלו. ולשון אחת לו בפיו, לשון עשירת-עבר, מלאה רעננות וחיים, שכחה אתה לאחד את המיליונים המרובים המדברים בה. והדת—זוהי שלשלת-הרוח, שמרתקת את העם הזה למסלול ישר ובמוח. מוצקות וגזעיות הן מדות-המוב: חום. אמון, יושר ונאמנות, אצל ה ע ר ב י ב ן הי ש ו ב. את המרירות של נקמת-אלזה, שהונחה ליסור-הנצרות, לא ידע, ולא גדל ברגשות-איבה לבן־אדם אחר. ומן ההרם וההפסד, שלקח בהם היהודי מתוך יסורי-גלות ועמל-נדודים, — נצל מבראשיתו. "שאנן היה מנעוריו ושוקם דוא אל שמריו, ולא הורק מכלי אל כלי, ובנולה לא הלך, על כן עמד מעמו בו וריחו לא נמר"—עליו יש לקרוא כתוב זה.

וכשם שיש ערך לקרקע, ללשון ולדתי כך ייש ערך לאותו הרוח המיוחדי שמתנמא אצל הערבי בשירה העממית שלו. לא תוכן השירהי לא הגיבים כאן עיקר (אף אצל הערבי בשירה משומרים יש בהם)י אלא הזמרה עצמה – הצורך העמוק לגלוי- שנם אלה מיץ ומעם משומרים יש בהם)י אלא הזמרה עצמה – הצורך העמוק לגלוי- נפשוי שפורץ לו במוי בשירה. עוז וכיסופין עמוקים הם יסודות השירה הערבית. רננת־המבע עצמו יש לחוש בהרבה מצליליה האיתנים.

נמצאת למד, שיש לעם הערבי עוד יונקות ושרשים, שהם שלוחים עמוק באדמת=חייו. העץ ממעל — קלוש ענפים הואי מדולדל בכמה וכמה סעיפים, זה מאות שנים. שחדל לעשות פרי, אך תקוה לו ליום=מחרי אף אם אולי רחוק הוא היום ההוא.

דומה העם הערבי עכשיו לבנין גרול, עתיק ורחב. שהוא קיים על יסודיתיו הקדומים ועל תקרתו, על קירותיו, על אולמיו ועל חדריו; אלא שגדל בו הפרץ, רכה בו העזובה במרוצת־השנים ומארת העצלות והרשלנות שמה בו את אותותיה והפילה פה ושם חלקים ממנו. בקצרה —עתיקות יש כאן, זקנה, יושן. ויד־זקנים רפה עושה בו עכשיו לתקנו, והתקונים רפויים ושטחיים הם. להבא אולי תבוא יד א'תנה והזקה. אך חדוש גמור לא יתהוה. השתנות יסודית לא תבוא, מהפכה שרשית, שחגלה צורה חדשה של בנין לא תקום. בנוי הוא הבנין בצורתו הקדומה; הוא יהא קיים על יסודותיו אלה וכזו לא תקום. בנוי הוא הבנין בצורתו הקדומה; הוא יה מיבו ורוחו של המזרח. זהו ההבדל המוחלם, שמציין את המזרח בתורח מיבה המזרח בתורח מיבה מיוחדת ונפרדת מן המערב.

ואנוי היהודים, -- ידוע, עד כמה מחוםרי-קרקע אנוי מה עצמו קרעינו וגזריני. כמה נותקנו ורוחקנו מן האדמה, כמה חסרים אנו כברת-ארץ כדי שנכה בה שרשים ולא נטורד עוד מקצת-תבל עד קצֶּהָּ!

אך הגיעה השעה להעריך אל נכון את פצעינו. להעריך את מהוחם — כדי שיַקל לרפאם.

הרי לא אנו אשמים באסוננו, לא בנו הקלקול אין כאן וחסר-חיות באומה, אין כאן מגרעת נזעית ודלדול בעיקר כחות שהרי בנכסים אחרים עשירים אנו. עשירים בהשתוות אל אחרים הרינו עם מחוסר-קרקע, דל בכח ממשי, מסובב איבה ושנאה — ובעל-השפעה כזו במרחבי בתבל. כי אין להקטין את הכח המוסרי וההשפעה המרובה שלנו על-דעת הקהל העולמית (עד שחכמי הערביים אומרים עלינו. שקנינו את כל העולם בכספנו הרב). ואף לא דבר ריק הוא כחנו הכספי בגלגלו של עולם. ואין

להעלים עין מן הדרגה הגבוהה של העם היהורי בכלל ושל גדוליו בפרם בקנין-התרבות ובשדה-המדע. ערכים כאלה לא בנקל יושגו ולא במקרה יעברו לאומה. אין זאת, כי כחות סמויים מן העין יש לעם הזה לרוב. לא חולה דוא העם היהודי. לא נרפה ולא בעל-מום. אין בו קלקול עצמי. קשור היה בכבלי-בגלות כבדים עד אפם תנועה חפשית. הרבה סימנים קשים השאירו דכנלים בגוף, אך הדַּכְּק עבד תמיד ובאפן נורמאַלי -- אין מחלה. אפילו ההתבוללות לא החריבה את כחות-החיים של האומה. הכיתנו הלאומית היתה תמיד עמוקה ובהירה. וחנועתנו הלאומית בריאה ועממית (כמה עממית 1). שאיפתנו לגאולה היא עצם חיינו. קבועה בנפשנו מאז מסירות, אידיאלות, העמקה בדרכי חפוש הגאולה -- הגאולה -- הגאולה השלמה.

והרי גם נכסינו הרוחניים המועמים בהווה: הלשון, הספרות, השירה, קנה-מדה הם ליכלתנו בעתיד. בתוך היוה של מרוף דעת. של פרעות, מלמולים והגבלות יכולנו עוד לכתוב ולשיר ככה. ומכאן רמז לעתיד.

העם הירודי בתקופה זו אף הוא אינו אלא חומר לבנין; אבל חומר לבנין חדש וענקי: שדה רחברידים כאן שחמריבנין שונים נערמים בו לרוב. ומיב החומר הוא מן היותר משובחים. האבנים — אבנים יהודיות", אלו הקשות והמוצקות; עץ וברזל לרוב — עם קשה-עורף; מלט, חמר ומיד — בשפע. מהנדסים וידים פועלות מכל המינים, כחות צעירים מחוננים מאז בתסים? עצומה, מצפים לשעה הגדולה; יותן האות — ויופיע האדריכל הגדול, שיקים את הבנין. יש כחות ותקוה לכך. יותן רק האות — וקם עד מהרה בנין ענקי, חדש, כביר-ערך ורב-תפארת. כך היא הכרתו הפנימית של העם היהודי השואף לגאולה.

לא כאה השואה זו של העמים, הערבי והיהודי, אלא כדי להוציא ממנה תוצאות בדבר היחם לתנועה הערבית. שצריך להיות לנו בעבודתנו הלאומית.

מחוץ לארץ=ישראל אין לגו להכנס בשום חשבונות עם התנועה הערבית. בארץ-ישראל יש לנו חובות ביחם לערביים.

אם נזכה לגדולות, שאנו מצפים להן כואנו לא נרפה מהן ולא נואש מהן אם גם בעקיפין, בעקלקלות ובכבדות תהלכנה), הרי חובה תהא מוטלת עלינו, גם בלי שנכריז על ערכה של התנועה הערבית, לשתף את עם-הארץ באשר נוכל, להביא לו את הסעד והעזר, אם יהיו כאלה ברשותנו, לשבוח המצב החקלאי. החרושת, המסחר והתרבות בין המוני הערביים. ביחם ל ע ב ו ד ה → אין ספק, שהחזיון המקולקל והמסוכן, שרוב העבודה שלנו, או גם חלק גדול ממנה. היה נעשה עד כה בידי אחרים, → חייון זה יעבור מעולם עבידון זה אנו הוון זה יעבור מעולם ענידון. אך מדה ואחוז ידועים יהא צריך לקבוע בנידון זה. אנו ענינו → ומוסיפים לחתענות →בגיהינם של הגכלות ביחם ל.זרים "בכל מקום; ולפיכף חייבים אנו לאמץ את כל כחותינו ולמצוא מוצא אנושי וצודק בנידון זה אף אם אולי אלפי ידים משלנו תהיינה מושמות לעבודה. לא מתוך פילאנתרופיה נעשה כך. אולי אלפי ידים משלנו תהיינה מושמות לעבודה. לא מתוך פילאנתרופיה נעשה כך. הכרה אנישית סוציאלית תדחוף אותנו לשתף עמנו את תושבי-הארץ הערביים באשר יהיה לנו.

אך מחוץ לארץ "ישראל אין לנו אלא להיות שכנים מובים לערביים ולא יותר. המא יהיה מצדנו לבזבז כהות לשוא. ואל ננהה אחרי דברי פלפול ולהג. לאלה הדורשים "קרבת ג'נ", "עבודה משותפת", וכדומה יש לומר בדברים ברורים: אין בינינו

וכין הערביים קו מקביל בשום ענין, לא באופי. לא במנהגים ולא באיזו תכונה שתהיה.
רחוקים אנו שתי פעמים ת"ק שנים מעולמם. זר ומשונה הוא עולם מזרחי זה לנו. מזמן
נתקנו את כל החומים המקשרים אל הנושן והפראי שבמזרח זה—ואשרינו שנתקנו.
ומה יתן לנו העם הערבי—עם. שעוד לא התחיל לעלות בשלבים הראשונים של התרבות
ושל המהפכות החברותיות, שאנו כבר עברנו עליהם ? —-גלהבים וערים אנו יותר מדאי
ולא נוכל לכוין את צעדנו לרישלנות ולכבדות, השולמות כאן בכל פנה שאנו
פונים. רשמי-המערב ככר נקלמו באותה מדה בקרבנו, שאך צחוק יעשה לנו כשקוראים
לנו "שמיים" במובן הערבי. ובימי מפעלים כבירים, בימי קביעת יסודות-בנין לאומיים—
אל-נא גלך שבי אחר שברי-מליצות וציורי-דמיונות.

אך דבר זה יש לציין: האמת היא, שבעכודתנו לא נזיק ולא נפריע למי שהוא ולא נפגום בכלום את שאיפותיהם של הערביים. אמת זו היא שתסול את דרכה ותגיע לידי גלוי ואורה. באמת זו גלך לבנות את עתידנו —ויצלח.

דמשק, סוף תריף.



# בָּעַר הֶעָתִיר אֶל הֶעְבַר.

#### מאת

# ר״ר שמעון בֶּרנפֶלד.

עם-ישראל, העם הנצחי. היה עוד פעם עד-ראיה למאורעות גדולים, לחליפות ותמורות בעולם, שהן ודאי התחלה לתקופה חרשה בהיסטוריה האנושית. אין אנו יודעים לכון את תוכן התקופה החדשה המתעתדת לבוא. וכיחוד את הרעיון המוסרי, שיהיה שולט בה. אבל אנו מקוים ומתאוים, שהמאורעות האלה יהיו גורמים גם לשנויים עיקריים בחיי עמנו ובהחפתחותו ההיסטורית. — שנויים לחועלתו זלטובתו. שתהיה תקופה זו קץ ותכלה לגלותנו, תחלה וראש לגאולתנו שהרי עם ישראל לא היה רק עד ראיה למאורעות האיומים האלה, אלא לקה כהם כפליים, כפלי-כפליים. עוד דמיו זבים ושותתים מפצעיו לאין מספר. לבי יסרב להאמין, שיהיו אלה חבלי-לידה לעמנו וכח אין ללידה. בכל מי מלחמה זו, ואף אחר=כך מימות ה"שלום" ואילך, נמנעתי מלכתוב על עתירות-עמנו שהייתי עוסק ומהרהר בהם מיום עמדי על דעתי. תחלה תקפני רגש של יאוש למראה השגעון, שהקיף כמעט את כל אומות-העולם. אני מודה גלוי, שדבר זה היה לי לפני בואו בגדר-הנמנע. האמנתי יותר מדאי בהתקדמות המוסרית של המין האנושי. וכשבאו ימי-השלום ושביב-תקוה נראה לעמנו, חשתי רגש של אחריות מוסרית כלבי, שלא לפרסם דבר, שאפשר שהוא רק חלום, או אפילו חלום בטל. יודע אניי שרבבות בני־עמנו. כמעם כל פנות-העם, מצפים וצריכים עכשיו לגאולה. הם מקנים מה שלבם חפץ להאמץ. לי אי־אפשר במצבי הנפשי לראות בהיי לעתיד. ומה שאני בעצמי איני יודע לברר לי. וראי שלא אדבר בו בשעה של התרגשות עצומה כזו. אבל מה שאפשר לי, זוהי--סקירה בעבר הקדום של עמנו. אותו אני רואה בבהירות

מרובה ואותו אני רוצה לברר לעמי. כי מהבנת העבר תצא, אפשר, הבנת העתיד.
בהיסטוריה של עמנו נרשם המאורע של שיבת-שבותנו אחר' הריסת ממלכת=
בכל ובימי מלכות=פרס: מאורע זה הוא בלא דוגמה בהיסטוריה האנושית. עם, שנלה
מעל אדמתו וחייו הלאומיים פסקו על-ידי סבות חיצוניות, חולם בימי=נלותו שיבת=שבותו
ואינו מוותר על קיומו.אדרבה, דוקא בגלותו הוא עומד על חשיבות-קיומו וסוקר
לעתיד רחוק את נצחיותו. רעיון זה, רעיון נצחיות=קיומו, נקבע בישראל מסוף ימי בית=
לעתיד רחוק את נצחיותו. רעיון זה, רעיון נצחיות: ולא רק זה, אלא דוקא אותם
הגביאים, שראו בחורבן הזמני הכרח היסטורי, הם שקבעו בלבו של העם את לבו שלא
בנצחיותו. ואמונה זו היתה מלפפת ומלוה את העם בגלותו ומחזקת את לבו שלא
להתיאש ושלא לראות בחורבן הזמני הורבן מוחלט, מיתה עולמית.

נפלא לראות את רעיון תחיית האומה הישראלית בסוף מלכות=בבל. הממלכה התקיפה. שהיתה שולמת באסיה המערבית במשך כמה דורות, נימה לנפול. כמדומה. שאין זה נוגע כלל לגורל עם"ישראלי שגלה מעל אדמתו ועל נהרות=בבל יסד לו, במובן ידוע, חיים לאומיים ודתיים חדשים. אבל אז, עוד מרם יגמרו המאורעות האלה בהחלמ. עוד מרם ידעוי שתפול בבל ולא תוסיף קוםי קם אותו הגביא הנעלה. נביא=הישע, שסקר בסקירה נפלאה את עתידותיהם של המאורעות. הוא קרא לבני=עמו הגולים: "צאו מבבל, ברחו מכשדים". בעוד שבני=עמו חלמו רק על בנין המקדש החרב כדי לחדש את בתחו מבראלי של עם-ישראלי העבודה בארץ-ישראלי צפה הנביא לעתיד רחוק מאוד: לקיומו הגצחי של עם-ישראלי

לתעודתו המוסרית בהיסמוריה. בפעם הראשונה אנו רואים את הנבואה הישראלית ככל גדולתה הלאומית. במאורעות היסמוריים גדולים ראה הנביא יסוד רוחני ומוסרי, שעליו העמיד את עתידותיה של האומה הישראלית. כל המעשים ציף לחשבון זה. בסבך ענינים כלליים מצא את הנקודה התיכונית של התקדמות=עמנו.

אבל בני־דורו לא הבינו את רעיונו ולא ירדו לסוף־דעתו. הם תפסו את הקרוב להם מה שחשבו לאפשר ואותו העתיד הרחוק, שראה הנביא בבהירות מרובה כל-כך. לא נראה לעיניהם והנביא, שצפה לעתיד רחוק זה, סרב להמשך אחר הזרמים הזמניים. מה שהיה ענין השוב ועיקרי לפי הבנת בני-דורו: הקמת המקרש החרב. — נראה לו היותו דבר פעום. שאין כראי לשפל בו. באמת אנו רואים בזה שראגידיה היסשורית עצומה. לפנינו -- הגביאי שרואה למרחוק ומרחיק מה שנעשה בימיו ולעיניו, ובני־דורו, שרואים דוקא מה שאפשר למשמש בידים, והם מלעיבים בנביא-הישע. בנביא-העתיד-הוא עצמו מוכר לנו מה שאירע לו: הכו אותו. מרמו את לחייו, ירקו בפניו. והוא אינו זו מצפיתוי שהוא רואה כמעם בחוש. נדמה לבנידורו. שאותו הנביאי שהיה כמשוגע בעיניהם, מעכב את הגאולה האפשרית. הוא מגזם ומפליג ומראה לעמו עתיד מבריק ימזהיר כדי לרפות את ידיו מעכורה ממשית, מעכורת־ההווה. ועוצם המראגידיה אני מוצא בזה, ששני הצדרים צדקו. ההתחלה היתה קטנה ופעוטה, ואי־אפשר היה לנכיא־העתיד למצוא בה די ספקי. הלא הוא צפה לדורי־דורות, לקיומו הנצחי של עסנו ותעורתו בהיסטוריה. אבל כלום אפשר לבנות בנין גדול בלי אותה ההתחלה הקמנה ? כלום אפשר להיות "בז ליום־קשנות" בלא להעמיד בסכנה את הבנין הגדול הזה ? -- בנידורו של נביא־הישע ראו מה שהיה אפשר להם לראות ומה שהיה הכרח ומועיל לראות. והנביא ראה מה שהיה נעלם מעיני בני-דורו, וגם מעיני הבאים אחריהם. ומה שעדיין לא נתקיים במלואו עד היום הזה.

ועכשיו אנו רואים את אמתוחן של שתי הישאיפות האלו כאחת. עכשיו אנו מכירים מובה לבני הדור של יסוד-המעלה, שלא הניחו את ההווה מידם כדי לחזר אחר העתיר, שעשו בימיהם מה שהיה צורך בו כדי להניח את אבן-היסוד של בנין תחית-עמנו. ודאי שהגזימו והפלינו בדבר כשהיו מלעיבים בנביא-הישע, ועד היום קשה לנו להתפשר עם ציור נורא זה, שעל-פיו היו מכים אותו נביא, מורטים לחייו ורוקקים בפניו. אבל אין ספק בדבר, שבלי אותה ההתחלה הקמנה והפעומה בשום אופן לא היה עס-ישראל מתקיים, והרגע היה עובר בחלום־העתיד. אותו הנביא, שגם שמו נשכח מאתנו, נכבד ביראת-הכבוד, שאין לה גבול, שהרי ודאי לא היה עמנו מתקיים בגלותו הארוכה אחר חורכן בית שני אילמלא היו דבריו סם־מרפא לישראל בכל תלאותיו הגוראות עד היום הזה.

וערך ההתחלה הקשנה, ערך אכן־היסור, שהניחו בני דור־זרובל, אנו מכירים מאותם המאורעות, שאירעו את הגולה כשמונים שנה אחר־כך, בימו עזרא ונחמיה. אבן־היסוד היתה מונחת, אבל הבנין לא הועמד עליה. גם מן הצד הלאומי וגם מן הצד המוסרי לא היתה שיבת שבות־ישראל. בימי־כורש שלמה. שהרי הוא עצמו, אותו המלך הפרסי, שנביא-הישע ראה בו את המשיח, נתחרט לבסוף ממחשבותיו הטובות, שחשב על ישראל. ואף לאחר שהרשה המלך דריוש הראשון לנמור את בנין־הבית, שהתחלו בו בתחלתה של מלכות־כורש, היו גם בני־הדור כמעט מתיאשים למראה ההתחלה הקמנה. אפילו לפי מדת מה שהיו מתאוים הם לא הספיק בנין זה כל עיקר.

השלח 304

בוכים היו אז הזקנים. שראו עוד בעיניהם את הבית הראשון. אנו יודעים רק מה שהרגישו בני־הדור למראה החדש בהשוואה אל המקדש הראשון החרב. אבל לא נמסר לנו כל מה שהיה בלבותיהם של אנשי־המעלה. יחידי-הסגולה, בשעה שראו במצב המוסרי של עולי־הגולה. עוד היו חיים תלמידיו של נביא-הישע, שבהתמרמרות מרובה זכרו את דברי רבם הגדול ומה שעשו לו בני־דורו. ואותם המועטים, תלמידי נביא-הישע, ודאי שהיו אבלים בשעת־חדוה, עצכים ונוגים לראות את הגשמת דאידיאל הנעלה של הנביא: מקבילים היו ברוחם מה שצייר הוא לפניהם ולפני כל העם לעומת מה שנעשה ממש. אבל עם כל זה גם באותה ההתחלה של הבנין המוסרי הונחה אבן־יסוד לבנות עליה כל מה שהיה אפשר בימי עזרא ונחמיה.

שני אנשים עלו אז מכבל לארץ=ישראל. אנשים שונים זה מזה שנוי מוחלט בהשקפתם ומעשיהם; אבל שניהם נתכוונו לנקודה אחת: להתחיל במה שסיימו בני הדורות הראשונים. לגמור או, לכל הפהות. להמשיך ולהגדיל איתו בנין. שהופסק באמצע. את העכובים המרובים, שנפגשו בהם עזרא ונחמיה, אנו יודעים מתוך רשומיהם זרשומי בני-דורם. אלא שצריכים אנו לסקור ברשומיהם הללו מתוך הבנה היסמורית.

אותו זרע. שזרע נביא-הישע בומנו, לא היה לריק. גם בימי עזרא ונחמיה אי־ אפשר היה להגשים את כל השאיפות של הנביא ולקיים אותן במלואן. בכלל אי־אפשר לקיים אידיאל נעלה כזה-אם בכלל אפשר לקיימו במלואו-בתקופה של שנים מועשות. אבל הרעיון העיקרי של נביא-הישע נתקיים אז ונתכסס על יסוד חזק. שני כחות, דתי ולאומי, נתאחדו בימי עזרא ונחמיה, והם עשו את עם ישראל כלי מחזיק אותם האידיאלים, שהעמיד הגביא. נראה, שבימים ההם לא היו עוד מחלמידיו של הנביא, שתביעתם הלאומית והמוסרית היתה גדולה כל-כך אדרבה. אפשר היה לחשוב. שכבר נתרוקנה כים-של-ברכה זו ולא היו עוד אידיאלים לאומיים ומוסריים בישראל. מה שנשאר עוד מאותו העושר הרוחני בארץ־ישראל לא הורגשה השפעתו כל עיקר. צריכים היו שני אנשים גרולים לעלות מן הגלות, מן האדמה הטמאה", לארץ-ישראל, כדי לזרוע מחרש אותו הזרע. שנשקע בשירי=הגאולה של נכיא-הישע. מן האוצר של עשירות אידיאלית מרובה נחלו אף הם רק מעש מן המעט: אבל גם אותו המעט הספיק להיות לבני הדור ההוא סם-חיים, כדי לכצר את עמרת ישראל בזמנם ולדורי-דורות. בכלל, אנו רואים את השפעת הגולה על ארץ=ישראל, שהיתה מתמדת עוד זמן מרובה. אילמלא השפעה זו לא היה הישוב בארץ ישראל מתקיים. ובכל אופן לא היה מתקיים במהרתו הלאומית. אין אנו יודעים לכון, איזה מין ישוב ישראלי היה מתפתח בארץ־ישראל בלי השפעת הגולה בימים הראשונים. וראי שלא היה ישוב זה כלעדיה עם-ישראל בעמידתו הנצחית. אפשר שהיה ישראל מתפתח והולך כשאר השבטים השמיים, שכני־ישראל, שסוף-סוף אבדו בגויים. את עוצם הפעולה הלאומית של עזרא ונחמיה אנו מוצאים בזה, שאחדו את שתי השאיפות של עולי־הגולה בימי זרובבל: לעבודת-ההווה ציפו את עבודת-העתיד; ומתוך אמונתם בעתידו של ישראל לא זנחו את עבודת ההווה. אלא עשו כל מה שהיה צורך בו לזמנם ולשעתם.

הסרוב היה בפעם הזאת. לא מצד תלמידיו של נביא-הישע. שהפליגו כל-כך בתביעתם, אלא מצד אותם המגושמיים, שהיו בזים לכל אידיאל, שדי היה להם באיזה מין של אבטונומיה לאומית, אפילו שהיתה אבטונומיה זו מועטת כל-כך. דוקא עכשיו היו צריכים לאידיאל גדול. כדי שלא ישתקע עם־ישראל בקטנות כאלו. חזרו אחר האצר הרב. שהניח אחריו נביא-הישע, זרקו איזו מפות של ססימרפא זה בגוף האומה הישראלית, שהיה עומד להתאבן, והפיחו בו נשמת-חיים, שיהיה חי עולמית. הרעיון הוא שהחיה את העם חעברי והוא שהעמיד אותו עמידה נצחית. ואותו רעיון – מוסרי ודתי כאחד – לא רק קיים את עמנו בימים ההם ובדורות הבאים. אלא הוא שאָחד כל ימי הגלות הארוכה את אברי-האומה המפורדים והמפוזרים. אותו הרעיון עשה את ארץ=ישראל מרכז כל האומה הישראלית, ובמובן ידוע – מרכז כל העולם הקולטורי. רק בכחו של רעיון זה שלטה כנסת ישראל בארץ-ישראל. שסוף-סוף היתה תמיד עניה, ובהשכלתה לא היתה מתרוממת על בני-הגולה במצרים ובבבל, על כל בני־האומה. בימי בית שני היתה ארץ=ישראל מועפת באוכלוסים של ישראל. החזקרים מבני־הנכר משערים את מספר בני־ישראל על אדמתנו ההיסמורית בסיף ימי בית שני לערך שבע מאות אלף נפש ודעת מומזן ובילוך). לפי דעתי, אין מספר זה מכוון אל המציאות וצריך להוסיף עליוי אפשר, כפלוי אבל בכל אופן מועמים היו בני־ארץ־ישראל בערך לכנסת־ישראל שבמצרים ובאשור, כלומר, בסוריה וארם־ נהרים. בני הגולה עלו בעושר חמרי ובקולטורה כללית על בני־ארץ־ישראל. ועם כל זה נחקיים כימי בית שני מה שנכא הנביא בזמן קרום: מציון יצאה תורה לכל בני= האומה המפוזרים כגלות. ביראת-הכבור השקיפו בני־הגולה על בני-ארץ-ישראל ותורה היו מבקשים מפיהם. הם קכלו על עצמם בלי אונם וכפיה את מרותה של ארץ־ישראל. או. יותר נכון: כנסת־ישראל שעל אדמתנו ההיסטורית היתה הלבי שהשפיעה חיים

רואה אני, שמחוך בירור-העבר, שלו נתכוונתי, באתי לגלות את לכי בהבנתההווה. מה שממלא את הלב, מה שאני מהרהר בו תמיד, כמעט גם בחלום וגם
בהקיץ, אי-אפשר לי לסגור עמוק בלבי. כמה שאני חש ברגש אחריות גרולה בשעה
שאני מחוה את דעתי בנוגע למאורעות של זמננו. מה שנעשה עכשיו בארץ-ישראל
אין אני יודע אלא מתוך דברים שבכתב. וברור לי, שבענינים כאלה מראה-עינים העיקר.
אבל אפשר גם-כן, שדוקא מתוך מצבי הנוכחי, שלבי במזרח ורגלי במערב, אני סוקר
במעשים אלה מתוך סקירה אובייקטיבית יותר. אני שואל את נפשי תדיר: מה יהיה סוף כל
המעשים האלה?—ולבי אומר לי, ששום עכוב זמני לא יעמוד בפני גלגל ההיסטוריה, שהיא
מכוונת רק כלפי נקודה אחת: תחית עמנו, על אדמתנו. גלגלי ההיסטוריה עברו בימים האחרונים
על עמנו באופן מבהיל וכמעט שרסקו את אבריו. הגור של דמעות, הוא שנקרא ה"היסטוריה
יהישראלית", נתמלא בימים האחרונים מחדש, ועדיין הוא הולך ומתמלא בארצות מזרחאירופה. אבל כמה שקשה לנו לראות את המאורעות הנוראים האלה, אנו מוצאים בהם את

אני רואה את התפתחות הענינים לעתיד. ההתחלה נעשית לעינינו. קשים מאד חבלי-לידה, אלא שבלא צער זה אין לידה בעולם. התחלה קמנה נעשתה, וככר קמו לגו עלובים ומניעות, אפשר קשים עד מאוד. אני נמנע מלהביע עצות מרחוק. מצד אהד. יודע אני ומכיר בצערו של הישוב החדש, בצערם של החלוצים עולי-הגולה. ומצד שני אי-אפשר לגמרה לדעת ולכון את התפתחות-הענינים בארץ-ישראל. [אבל זה ברור לי, שאיך שיהיה, נפל זרע על אדמתנו ההיסטורית, ואותו הזרע ישא פרי, אם תיכף-ומיד, כמו שמתאוים אנחנו, או לאחר זמן. מעשה היסטורי לא ישוב ריקם.

אבל באותה הבהירות אני רואה, ששלטון כנסת ארץ=ישראל על כל אברי עסנו אבל באותה הבהירות אני רואה, היה תהיה תחית-ישראל—אי=אסשר לו בלא רעיון גדול שלו אנו צריכים ובעיקר דק בזה תהיה היה (בי)

מוסרי. רעיון זה הוא לי השקפת-עולם אותה השקפת-עולם שהיא מקפת את כל החיים ושהיא משעברת את כל מעשינו וגם את כל מחשבותינו ורגשותינו לנקודה אחת. כדי לעשות את עם-ישראל עם בן חורין צריכים אנו לשחרר את כל המין האנושי שחרור רוחני ומוסרי. כדי לעמוד ברשות-עצמנו צריכים אנו לכבוש את כל העולם כבוש מוסרי- הלואי שהיה קם לנו עכשיו, בשעה גדולה זו, גביא מתלמידיו של גביא= הישע, שעמד לישראל בתחלת מלכות-פרם, או אפילו שאין אתנו גביא כזה -- ואפשר שאדם כמותו יהיה רק פעם אחת—לכל הפחות. אם היו בני־דורנו משקיעים את עצמם בשירי-הגאולה. שיסר אותו הנביא הנעלה. והיו שואבים מהם את הבנת-המעשים, שנעשים לעינינו. אלו המעשים הם גוף ההיסטוריה ואנו צריכים ל גשמה: זהו הרעיון הגדול, שאנו צריכים לו; ואותו רעיון רק בארץ־ישראל יתהוה, וישמע ככרוז עצום לכל עמנו ולכל בני-אדם. בכחו של אותו רעיון ננצח על כל העכובים; בכחו נתגבר על כל הסרובים של עמנו בעצמו ועל כל המניעות מן החוץ- עד כמה שאנו צריכים להזהר מן הגוזמא וההפלגה בנוגע לקביעת-השער של המעשים בימינו, חייבים אנו גם-כן להזהר מהקפנת אותם המעשים- מפרתנו עכשיו היא לכבוש את לב האומה הישראלית. שיהיו כל בניה מקשיבים לקול ההיסמוריה הקוראת אלינו.וזה אפשר רק באופן, שמציון תצא תורה לישראל. – תורה. שתהא מתקבלת בכל תפוצות-הגולה. יורע אני שלבותיהם של רבים מן החלוצים רחוקים מאותה הגרוחניות'. חושבים הם, שבכחידיהם יכבשו את הארץ. ויש אשר ישימו מבמחם ב-חסד-לאומים. בחסדם של הלאומים אין אני בוטח כל עיקר -בימינו הרבה פחות מאשר לפני המלחמה. הלא רואים אנוי איך הם בולעים זה את זה כמעט חיים ואיך לקתה בתוכם מדת= היושר, מה שלא היינו מאמינים היותו בגדר-האפשר. תקותנו היא בעבודתנו החמרית

ואין רעיון זה חדשי אלא הוא שקוע בתורת היהדותי בהתפתחותה עד היום הזה. אלא שאנו צריכים להבינה לאחר שזנחנו אותה זמן מרובה. כמדומה לי, שבימים האחרונים היינו מקמינים את ערך, האידיאל והשפעתו על המעשים. יותר מדאי שמו בני־אדם מבטחם בכחות הריאליים, בכח־האנרוף. עכשיו ראינו מה עלתה להם מתוך אמונתם בכח־האנרוף. עכשיו נחזור אל האידיאל, אל זה האידיאל המוסרי, שהעמיד והכריז עם־ישראל.

והרוחנית בארץ־ישראל ובכל ארצות-הגולה, אם מארץ-ישראל תצא השפעה חנוכית לכל תפוצות־הגולה . לבי אומר לי, שבפני זרם זה של השפעה לא יעמוד שום עכוב,

אם ימצא לנו אותו הרעיון המרכזי, שבכחו יקיף את האומה-

בימי-ילדותי הייתי קורא תדיר. כמעם בלי הרף, את ספורי-ההיסטוריה במקרא. את התוכן ידעתי לבסוף על-פה. ועם כל זה לא נמנעתי מלקרוא ומלחזור ולקרוא את ההיסטוריה המקראית. שהיתה מושכת את לבי. וכשהייתי מגיע לתקופה הגדולה של עם-ישראל בימי המלף דוד. היה לבי מתחמם ומתמלא עונג לאין שיעור, אף-על-פי שכבר ידעתי, שאחריתה של גדולה לאומית זו היתה משבר נורא. הדמיון הילדותי היה משכיח אותי את האחרית הרעה והיה משמח אותי בשעת קריאה באותו האושר הלאומי לפי שעה. הנה זקנתי. ולא בדמיון אני צופה לעתידות-עמנו. אחריות-השעה נדולה האחריות צריך שיהיה נקבע בלבותיהם של כל בני-דורנו, בין אותם שבארץ-ישראל ובין אותם שבגורה. אלה שעדיין לא הכירו בגודל-השעה ובחשיבותה צריכים אנו להעמי דם על הבנתה. עכשיו יומל הגורל על עמנו לא רק לפי שעה, לזמננו, אלא בהחלם גמור. הלואי שתהא הכרה זו מתבררת ומתפשמת בישראל.

### בָּרֶרוּיִת<u>.</u>

#### קבוצה שניה \*). I. הַדָּם הַשְּׁפוּךָ.

לפלגי דם ישראל ההולך ונשפך אין קץ ואין הרף. כבר היו הפלגים לנחלים הנחלים לימים. אחר שחיטותיו של פ פ ל ו ר ה באו מכיחותיו של ד נ י קי ן; אחר הרג הרב של דניקין כאו הזכיחות של ה פ ו ל נ ים; ואחר נוראותיהם של הפולנים בא המבח של ב אַ ל אַ ח ו ב י ץ. ואף מספר הנשים והבתולות העבריות. שחשך עולמן בעדן, כבר הוא עולה עכשיו לרבבות... עוד לא ידעה היהדות. עוד לא ידעה האנושיות שפעת קרבנות כאלה שלא על שדה-קרב. גזרות תתנ"ו וגזרות ת"ח ות"ם והפוגרומים של שנת תרם"ו הם דבר של מה-בכך בהשתוות להמעשים שנעשו באוקריינה ובפולניה. ואם מעם לנו כל זה ונוסף פוגרום לכל פרטיו וחוקותיו ב בוד פ שם בבירת אונגאריה, בלב אירופה, לעיני כל ממלכות בהמכמה בפגי אגודת בתעמים... לא הועילו כל הצעקות ב פ אַ ר י ז ("ועד בארצות"). ב ל ו נ ד י ן ("וער כל הקהלות") ו ב נ י ו ב י ר ק (הפגנות המוניות). לא הועילה המחאה על ד ה כ ות ל ה מ ע ר ב י , בעיר המקודשת כל אמונות באחדות. זעקנו ונשוע ושועתנו עלתה בתהו. מחינו ומחאתנו שבה ריקם. נסתתמו שער בהרמים. לבות באבן מסביב לנו. אין דואג לנו ואין הולה על שברנו הגדול כים. אין מרחם ואין מנחם.

והדבר היותר נורא שבכל הנוראות הללו הוא—שכבר הורגלו אחרים אל המחאות, שכבר הורגלנו א נו בעצמנו אל הבכיות והצעקות. על הגויים—אפילו על המובים שבהם —אין המחאות פועלות עוד. כבר נעשו "דבר יום ביומו"; יתר על-כן: כבר היו לזרא. אבל נורא מזה הוא—שאף אנו בקוצר-ידינו כאילו השלמנו עם השחימות והמביחות. מה לעשות ?—מאה פעמים מתפלץ הלב למשמע הנוראות; בפים המאה והאחת שוב אינו מתפלץ; בפעם המאה והשתים שוב אינו מרגיש... פוס-הַיְגוֹנְיִם לְאַם. הַרָּפִּי מְעַמַּי...

מדה של צער ומרירות יש בשביל נפשו של אדם, שאם היא נגדשת אין חנפש מרנשת עוד כלום. עיפה הנפש מרוב הרגשה

אבל התליין-הפורע לא ייעף ולא יינע. הכלה תעשה לשארית-ישראל ?
השאלה היא נוראה מעל כל נורא. אבל יש דבר משיל אימה, אפשר, יותר ממנה.
על-ידי שחימות ומביחות אין משמירים עם; וכיחוד לא עם מפוזר ומפורד
כעם־ישראל. הסרבים והבולגארים—העמים הקמנים הללו —השאירו על שדה-קרב
את מחצית צעירידם והרעב גזר על ימין ועל שמאל בתוך המחצה הנשארת. ואף-על-

<sup>\*)</sup> תקבוצה ה ר א שונה של שורת המאמרים הקשנים בשם הכולל ,קרן-זוית" (LXV-I): ברפסה ב, השלח": כרכים כ"ח-ל"ו. וגם (בשנה שהופסק , השלח" בימי המלחמה) -- בקובץ ,עולמנו" (בעריכתו של ד"ר מ. גליקסון), אוריסה-מוסקבה תרע"ו. ובעתון השבועי "העם" (בעריכתו של הניל), מוסקבה תרע"ו, גליונות ד' ("א) ו"ג-מ"ו (כ"-כ"ג).

פי=כן קמו והתעודדו ועל כל פנים לא נשמדו מעל פני האדמה. הסכנה הגדולה לקיום האומה מתחלת באותו רגעי שהעם חושב, או מרגיש בהרגשה אינסטינקטיבית, שיסוריו הגוראים הם מחוסרי-מובן ומחוסרי-תכלית. אין לאומה בשכיל מה ל סבו ל—פירושו: אין בשביל מה לחיות. מתוך הכרה-הרגשה כזו מתו עמים גדולים בימי=קדם ומחוכה מתי עמים קטנים בתחלת ימי-הבינים.

עם-ישראל נצל מכליה על-ידי מה שהוכנסו מובן ותכלית ביסוריו הלאומיים הגדולים—בחורבן בית ראשון וגם בחורבן בית שני. מובגם (כלומר מעמס) של היסורים היה —מה שחטאו לאלהים. חטאו לחוקי היושר והצדק; ותכליתם הית בימים לצרף ולזקק את הלבבות. למרק את העוונית ולהביא גאולה וישועה. כך היה בימים קדם. בימי גזרות תתנ"ו עדיין בקשו את מעם הרציהות בחטאים של אותו זמן; אבל כבר היו מסקפקים. אם באמת היו בני-הדור, שמסיו נפשם על קדושיהשם בקדושה ובטהרה, ראויים לעונש קשה כזה. בימי גזרות ת"ח ות"ט פסקו מלבקש את הטעם; ובטהרה, ראויים לעונש קשה כזה. בימי גזרות ת"ח ות"ט פסקו מלבקש את הטעם; אותו דור לא היה דור חיטא כלל. אבל אז התחוקו בהכרת התכלית: היסורים הם "חבלו של משיה", ו"בזאת" (ת"ח) יבוא אהרן אל הקודש". צמחה תנועת שבתי "חבלו של משיה", ו"בזאת" (ת"ח) יבוא את תורת-המסתורין הגדולה ואת המשכה ביי, שלא הצליחה. אבל השאירה את תורת-המסתורין הגדולה ואת המשכה האר"א כהבעש"ט עוסק גם ב"גזהר" והסתעפותו ("ספרא דצניעותא", ועוד) והגר"א כהבעש"ט יוצאים לארץ-ישראל, אלא שמסבות חיצוניות הם שבים מחצי-הדרך ואך כהבעש"ט יוצאים לארץ-ישראל, אלא שמסבות חיצוניות הם שבים מחצי-הדרך ואך תמידיהם ותלמידיהם מיסדים את ישוב האשכנזים בערי-הקודש.

בצרותינו הנוראות של עכשיו יש לנו רק ענון־הצלה אחד. היראקליפוס היווני יצר את המושג "לונוס" במובן ההגיון של העולם; יש הגיון עליון בעולם, שמבאר את כל הנעשה. בא פילון היהודי ועשה את ה"לונוס" להרעיון האלהי שבו מנהיג הקדוש ברוך הוא את עולמו; בלשון הכתוב: "ש דעה בעליון". אלהי=העולם אלהים חיים, אלהי-ההיסשוריה, מביא רעה ויסורים בעולם הא נושי, בעולם. שההיסשוריה מתגלמת ומשתלשלת בתוכה מחוך כוונה מכוונת. שלא תמיד יכול האדם לתפסה. אך תמיד היא מצויה. וכל דעת-האלהים אינה אלא השאיפה והחתירה לבוא עד תכונתה של כוונה זו. שהיא היא גילויו של אלהי=ישראל בעול מו ובעמו כאחד.

בעול מו ובעמו כאחד.

וזוהי חובתנו היותר קדושה כיום הזה. צריך שנמצא טעם לשחיטות ותכלית
להם. "יש דעה בעליון". הצרה היותר גדולה, שאך אפשר לצייר, תבוא על עמנו
באותו רגע, שיחליט, בגלוי או בהסכמה חשאית, שאין טעם לשחיטות ואין חכלית
להן. אז ילך באמת לקראת הכליון. לא יהא לו על מה לחיות מפני שלא יהא לו בשביל
מה לסבול. הוא יהא מתנוונה והולך עם כל עבודתו המדינית, שאז לא תהיינה לה
תוצאות, ועם כל עבודתו הרוחנית, שאז לא תהא מוארה באור עליון של כוונה ותכלית.

יסווים, שאינם בשביל העם אלא יסורים, ממיתים עם. יסורים, שהעם אינו רואה בהם אלא "חבלי־לידה". "חבלו של משיח", מחיים עם. הם נעשים באמת "חבלי־לידה" הם מולידים את המשיח האישי, על כל פנים את המשיח הקכוצי. או את רעיון -המשיח. אין הגאולה באה אלא דרך יסורים —כך הורונו נביאינו ("יום־ או את רעיון והונו גם רבותינו ("חבלו של משיח"). ואולם כדי שהיסורים יהיו ל"חבלו של משיח". צריך שיעשו כך בהכרתו של העם. ותעודתם של סופריו וחוקריו והוגי"

דעותיו כיום הזה היא — להסביר לו את הרעיון הגדול, למצוא את המעם והכוונה. שהם גלומים ביסוריו שאין דומה להם.

ישתומם לי כל מי שירצה—גלוי לכל אני אומר: ל"רוחניות" כזו צריכה האומה לא פחות משהיא צריכה להצלת הקכוצים הישראליים מתחת הסכין של הפורעים ומן ההתנוונות של רעב. עבודת־הצלה זו גדולה וחשובה היא; אבל גדולה ממנה היא העבודה לשם קיום האומה וגאולתה. ושני אלה אינם אפשריים אלא אם יש "עלית־נשמה" לעם, ואולם עלית־נשמתו אינה יכולה לבוא אלא מתוך הכרה־הרגשה, שיסוריו היו לא בכדי ושבלעדיהם לא היתה ישועתו קרובה לבוא וקץ־צרותיו—להגלות.

#### ון. הָלִימַנְסוֹ–אוֹרָדַנְרוֹ–וִירְסוֹן–נֶנְיוִירוֹס.

המסתכל מן הצד צריך לומר, שממלכות־ההסכמה ובעלות־בריתן נשתגעו ממש. הלא הן הן המנצחות הגדולות. הלא הן הן ששמו את בְּנְּבְּן הקשה על צואריהן של הממלכות המנוצחות והקריאו לפניהן אמנות, שלא היו כמותן לאכזריות. הלא הן הן שקבלו שטחים גדולים כגודל ארצותיהן ופעמים — כגודל כפול ומשולש של ארצותיהן. הלא הן הן שגורל העולם כולו עכשיו בידיהן ושום כח שוב אינו מציים עליהן. וכל זה בא בעזרת מסדרי־הנצחון האדירים, ששמותיהם נשאים בפי כל: קלימ צֵּנםוּ, לויד ג'ורג', אורל צֵנדוּ, ווילםון, ועוד. אפשר היה, איפוא, לחשוב, שהמנצחים הגדולים ישבו בשלוה, עמרת־הנצחון על ראשם והם נהנים מזיו הכבוד והתחלה.

ופתאום קלים אַנסוּ, קלימאנסו ה.נמר", מפנה מקום לאדם בינוני בשם דיש אַנל —ומתוך כעס נושא קלימאַנסו אשה צעירה לעת-זקנתו ויוצא לצוד ציד בהודו.

ואורלאַנדן הברית הנועזי שלא santo geoismo, זה מפיר=הברית הנועזי שלא חת מפני כל אף מפני היושר האנושי היותר פשוט ויצא בעטרת-נצחון גדולה, חת מפני כל אף מפני היושר האנושי היותר פשוט ויצא בעטרת-נצחון גדולה, וראה בהתפורותה של אויסטריה, וראה בהתקיימותן של התקוות היותר נועזות של אימליה מימי ה-risorgimento, אורלאַנדו זה מפנה מקום למי ? של אימליה המתנגד הגדול להשתחפותה של אימליה למלחמה, זו המלחמה. שנתנה לאמליה את כל חפצה !...

ווילסון, זה הארם היחיד־במינו. שאילמלא הוא לא היתה גרמניה מניצחת בשום אופן. שאילמלא התערבותו במלחמת־העמים לא היה זיו הכבוד והתהלה מעמיר את מצחה הנאה של אמריקה הצעירה:—נעשה אחר הנצחון העסקן המדיני היותר שנוא במסריקה וכאילו להכעימו בוחרים האמריקנים. לנשיא ארצות-הברית במועמד של המפלגה המתנגדת לכל מכסימיו ולכל מעשיו של ווילסין ברוב גדול ועצום, שארצית־הברית לא ידעו כדונמתו מעולם. ובמי הם בוחרים?—באדם בינוני בשם הא רדי נג, דמות-דיוקנו של דישאנל הצרפתי.

ולסוף וויניזילוס. בתואר אחר זולת ה״כריתי הגדול", ה״אדם הגדול וויניזילוס", ה"גדול שבכל היוונים" לא היו המדיניים שבאירופה מכתירים במשך כל ימי=המלחמה, ועוד הרבה שנים לפניה את העסקן המדיני הנפלא. הוא דחה את קונס מא נטינים המלך מעל כסאו כמו שדוחים פקיד קמן ממשרתו. והוא השיג כל מה שבקש העם היווני במשך מאה שנה: את הדלאם הגדולה", את מלכות=יוון, שגדלה פי שלשה ממה שהיתה עד ימיו, את מלכות=יוון, שרגלה האחת כבר עומדת

בשערי־ק ו ש מ ה. ופתאום — בחירות ביוון, ואיזה גונארים מקבל רוב עצום לעומת וויניזילום, וה"גבור הלאומי", היווני הגדול" מוכרח לברוח מיוון, לברוח ממש, בסכנת-נפשות. ונערך פלביםצים, ודבר נפלא מתגלה: רק ארבעה למאה הם נגד קונסמאַנמינום ורק שנים "למאה אינם לא בעדו ולא נגדו! תשעים וארבעה למאה הם בעד אותו מלך, שלא רצה להלחם ושאילמלא נעשה רצונוי היתה יוון נשארת בשטחה הקמן והדל, ואפשר, עוד היתה מאבדת מה שהיה לה!

נשתגעו העולם הישן והעולם החדש כאחד. נמרפה דעתן של הממלכות הקמנות עם הגדולות.

הלא דבר הוא !

לא. לא נמרפה דעתו של העולם. הנדעות האנושית היא שהקיצה בכל העמים. כולם רואים הם עכשיו, שההתעקשות להלחם בגרמניה ואויסטריה עד רדתן בכל העמים. כולם רואים הם עכשיו, שההתעקשות להלחם בגרמניה ואויסטריה עד רדתן החייבה את כל העולם כולו את המנצחים כמעט לא פחות מאת המנוצחים. רואים הם שאף הבשחה אחת מהמון ההבשחות של ימי-המלחמה לא נתקיימה: כלי-הזין פורק, אמנם. מעל המנוצחים; אבל המנצחים, למרות מה ששום סכנה אינה נשקפת להם עוד לאורך-ימים, מזדיינים כ"בימים הראשונים המובים" שלפני המלחמה. ורואים הם התיכה בחלה יותר מדאי, שאפשר להחנק בה ביחוד לארץ קמנה כיוון. חירות אין, פירוק-הזיון אין, שוויון אין, שחרור העמים הקמנים כמעט אין—ודם הולך ונשפך כמים, וכל הארצות נאנקות תחת סבל המסים והגיומים, ואי-הרצון הגיע למרום קצו....

אוי למנוצחים !"-אבל אבוי גם למנצחים.

והעם, שאינו יודע להביע את אי־רצונו באופן אחר, משבר את אליליו אחר־אחר. היום—קלימאַנסו, מחר—אורלאַנדו, מחרתים—ווילסון. ולסוף גם—וויניזילוס.

לא שנעון הוא שתקף את אירופה ואמריקה, אלא הידעות האנושית היא שנתעוררה בהמוניהן.

ואם לויד ג'ורג' עדיין מחזיק מעמד, הרי זה לא רק מחמת התכונה המשמרת של ברימניה הגדולה. אלא גם מפני שהוא מ ז ד ה ב מ ק צ ת: אף הוא חושב, שאמנתזוירסאליה אין בה מן היושר והיא דורשת שנויים; אף הוא בעד הקלת העול מעל צוארי-גרמניה; אף הוא בעד הפסקת המלחמה ברוסיה וקשור היחסים אפילו עם ממשלה קמלנית כזו של ה"סובימים". בקצור: מפני שאף במעשיו—אחת היא אם בתום-לב הם נעשים או יש בהם אך משום פולימיקת,—יש להכיר את התעוררותה של הידעות האנושית והכרה מדמרמת, שהנצחון לא הביא אל האושר המקווה, שלא נתקיימו ההבמחות המזהירות להמונים וללאומים ושהאנושיות צריכה לשאוף עכשיו לשלום ולשקט.

המצב המדיני והרוחני של אירופה אחר המלחמה הוא היותר מעציב שאפשר.
והוא עלול להביא לידי יאוש. ורק הנילויים הפתאומיים של הידעות האנושית הם השביבים
היחידים, שמאירים את חשכת-התהום. שהעולם שרוי בתוכה. יהיו-נא, איפוא, למקצת
נחמה. ה"אנושי-הנצחי" שבאדם לא מת, ובכן לא אבדה כל תקוה.

#### III. בְּלַפֵּי הָרוּחְנִיוּת.

מיום שהוכרזה הכרזת במלפור (שאגב, גם אחד - העם השתחף במשא מיום שהוכרזה מימי סאַן = רימו ובקשור עם השקפותיו של בראנדיים

ושל המלאכות הציונית. השוהה עכשיו בארץ-ישראל, נתחוק הנגור אל הציוניות הרוחנית. שלשה באי-כח של שלש תקופות גדולות בציוניות: בן ביהודה, נורדוי וז' אַ בומינסקי, יצאו נגדה בדברים קשים. או אף—בדברי-במול. הציוניות המדינית של הרצל הצליחה כל-כך והציוניות הרוחנית אינה אלא מעומ-דמותה.

והנה וראי יש דברים שנתישנו בהשקפותיו של "אחד-העם" כפי שנתנסחו לפני שלשים שנה ויותר. ובכמה דברים חלקתי עליו עוד לפני כמה שנים. אך יושב אני בארץ ורואה, כי, אפשר לצערנו. המציאות לא במלה את עיקרי הציוניות הרוחנית כלל וכלל.

שה הם עיקרים אלה ?

עוד לפני חמש-עשרה שנה ויותר לגלג והתרעם הלל צימלין בהדור" על אלה, שרואים במרכז הרוחני של אחד העם מישיבה גדולה בארץ-ישראל" (ממש מה ששען האדון בן יה ודה זה לא כבר). שני עיקרים גדולים יש לה לתורתו של אחד העם": האחד. שהציוניות לא תפתור את שאלת הכלכלה של רוב היהודים שבגולה, מפני שאמנם אין ציוניות איזו שתהיה בלא השאיפה. שהי הו דים יה יו בארץ רוב בארץ - ישרא ל, אבל אין לקיות, שרוב היה ודים יהיו בארץ ישראל (לכל הפחות, שמונה מיליונים מט'ו המיליונים, שאנו מונים בכל תפוצות-הגולה). ולפיכך עיקר הפתרון, שנותנת הציוניות, היא לשאלה הלא ומית (ה"רוחנית קורא לזה אחד-העם שלא בדיוק) של עם-ישראל: המדינית, במובן הרוב השלים, הכלכלית, במובן הכלכלה הלאומית ולא בתור פתרון שאלת-הפרנסה. והרוחנית, במובן, הלשון והתרבות השלימות, —אבל לא לשאלה של כל אותם היהודים, שאינם רוצים או אינם יכולים להתבולל". זהו העיקר האחד. והעיקר השני הוא: שמדינת היהודים אינה או אית לכל, אלא סוף - הנל. כלומר, שבלא ישוב יהודי גדול בערך (רוב תושבי ארץ-ישראל) אין ערך לזכויות מדיניות. השאר אינו אלא פרמים.

וכי הוכחשו או נחבטלו שני העיקרים הללו, שכל הציוניות הרוחנית הושתתה עליהם ?

כשבא יהודי לארץ-ישראל ומסתכל בכל הנעשה בתוכה, יכול הוא להמשך אליה לא על־ידי ההצלחה החמרית של עבודת-האדמה. או של המסחר, או של התעשיה. בשלשת אלה יצליח הרבה יותר באַמריקה, אפריקה ואויסטראליה. את השאלה הכלכלית הפ ר ט ית (בהבדל משאלת הכלכלה הלאומית), כלומר. את שאלת־הפרנסה של היחיד, יכול כל יחיד מישראל לפתור בארץ אחרת באופן יותר נוה משְּיִפְּתְּרָנָה כאן בארץ-ישראל. ואם נמשך לבו של היהודי לארץ-ישראל דוקא, הרי זה על־ידי אחד משלשת הדברים: א) על־ידי הזכרונות הדתיים או על-ידי ההכרה ההיסטורית, שזוהי ארץ-מולדתנו ואין בלתה; ב) על־ידי הבטחת הבית־הלאומי וע'י הזכויות הלאומיות הרחבות, שכבר קבלו כאן היהודים בתור א ו מ ה; וג) על־ידי החיים הדתיים או הלאומים הנמורים, עם שמירת־השבת, שלמון הלשון העברית, בתי-ספר לאומים, וכיוצא בזה, השיש כאן יותר מבכל ארץ אחרת.

וכי כל אלה אינם יתרונות מדיניים=לאומיים, כלומר, מדיניים־ר וחניים, שיש להם רק מגע קל עם פתרון השאלה הכלכלית ?—היהודים הבאים לפתור כאן את השאלה הכלכלית הפרטית שלהם, כמובן "ביזנם". רובם אינם מוצאים כאן את

חפצם, לא מתוך החזיקם בשיטת אחד-העם, אלא מתוך התנאים האובייקטיביים של הארץ, שבוראי ישתנו לאחר זמן לטוב, אבל אז באמת לא תהא עוד ציזניות בכלל, לא מדינית ולא מעשית ולא רוחנית, אלא יהדות ארצישראלית בת = חורין.

יש אמנם. פועלים לאלפים, שבאים לכאן לעבור עבודה כלכלית. אבל אלה מהם, שמתקשרים בארץ ואינם עוזבים אותה עם כל "יסורי ארץ=ישבאל", שהם סובלים בה, אף הם לא באו לכאן לפתור את שאלת הפרנסה הפרטית שלהם —פתרון לשאלה זו אף להם יותר קל למצוא באמריקה ובארצות דומות לה. אלא לבנות את הארץ בזעתם ובדמם או להעשות מ"אנשי-אויר" — אנשי־עבודה. ובכן עוד פעם תכלית לאומית-רוח נית ולא כלכלית-מדינית בלבד.

ודאי: הציוניות של "אחד העם" דורשת הרחבה. אף היח נווך אינו ענין רוחני ביל בידי אלא ענין רוחני ומריני ואפשר גם כלכלי (במובז ההכשרה לפרנסות יותר פוריות) כאחר. אין בית-ספר ב עז ה-והיהודים, שנתישבו שם עכשיו. כוחרים משם. והישוב ודאי שיסודן הכלכלי אינו צריך להמשמש על-ידי השאיפה הלאומית-הרוחנית. שהונחה ביסודו. כדי שיהיו בתי-ספר עומרים ברשות-עצמם צריך שיהיה ישוב גדול וחזק. ועל-כן אין בית-ספר חשוב ממושבה. אבל סוף-סוף שני העיקרים של הציוניות הרוחנית לא זוו ממקומם: אים אפשר שרוב היהורים שבגולה יתישב בארץ ויפתור כאן את שאלת-הפרנסה, וגם שום זכויות מדיניות, שהושגו על-ידי אמצעים דיפלומאַטיים אינן יכולות לפעול הרבה כל עוד אין ישוב מחאים לזכויית הללוי וראיה נצחת הביאו לכך דוקא הימים האחרונים: באל-סאלט, בעבר הירון מזרחה, הוכרח הנציב העליון היה ודי, שמשתרל בכל כחו לגשם את רעיון ה"בית הלאומי"י ליסר ממשלה ערבית מה ורה ולהבמיחי שכל הזכויות של היהודים בעבר הירדן מערבה. לא יהא להן יחם אל עבר הירדן מזרחה, למרות מה שחנרות באלפור נותנת ליהודים בית לאומי בכל ארץ-ישראל. ופלי כך למה ? — מפני שאין ישוב יהורי בעכר הירדן מזרחה. הישוב קודם, איפוא, לכל הזכויות המריניות, שאפשר להשיג בעזרת הדיפלומטיה, גם כיום הזה - ולהטיף לסגירת בתי־הספר ל ש ם הישוב -- הרי זה לחתוך את הלב ואת המוח כדי לחזק את הגוף...

ר"ר יוםף קלוזנר.



## אָגוּדַת־הַכּוֹרָמִים וְהַשְּׁבִיתָה בַּיֶּקְב.

האגודה הקואופיראָסכית של הכורמים העבריים בארץ-ישראל היא הנסיון הראשון בארץ לסדר אחד מן המקצועות העיקריים של תוצרתנו – את עבוד הענבים ואת מכירת היין – על יסודות משותפים, להצילו מיד הספסרות המקומית ולקשרו קשר ישר אל השוק העולמי הגדול. ולעת-עתה זהו גם הנסיון האחרון, כי בשאר המקצועית של תוצרתנו – בתפוחי-הזהב, בשקדים ובשאר הפירות – עדין שוררת עזובה נמורה. וההתעניינות בגורל אגודת-הכורמים גדלה בימים האחרונים גם לרגלי השביתה של פועליו. שהמילה רעש בצכור ובעתונות הארצישראליים, ראוי, איפוא, להקדיש לה קצת תשומת-לב.

.T

לפני חמש-עשרה שנה, קודם שנוסדה אגודת־הכורמים, הגיעו האחרונים. לאחר כל המורח, שמרחו בהם הפקידות של הנדיב ושל יק"א, עד לחורבן. היקבים הגדולים בראשון-לציון היו מלאים יין. שהיה מונח כאבן שאין לה הופכין. העסקים, שנוסרו במצרים, סוריה וארץ=ישראל גופה, הוצאותיהם כלעו את מחיר־היין. כ הא מ ב ו ר ג , במקום שהיה נמכר רובו של היין, נמכרו יינות ראל"צ בחשבון הממוצע ב- 15 פראנק ההיקטוליטר. חוף יפו, בעוד שההוצאות של עשית היין, המסים והובלת היין עד החוף זולת מחיר העגבים — עלו עד 17 פראנק ההיקטוליטר. נמצא, שכראי היה לשפוך את היין במקומו ולא להביאהו למכירה. והמחירים ששלמו לכורמים בעד ענביהם היה כולו הפסר. ולפיכך ירדו מקחי הענבים משנה לשנה; ולסוף נלאה הנדיב לשאת את כל ההוצאות ונער כפיו מעסק ביש זה. הכורמים והכרמים היו צפויים לכליון. קוי=אור של תקוה בחשכה זו הכניסו רק עסקי .כרמל', שנוסרו בווארשה ובאודיםה על-ידי העסקנים שבחובבי־ציון: ז. גלוס קין וא. ז. לווין = עפש טיין. בשני המקומות הללו נמכרו יינות ראל"צ בכסף מלא ובמקחים מובים והכניסו ליקב רוח הגון, שכסה חלק מן ההפסדים הנוראים. דבר זה נשע הכרה בלבבות. שיש ערך ליין ארץ=ישראל. הגדיב רחש אמון לבעלי .כרמל' ועל-פי השפעתם נמסר גורל הכרמים בהיקבים לכורמים עצמם והונח היסוד לאגודת־הכורמים. אליה נכנסו בתור חברים כמעט כל כורמי המושבות ביהודה ובשומרון ולרשותה מסר הנדיב את היקבים ויינותיהם ואת כל המכונות והכלים, וגם הוסיף, על כל זה סכום מסוים. ובראש האגודה עמד אחד ממיסדי ה"כרמל". ז. גלוסקין ובעת ובעונה אחת עם מסירת היקכים לרשות הכורמים נוסד גם ה"כרמל המזרחי", שהרבה מן הכורמים נכנסו לתוכו בתור הברים ושהנהלתו נמסרה לשנים מטובי העסקנים שבין הכורמים. תכליתו של ה"כרמל המורחי" היתה - לסדר מחדש את עסקי חיין במזרח. רבה היתה המכשלה. שעברה מידי הפקידות לידי הכורמים. זולת הצד המסחרי הלקוי, היה לקוי גם המצב המיכני של השוק ביקב. רבו הפקידים והפועלים ללא צורך. מרובות היו העזוכה והחתרשלות והרבה מן ההרגלים הרעים, הכרוכים במשק סילאנתרופי, נעשו שבע שני... קשה היה לקוות, שיש אפשרות להבריא את הרקבון הזה. ויש אשר חשבו. שהשדוך בין הכורמים ובין היקב אינו כדאי למרות הנדוניה הגדולה. אבל הפעם נחבדו כל החששות. לאחר תשע שנים של עבודה קשה חצליח הנסיון החדש. נעקרו מן השורש עסקים רעים, פוטרו פקידים ופועלים מיוחסים, עברו ונטלו הרבה הרגלים ומנהגים מכוערים. ומוף כל סוף הגיעה אגודת-הכורמים לידי כך. שהכספים. שנשתלמו לכורמים מחיר ענביהם. היו רוחים ממש. והמקחים הלכו וגדלו משנה אלשנה. ונוצרה קופת-חסכון לפועלים ונוצרה קרן-קיימת ליקב. ונעשה דברו שלא נעשה (14) השלח 314

מאז עמד הישוב על תלו: הוחזרו לנדיב כשלש מאות אלף פראנק מן הלספים, שנתן לאגודה! רשת של בתי-מסחר בריאים למכירת היין היתה פרושה על כל העולם ברוסיה בגרמניה ובאויסמריה באמריקה במצרים ובמורקיה. ובלונדון התחיל מתפתח שוק, שהבמיח לבוא על מקומו של השוק ההאמבורני ולתת תוצאות אחרות לגמרן. עסקי היקב הומבו באותה מדה, שהתחילו לקנות גם את ענבי הכורמים, שלא היו חברים לאגודה. וניתנה רשות לנמוע כרמים חדשים במקום אלה שנעקרו בזמן המשבר. בנו יקב חדש ברחובות וישכללו את הנת בגדרה, ואף התחילו לסלול כביש רחובות -ראשון -יפו על חשבון היקב. עסק היין נעשה מייעסק-ביש"-לעסק הגון ומכוסם. כרמי הנפנים נהפכו מקללה לברכה. הכורמים התחילו מישיבים ומשכללים את כרמיהם ופריתם של אלה נדלה ורבתה ורבים קנאו בבעליהם.

#### .II

הגיעו שנות-המלחמה. קערת כל הישוב עמדה ליהפך על פיה וגם קערת-היקב בכללה. הארץ היתה סנורה ומסוגרת. בתי-המסחר ליין ברוסיה. אמריקה אנגליה ומצרים נשארו בלי יין. והיין ביקב נשאר בלי קונים. מנהל היקב, שהלך לחוץ-לארץ קודם שפרצה המלחמה. נתעכב במצרים. וימים קשים ורעים באו לאגודת-הכורמים. אמנם. גם המנהל במצרים וגם הנהלת-היקב המקומית ומנהלי "כרמל המזרחי" לא אבדו עשתונותיהם. הראשון השיג כספים בדרכים ובאמצעים שונים ושלחם אל האגודה. והאחרונים המתגלו אל המצב, התחילו מכינים יין-שרוף לפי מעם המזרח ולעשות מן הענבים רבה (מרקחת). שרבו הקופצים עליה מחוסר סוכר. ולסוף התחיל הצבא הגרמני לקנות יין. האגודה יצאה מן המלחמה פצועה, אבל חיה ומלאת-כח.

כלתה המלחמה. צבא ברישי גדול חנה בארץ. וגם המנהל חזר למקומו. וההצלחה חזרה והאירה את פניה לאגודה. והפעם גדלה הצלחתה מעל לכל תקוה. במשך שנות תרע"ח—
תרע"ם נמכר את כל היין שנעשה, בעורנו חדש. בארץ ובמצרים. והיקב שלם לכורמים בשנת תרע"ה את מחיר ענביהם חמש לירות מצריות כל קאנמאר—פי ששה ממה ששלם קודם המלחמה —ובשנת תרע"ם —ארבע לירות. והמילוקים לגדיב עלו עם הראשונים עד 24,000 לירה מצרית.

הכורמים הגיעו למרום ההצלחה... ופתאום נהפך הגלגל:

 ועריין יש לזכותם חצי לי"מ; אבל שלש לירות אינן ארבע וחמש; והרי אף יוקר החיים גדל מאד. ובשנה הנוכחית, שנת תרפ"א, אין היקב יכול לתת לעת־עתה את האיים גדל מאד. ובשנה הנוכחית, בציר הבא. ואף הלוואות אין להשיג והקרן היסודית של היקב, שהספיקה קודם המלהמה, אינה יכולה בשום אופן להספיק עכשיו.

וכך כאה אנודת-הכורמים בין המצרים. על המשבר החיצוני נוסף משבר פנימי. אגודת-הכורמים היתה מלאה תסיסה מיום הוסדה. היתה תסיסה בין המושבות השונותי המאוחדות באגודה. בין הכורטים הגדולים ובין הזעירים. כי בשעה שהכורטים, שיש להם כמה מאות קאנמרים של ענבים, היו הולכים ומתעשרים בימים המובים ידעו הכורמים הזעירים. שיש להם רק עשרות קאנטארים. דוחק גם אז; ועינם של האחרונים צרה בראשונים. אבל גם פעמים "מדיניים" ולא רק חמריים גרמו לחסיסה: הפינה שבלבותיהם של שני היסודות של המושבות: ה.אבות' וה.בנים'. האבות' הם שרידי ביל"ו שרידי העליות השונות, בני־אדם שבזמנם באו אל הארץ מתוך חביעה נפשית ושעדיין ניצוצי קרושה מהבהבים בלבותיהם תחת נלי-האפר של תקופות היתמיכה". ה.אפישרופסות": ה"הלואה" והסביבה הערבית. אלה – נפשם בוחלת כמסתרים בקשנות של חייהם הצבוריים; אלה בוכים במסתרים על העבודה הזרה ועל חוסר העבודה העצמית; אלה מתחשבים עם דעת-הקהל ומוקירים את ערכה, מתחשבים עם דעתם של ראשי־ הציוניות ומתביישים בעומק לכם, אם חייהם אינם מתאימים לרעות הללו. אכל אלה הם, על-פי רובי אנשים שבורים, שארבע עשרות שנים של סבל חיצוני ופניטי רצצו את גופם ואת נפשם ושללו מהם את היכולת להתחיל מחדש.--וה-בנים' גדלו מילדותם בספירה של התמיכה והעגלון והפועל הערביים. את השכלתם" שאבו מתוך בית־הספר הישן שבמושבה ומתוך הרומנים הצרפתים מן המין הגרוע. אלה הם, על-פי רוב, ליוואנשינים בעלי אָנואיסמום קר וכשרון "לא להתבייש". ועליהם נוסף ה"ערב־רב", שהיה נכנס עם כל עליה אל רארץ וש"העליה" לא היתה לה אלא מקרה. אמנם, יש גם יוצאים מן הכלל. יש "בנים", שהולכים אחרי "אבותיהם" ונבדלים הם לשובה; אבל הם מועש. ובכלל התחוותה בין ה"אכות" וה"בנים" התנגדות חשאית.

החיים הצבוריים, הנהלת המושבות, הנהלת המוסדים, כלכלת הדברים כלפי חוץ, היו תמיד בידי ה"אבות". עליהם היו רוגנים מתחילה ה"ערב־רב". אבל אלה היו המעמים והשפעתם לא היתה נכרת. ואולם לסוף נוספו עליהם ה-בנים" והם נעשו הרבים. רוגנים היו על היוויתורים" לדרישות ה"רוחניות". על ההתחשבות עם דעת־הקהלי על אי־קמוץ בהוצאות הצבוריות, ולסוף על חוסר "פולימיקה אַקמיבית" ביחם אל הפועלים. לאם התחילו ה-ערב־רב" וה-בנים" יורשים את מקום ה-אבות" בועדים, במוסדים ובועדות השונות, ועד המועצה שביקב הגיעו. רבים מן האבות עיפו והחיים הצבוריים במושבות נמאסו עליהם; וה"בנים" הם מהירים ווריזים ואינם עומדים לפני כל; וה אופוזיציה" מושכת תמיד את לבו של הקהל... אמנם, לאחר שהגיעו לגדולה, לא הצליחו הרבה: קמוצים בהוצאות לא היו והעזובה במוסדים הצבוריים: בשרות-המים, בשמירה, בהספקת-הבשר, ועודי, נתרבו. אף-על-פי-כן לא נגרע כלום משמם המובי שם של "חרוצים, הבשר, ועודי נתרבו. אף-על-פי-כן לא נגרע כלום משמם המובי שם של "חרוצים".

ומנהל-היקב, שנמה תמיד אחר ה"אבות" ושהוא אחד מעסקני-הישוב. מעולם לא היה חביב על ה"בנים". שכחו לו את חסד ה"כרמלים". שכחו לו את חסד יצירתה של אנודת-הכורמים. שכחו לו את הרמת עסק-היין משפל-מדרגתו. מיום שה-פנים"

חדרו אל המועצה נוצרה ה"אופוזיציה" להנהלה. והשעה צחקה להם.

במשך שנות-המלחמה היה המנהל במצרים, כאמור. המלחמה הורידה בכלל את הגובה המוסרי בארץ ורק מועמים מאד נצלו מירידה זו. גם בסדרי בתי-המסחר של היקב היתה יד המלחמה לרעה. הסניפים נקרעו מן המרכז, מנהלי-הסניפים נשארו לנפשם בלי השגחה על ונה; וכישמשכורתם לא הספיקה התחילו לעשות עסקים פרטיים. זזה השפיע לרעה על בתי-המסחר. סבל במדה ידועה גם טיב היין, מחחילה מפני שקשה היה להשיג צרכה התעשיה השונים, כיון שנפסקה הדרך לאירופה, ואחר-כך מפני שהיין נמכר כולו בעודנו חדש וחצי-תוסם. ובשתי השנים הראשונות לאחר המלחמה לא נעשו בפעם אחת כל התקנות הדרושות. השעה עוד לא הספיקה לכך; והמצב היח מזהיר כל-כך עד שהלב לא היה מופנה לקמנות. ופתאום קפץ רוגזה של שנת תר"פ... נשם-הזהב פסק בפעם אחת, מר הקסם והלקויים המעמים התחילו דוקרים את העינים. ונמצב הזה השתמשה ה,אופיזיציה". נבחרה ועדה של בקורת או ועדה של תיקונים. שרובה ככולה היתה מורכבת מן ה,בנים" ואף מן ה,אבות", שנשבו בידי ה,בנים". ווערה זוו במקום לתקן באמת את הלקויים המועטים ולחבנות מחורבנם.

וראי יש לקויים גם בסדרי-היקב, גם בסדרי-המועצה וגם בסדרי בתי-המסחר. כי היכן יש מעשה – ובפרט מעשה רב ומורכב – בלא לקויים ? – אבל לא הלקויים הללו גרמו למשבר. הלקויים הללו. אפשר, הרעו את עסקי היקב באחוזים ידועים, נאמר ב-; אכל תשעים למאה גרמו למשבר סכות חיצוניות: המשבר הכללי בעולם, צמצום-ההון החוזר של היקב (אם הספיק הון זה קודם המלחמה, בזמן שכל הקטוליטר יין עלה ליקב בערך לירה א חת, אינו מספיק עכשיו, כשכל הקטוליטר יין עולה כמעט לא רבע לירות). וביחוד הוואלוטה הנמוכה של הארצות המוכרות יין: צרפת ואים ליה. ותשומת-הלב המיוחדת היתה צריכה להיות מוקרשת לתקון התקלות העיקריות: צריך למצוא אטצעים כדי להגדיל את כח-ההקפה של היקכ, צריך למצוא שוקים חדשים. שבהם עדיין יש אפשרות להלחם ברוע הוואלוטה. צריך למכור בפעם אחת כמות גדולה של היין המיותר ואמנם, יש תקוה למצוא פתרונים פחות או יותר מספיקים לכל השאלות המשרידות הללו בפאריז ובל וגדון, במקום שיש תקוה למכירות גסות ובתנאים טובים. ובזמן כזה צריכים כל כחות האגודה להיות מוצקים, מאוחדים ומאוגדים. והנה מנקרת ה"אופוזיציה" באשפה של ספורים ואגרות שונים וחולמת על "תקונים", שבעקבותיהם יבואו פירוד ופזור ופירוק האגודה לחיליותיה. והלא הדבר ברור לכל מי שרואה בעינים בלתי-משוחדות, שאך ההנהלה שיצרה את האגודה, היא ורק היא יכולה גם להוציאה שלמה מן המשבר הנוכחי ובלא הנהלה זו פור תתפורר האגודה והכורמים יחזרו למצבם מלפני חמש-עשרה שנה. אבל מה ל-אופוזיציה" ולכל אלה ?—ה"בנים" צריכים לרשת את כל מקומות ה.אבות" ושום דבר לא יעככם ואם צריך לשם כך להרום את היקב ואת אגודת-הכורמים "יהרסום. ואם תשאלו: האנשים, שאינם מסוגלים ליצור סדרים נכונים בועדי-המושבות ולכונן שרות מסודרת של מים, שמירה והספקה של בשר ויצירת מוסדים קואופיראמיכיים של צרכנים כיצר ינהלו ויכלכלו עסק מורכב כזה ? – על שאלה זו לא תקבלו שום תשובה.

III.

ובעצם ימי-האנדרלמוסיה הללו פרצה שביתת הפועלים ביקב.

עוד קודם שגמרה ועדת-התיקונים את עבודתה החלימה במועצה לעשות אילו חקונים וקמוצים. בתוך שאר הדברים חשבה להפחית את מספר הפקידים והפועלים התמידיים, שאין בהם צורך גדול כל-כך, ולהרבות בפועלים ארעיים. והיתה גם מחשבה, שעדיין לא קבלה צורה של החלמה, להכנים לאמ-לאט אל היקב בתור פועלים קבועים אחדים מן הכורמים הצעירים, שאין נחלותיהם מספיקות לכלכלם.

מן הפקידים התפטרו שנים והיקב לא קבל במקומם אחרים וגם עמד במשאד ומתן לפטר עוד שנים. מן הפועלים התמידיים פטרו ששה אנשים: מהם ארבעה שעבדו יותר מעשר שנים. והפועלים השיבו על מעשה זה בשביתה—שביתה אַ ק ט י ב י ת . הפועלים שמו מצור על היקב ולא נתנו לבעליו להכנס לתוכו.

וכי צדקה המועצה בהחלמתה ובמעשיה ?

אין ספק בדבר. שבל מוסד רשאי בזמן־משבר להמעים את מספר פועליו. עם התמעמות העבודה בתוכו. והכורמים הזעירים, שאינם יכולים למצוא את מחיתם מכרמיהם, רשאים לעבוד במקום הפועלים במוסד, שבו מעבדים את ענביהם. אבל במה דברים אמורים—ב פ ו ע ל ים ס ת ם; לא כן בפועלים העובדים ע ש ר ש נ ים ויותר. עבודה כזו נותנת לפועלים זכיות מיוחדות, שאינן פחותות בערך מזכיותיהם של הכורמים גופם. פועלים כ א ל ה אין לפשר בשעת־משבר כמו שאי־אַשּׁשר לחדול בשעה כזו מלקבל את ענבי־הכורמים.

המועצה החלימה להקטין את מספר הפועלים הקבועים. ובצדק. אם אין עבודה קבועה בשביל כל הפועלים צריך להמעים את מספרם אפילו לא בשעת משבר. עבודה מלאכותית אין ברכה בה. אבל כיון שהפועלים הקבועים במספר הנוכחי הם ירושת העבר יכולה התמעטותם לבוא רק בדיעבד אם חלק מהם עוזב את עבודתו מעצמו או במקרה, אין היקב מחויב למלא את מספרם מתוך הפועלים הזמניים, באופן שלמשך שנים אחדות יעמוד מספר רפועלים הקבועים על צורך-העבודה האמתי. זכן בנוגע לחלוף הפועלים הקבועים על-ידי כורמים. גם חילוף זה יכול לצאת לפועל—ביעבד. פועל, שעבד יותר מעשר שגים, ולקבל במקומו כורם אסור: שניהם קשורים בכל פרנסתם ביקב. רק אם נתמעם מספר הפועלים הקבועים בדרך שבעית, באופן שיש הכרח לקבל חדשים במקומם, דין־קדימה לכורם או לבנו. פועלים שנזדקנו בעבודתם אינם הנושא הראשון לקמוץ. והקמוץ ההכרחי צריך להחלק במדה שנזדקנו בעבודתם, הפקידים והפועלים.

אכל האמת צריכה להאמר: אם המועצה ל א צדק ה בהחלמתה בנוגע לפועלים הישנים, הוציאה ההנהלה את ההחלמה לפועל בזהירות מרובה. בחירת המפומרים הישנים, הוציאה ההנהלה את ההחלמה והיו בנאים, שעכודתם עכשיו מצויה. הם ואמנם השיגו עבודה אחרת זבשכר יותר גדול. השלישי הוא בעל-נחלה במושבה שכנה, נחלה גדולה פי שנים מנחלותיהם של הרבה כורמים. הרביעי הוא בעל-בית ביפו, בית נותן הכנסה לא פחותה מכרם זעיר. החמישי והששי גם הם כעלי אילו אמצעים ויכולים להשיג עבודה לא בקושי. מן הפועלים, שיציאתם מן היקב גורמת סכנה לקיומם, לא פומר אף אחר.

אבל השביתה פרצה. ויש להגיד בכמחון, שבשנים כתקונן היתה נגמרת בנקל במהרה. הפועלים העמידו שש דרישות: 1) אין לפמר פועלים בלי רסכם ועד־הפועלים; 3) אין לקבל פועלים בלי הסכם ועד־הפועלים; 3) יש לקבוע מינימום של שכר-עבודה; 2) אין לקבל המעלים ממקרי-אסון על חשבון-היקב; 5) יש להת עזרה מדיצינית 4

שלמה; 6) יש לקבוע את הפצוים במקרי=פיטורים. אילו היה המצב כרניל. מיד היתה ההנהלה באה במשאיומתן עם הפועלים בדרך ישרה ובלי שום ספק היו מתפשרים. כי ארבע הדרישות האחרונות צודקות לנמרן. ושתי הדרישות האחרונות אין להן מקום במשק רכושני. שום משק רכושני לא יתקיים אם לא תהא בידי בעליו הרשות החפשית לקבל ולפטר פועלים. שהרי אם אין לפטר פועלים יש נים, שעצם הדבר, שהם ישנים, מוכיח על הסתגלותם לעבודה, יש ויש לעתים קרובות צורך הכרחי לפטר פועלים חדשים, שאינם יכולים או אינם רוצים להסתגל לעבודה.

ואמנם, ההנהלה בקשה לבוא תיכף-ומיד במשאיומתן ישר עס הפועלים. אבל הפעם קפץ על זו ועל אלה רונזם של שני "צדדים".

מצד אחד נפלה ה אופוזיציה" על השביתה כעל מציאה. היא חשבה לצוד שתי ארנכות בכת אחת: להכזות את ההנהלה ואת זקני-המועצה וליסר את הפועלים שנואי- נפשם: פועלים, רוחניות, דעת-קהל. חובות צבוריים—כל אלה שמות שנואים הם על הבנים". ושיעלה בידם ליסר את הפיעלים—בזה היו בטוחים: הממשלה תסייע להם מחשש בולשביות"... ולפיכך אסרו, על-פי השפעתו של עועד-התקונים", על ההנהלה לכלכל את עניני-השביתה. והם עצמם לא באו במשא-ומתן: הם לא ישפילו את עצמם לבוא ברברים עם פועלים שובתים. ומן הצד השני נמצאו אנשים, שבקשו להפיח את אש-השביתה להרחיבה ולהעמיקה. כדי לקיים עמצות-שביתה" וכדי לקנות שם של הרואנים הבאמתיים" לפובת-הפועלים, להבדיל מן הבלתי-אמתיים... וכל הנסיונות של ההנהלה להשקיע את השביתה ולהשביח את הרוחות בעוד מועד עלו בתהו.

ושכחו ה"דואנים האמתיים" לגורל-הפועלים, שלעת-עתה אין בארץ אפילו מוסד אחר, שפועליו הגיעו בו לאותה מדרנה, שכבר הגיעו לה ביקבים, כמו ביחם לשכר-העבודה כן ביחם הער של ההנהלה, בגבולות-יכלתה, לצרכי-הפועלים. לפועלים היקב הוסיפו בשנה האחרונה 20 אחוזים על משכורתם מפני יוקר-החיים; לפועלים היקב מוסיפים חמיד 10 אחוזים ממשכורתם למובת קופת-החסכון שלהם; לרבים מפועלים היקב נתונות דירות כמעם בחנם ונתונה עזרה מדיצינית לא בקמרץ; פועלי-היקב יכולים. להשיג בשעת-הצורך הלואות בתנאים נוחים. בשנה האחרונה הרויחו פועלי-היקב, ביחד להשיג ההוספות השונות, מלבד ההוספה לקופת-החסכון:

וכן מקבלים הפועלים שכר שלם בעד כל ימי-החגים שבמשף השנה. אין זה, אמנם. "ממון-קורח"; אבל לפי שוק-העבודה בארצנו אין לזלזל במוסדים כאלה, ואפילו לשם . מצות-שביתה".

השביתה היתה יכולה לגרום לתוצאות קשות מאד. לאשרנו, עמדו הממשלה וה.ועד הלאומר על הגובה הדרוש והשביתה באה לידי בוררות עם מכריעים מאנשים בלתיב בלתים נדדיים והשלום בין ההנהלה ובין הפועלים הוקם. ״צעירי־הבנים שהתפרצו אל "אש₌

המלחמה", יצטרכו לקרר את התלהבותם וגם אלה שחשבו להרחיב את השביתה ולעשותה .פריך אנם ישובי". יצטרכו להודות שתקותם נכזבה.

השביתה היתה מקרה עובר. ואולם מצב-הענינם ב-אנודת-הכורמים" קשה הוא בסלל. ומתעוררת השאלה : וכי תנצל האנודה ממצוקתה ותצא לרוחה ?

אני במוח בזה. עסקי היקב כשהם לעצמה בריאים הם; ההנהלה המסחרית ביקב וב.כרמל המזרחי" נמצאת בידים מנוסות ונאמנות; היין בצר לו עמדה במוחה בשוק; אחר כל החסרונות, שמוצאים בו, מוב גם היין החזק מכל יינות צרפת ואימליה הנשלחים למזרח, והיין המחוק הוא מצוין; המשבר הוא זמני. אחד מאותם המשברים, שכל העסקים הבריאים יוצאים מתוכם חזקים ומוצקים מכראשונה. החובה לשמור על מוסד חשוב זה בשעה הקשה. לתמוך בו ולסייע לו לצאת מן המבוכה, ולא להרבות מכשולים על דרכו. כל הכחות. שעדיין נשתמרו פחות או יותר בקהל-הכורמים, חייבים להתאחד ולהתרכז מסביב למוסד זה. ונם הפועלים אינם רשאים לרוק בבאר, ששתו את מימיה במשך כמה שנים וישתו את מימיה אף להבא. וחובה גם על ההנהלה לעשות את כל התקונים, שיש בהם צורך חיוני. זמוף המשבר קרוב.

חירותי.



#### כפרים חדשים,

### שנתקבלו בבית-מערכת "השלח":

דוד מָמָם: ספר למוד הסטנוגרפיה העברית. ירושלים־ווינה תרפיא; 36 עמי. על סף העליה השלישית. חוברת ראשונה. הוצאות שאר ישוב". לודו תרפיא; 20 עמי.

בעליה. סקירה כללית. ההתאחרות העולמית של "הפועל הצעיר" ו"צעירו-ציון". משרד-העליה הראשי. ווינה תרפיא; ט"ו עמי-

זאב גלוסקין: השביתה ביקבי ראשון־לציון; 16 עמי.

דין וחשבון של הספריה .שער-ציון" לשנת תרפיא (למלאת שלשים שנה מיום הוסרה). תל-אביב תרפיא; 8 עמי.

דיא אידישע פּאָלקס=בענק אין לימע. קאוונע [תרים]; 4 זייטען. מיניסטריון לעניני היהודים, קובנה. מחלקה לעניני הקחלות: צירקולשר־ בריף, נומטערן 7—9.

צענטראַל = באנק צו אונטערשטיטצען די אירישע קאָאָסעראַציע אין לישע: תקנות. קאָוונע (192; 18 זייטען.

N. Liebeshutz: The Cynic in the Bible (Reprinted from the "Methodist Quarterly Review, October, 1920); 12 pp.

Report of the Head Office of the Jewish National Fund to the Annual Conference of the Zionist World Organisation. London, July 1920; 75 pp.

The Dropsie College for Hebrew and Cognate Learning. Register 1920 -1921. Philadelphia 1920; 30 pp.

Ariel Bension: Die Hochzeit des Tedes. Leipzig 1920; 77 SS.

A. Z. Idelschn: Phonographierte Gesänge und Aussprachsproben des Hebräischen der jemenitischen, persischen und syrischn Juden. Wien 1917; 119 SS.

Zsido Szemle. Politikai Hetilap. Megjelenik vinden penteken. Budapest, Kislew 15, 5681.

# הָרְעִיוֹן הַמְּשִׁיתִי בַּפְּפָּרִים הַנְּנוּוִים וְהַהִיצוֹנִים.

מאת

#### ד"ר יוסף קלוזנר. 1) ספר ברוך הסורי (70-80 לספה"נ).

ספר=ברוך הסורי וכך קוראים לו כדי להבדיל ספר חיצוני זה מספר=ברוך הגנוז ומספר-ברוך היווני) הוא "גליון", שנתחבר, לדעתם של רוב החוקרים. מיד אחר החורבן השני (כו נאמר, שירושלים חרבה שתי פעמים, עיין ל"ב, ב'-ד') ובלשון עברית. שעדיין היא משתקפת מחוך התרגום הסורי, למרות "שמיותו" של תרגום זה ולמרות מה שהוא תרגום מתרגום (יווני), ועוד יותר --- מתוך התרגום הרומי קזה נשתמר, בעוד שהתרגום היווני אבד). מחוך הספור. שברוך עוב את ירושלים שלעת ערב" והלך ועסד על־יד השאַשל"—ודאי זה שבחברון (השוה ו'. א' אל מ'ז, א'-ב'), -- רוצים החכמים להוציא משפטי שמחבר-הספר לא ירע את המרחק שבין ירושלים ובין חברון, ובכן לא היה יושב-יהודה, ככל אופן לא ירושלמי- אבל שוכחים הם. שכל ספר-ברוך הסורי אינו אלא חזון –ובחזון הכל אפשר. על כל פנים, האדיקוה ביהדות הפרושיתי שאנו מרגישים בכל פסוק ופסוק מן הגליון' שלפנינו, מוכיחה, שמחברו היה יהודי ארצישראלי ולא יהודי אלכסנדרוני או רומי. אפשר שהיה מגולי=ירושלים, ורחוק מעיר-מולדחו לא דקדק עוד במרחק שבינה ובין חברון.

וספר זה, שגתחבר זמן מועט אחר החורבן מלא הוא את דצער הלאומי על פני כולו. בזה הוא דומה להספר החיצוני השני שלאחר החורבן - לעזרא הרביעי. הקאַמאַמטרופה הנוראה. שבאה על הארץ ועל האומה. חורבן המרכז הדתי והמדיני וגלות-העם ופזורו בגויים. שהריעו על מפלתו וחגגו חג־נצחון על אלהיו. --כל זה עורר את הרוחות להעמיק חקר בסבותיה של הפורענות הנוראה ולגלות את .הקץ". הרוחות הדבקות באלהים ובעמן כאחד לא יכלו לראות בפורענות יסורי־אבדון וראו בהן חכלו של משיח'- ברור היה להן, שה"קץ" קרוב: "קרובה הישועה לבוא ולא [עור] תרחק כבראשונה" (כ'גי ז'). וברוך עצמו (כלומר מחבר חספר) יזכה לראותה (כ"ה א'; ועיין גם י"ג ג').

וראוי הדבר לתשומת-לב: אין ספר חיצוני שיש בו יעודים משיחיים כל כך מרובים ומפורמים כספר-ברוך הסורי, ואין ספר חיצוני. שיעודיו המשיחיים יהיו דומים כל-כך לאותם שבתלמוד ומדרש בחלקיהם הקדומים (על-פירוב - אלה שנאמרו מפי התנאים: שחיו קודם מלחמת בר-כוכבא. ולכל היותר -- כשעת חתימת המשנה וסוף הברייתא) כאותם של ספר נפלא זה. ההבדל הגדול שבין "ימות-המשיח" ובין "עולם הבא". שנסיתי לקבוע בשביל התלמוד והמדרש בחלקיהם הקדומים 1),

.J. Klausner, Die messianischen Vorstellungen, 88.27-33 (1)

מיטעם בהטעמה יתרה בספר-ברוך. אישיותו של המשיח מובלטת כאן יותר מכשאר רק ענין ש״בן״האדם" הוא שם רק ענין במובן ידוע אפילו יותר מב״ספר־חנוך". ש״בן״האדם" הוא שם רק ענין של מסתורץ בלבד ופעולתו כמעם אינה ניכרת; ורק "תהלות-שלמה" ו"עזרא הרביעי" יכולים לחתחרות עמו בזה. והאגדות על המוב הגשמי לימות-המשיח שכבר מצאנו אוחן רמוזות ב״ספר חנוך" (י', י"ו-י"ט). נתפחחו ונתרחבו בספר=ברוך הסורי עד שיש להן כאן דמיון גפור אל הברייתית התלמודיות והמדרשיות הקדומות (בכתיבות, קי'א ע'ב, ובספרי, דברים, ס׳ שט'ו) ואל הכסירת של אבי־דכנסיה פאַפיאס, שאיריניאַוס מיחסן ליש ו עצמו על-פי עדותם של ה"זקנים", שעדיין הכירו את יוחנן, תלמידו של ישו הברייתות על "חבלו של משיח" – הברייתות (Adversus haereses, V,33). על "שנוע שבן=דוד בא" והברייחות המתחילות במלים: "אין בן-דוד בא עד שי..." אף אלו ברובן מצויות כמעש כלשונן בספר ברוך דסורי. לעובדה זו יש חשיבות מרובה. אינם פרי רוח-הדמיון בלבד הרי הדמיון של בעלי-האגדה היה שונה הרבה מזה של בעלי=הייגליונות", שבעלי=החלפוד התרחקו מהם, -אלא התוצאות של המאורעות ה הים טוריים הכבירים, שהפרו את הדמיון של כל ערי-הרגש בישראל והשפיעו עליו כמעט באופן שוה.

מתוך שהציורים המשיחיים שכספר ברוך מרובים דם, יכולים אנו לחלקם לחלקיהם הטבעיים. כמו שעשינו ביחם ל"מפר-חנוך":

א) חבלו של משיח.

התנאים של ביאת משיח שבספר ברוך הסורי דומים עד להפליא לאותם שבברייתות התלמוריות, שמתחילות בדבור: "אין בן-דוד בא עד ש..." (סנהדרין, צ'ז ע'א וצ'ח ע'א; עבודה זרה, ה' ע'א, ועוד). בשעה שיקרב היקץ" יתמלא מספר הנפשות, שנדונו לרולד ולמות, מספר, שנקבע לאחר חמאו של א דם ה רא ש ון; הנפשות הללו נאצרו באוצרות" ("אוֹצֶרְא דְנַפִּשִׁתְא" בסורית), שישיבו לעתיד לבוא את כל הנשמות האצורות בתוכם (ברוך הסורי, כ'א, כ"ג; כ"ג, ד'-ז'; ל', ב'). זה מתאים ממש להמאמר התלמודי: אין בן-דוד בא עד שיכלו ה נשמות שבגוף" (עבודה זרה, ה' ע'א; התלמודי: אין בן-דוד בא עד שיכלו ה נשמות שבגוף" (ע"ז, שם): "א וצר יש ושמו גוף ומבראשית נוצרו כל הנשמות העתידות להולד ונתנם לשם". זה מתאים לגמרו למה שבאנו בברוך הסורי ולמה שעוד נראה בספר "עזרא הרביעי" (ז', כ"של לוברו למה שבאנו בברוך הסורי ולמה שעוד נראה בספר "עזרא הרביעי" (ז', כ"של" ברוף הסורי ולמה שנו בחומית : promptuaria. ודברים מצמתים את פירושו של רש"י ובהתאמה גמורה אל דבריו של ברוך הסורי על מוצאם של "אוצרות" אלו מימי אדם הראשון מוצאים אנו במדרש: "אין מלך המשיח בא עד שיכלו כל הנפשות שעלו במהשבה להבראות, ואלו הן האמורות בספרו של א דם הרא שון" (וי"ר, ראש פט"ו) ").

Klausner, Die messianischen Vorstellungen, S. 37-38; γυν (1 Schürer, Geschichte etc., II, 548

ועוד אות של ימות-המשיח. יותר נכון, של הימים, שיקרמו לביאת-משיחי אנו מיצאים כאן, שיש כדוגמתו בכייתא תלמודית: אזה יהיה האות', שיפעל העליון ליושבי הארץ באהרית-הימים": פהד גדול יפול על יושבי הארץ ויסורים רבים וחבלים נוראים יב או עליהם, ומתוך חבלים אלה יאמרו: "לא זכר עיד שדי את הארץ"—", והיה כי יתיא שוי אז תעור העת" (קקץ-הימים"; ברוך הסורי, כ'ה, א'"ד'). דבר זה מתאים לגמרו אל דברי דבריותא התלמודית: אין בן-דוד בא "עד שי תיא שו מן דגאולה" (סנהדרין, צ'ז ע'א).

ומתאימים הרבה הם וציורים של ברוך מן השנים שקודם ביאת-המשיח להציורים התלמודיים מן ה"שבוע שבן-דוד בא" (סנהדרין, צ'זע"א; דרך ארץ זיטא, ראש פ'י; שיריהשירים רכה, עה"כ ה חאנה; פסיקתא וכתיי פש"ו). כאן, בכרוך דסוריי לפנינו לא .שבוע" (שמימה) אלא "שנים־עשר פרקים" (עדנים). שבהם נתחלקה ר.עת הואת" (ימות-המשיח). בפרק הראשון -- ראשית המהומות; בפרק השני -- הריגת דגדולים; בפרק השלישי – תמוחת-רבים; נפרק הרביעי – השחלחות-החרב; נפרק החמישי רעב ועצירת-גשמים; בפרק השישי – וְּנְעוֹת (רעידת־האדמה) ואימית; בפרק השביעי (הסר מה שיקרה); בפרק השמיני – רוב דמיונות (מתעים) ופגיעת-שַדים; בפרק החשיעי ירידת אַש (מן השמים); בפרק העשירי רוב שוד ולחץ; בפרק האהדיעשר און ובזבוז; ולסיף, בפרק השנים־עשר – ערבוב ובלילה של כל מה שהיה קידם לכן. ופרקיזמנים אלה לא יהיו נפרדים זה מזה לגמרם והמאורעות יעברו זה אל זה, באופן שאַלה שיהיו בימים ההם על הארץ לא ירגישו בדבר. שזהו "קץ=העתים" (כ"ז, א' שנה ראשונה בתלמודי בכרייחא דנז' על "שבוע שכן דוד בא", אנו מוצאים: שנה ראשונה מטר במקום אחד ויובש במקום שני (השוה "עצירת-גשמים" בפרק החמישי); שנה שניה -- "חיצירעב משתלחים" (השוה "השתלחות החרב" בפרק הרביעי, וגם ירמיה, כ'הי ט'ז וכ"ז); שנה שלישית-רעב גדול ומיתת אנשים ונשים וטף והשתכחות-התורה (השוה: "רעב" בפרק החמיש": "הריגת הגדולים" בפרק השני ו"תמוחת־רבים" בפרק השלישי); שנה רביעית – שובע ואינו שובע (אין השוואה); שנה חמישית שובע גדול והחזרת-דחורה (כנ"ל); שנה ששית--קולות (השוה: ״ראשית המהומות״ בפרק ראשון); שנה שביע'ת – מלחמות (השוה; "אימות" בפרק הששי ו״רוב שור ולחץ" בפרק העשירי), ו"בכוצאי שביעית בן-דוד בא". רוב דמאורעות של "שבוע שבן-דוד בא" ישי איפוא, לכצוא אף בברוך הסורי. אבל יש כו גם החלוקה ל-שבועות' במוכן שמימות. "חבלו של משיח" ימשך "שני פרקים [של] שבועית משכעה שבועות" (בסורית: "תרתין מנון שבועא דשבעא שבועין"; ובתרגום הרומי, שהוציא פרי מש הו כלומר, (duae partes hebdomades septem hebdomadarum

Lieri apocryphi Veteris Testamenti, graece. Lipsia: 1871; בספרו (1 p. 666

שני פרקים, שכל אחד מהם יהיו בו שבעה שבועות (שמישות) של שבע שנים 1).

כשם שעל-פי דתלמוד נפתחים ספרים ביום-הדין של הפרט (ראשהשנה, ש'ז ע'ב), כך יפתחו הספרים, שהחמאים כתובים בהם. ביום-הדין הכללי:
ואף אוצרות-הזכויות של הצדיקים יפתחו אז (ביוך דסורי, כ'ד, א'; השוהן: הזוןיוחנן, כ', י'ב). ואף המחלוקת בין החכמים, אם כדאי לזכות לימות-המשיח או מישב
שלא לזכות לכך, ובלבד שלא לסבול את "חכלו של משיח" ("ייתי ולא אחמיניה—
ייתי ואזכה דאיתיב במולא דכופיתא דחמריה", סנהדרין, צ'ח ע'ב), אף מחלוקת
זו מצאה לה במוי בספר ברוך הסורי: "מוב לאדם שיגיע ויראה; אבל טוב מזה,
שלא יגיע, כדי שלא יפול" (כ"ח, ג').

ציור רחב מ״חבלו של משיח״ נותנת לנו פרשה מ'ח (פסוקים ל'א –מ'א). העת המיועדת באה. ותקום עת = החבלים (״חבלו של משיח״). כל יושבי=תבל ינוחו בימים ההם, כי לא יִדעו. שבא יום הדין. כי לא הרכה חכמים יהיו בימים ההם והנבונים יהיו יחידים; ואף המשכילים ידומו (מתאים אל מאמר הברייתא של בעקבות המשיח": ״וְוֹהכֹמת הסופרים תפרח׳, משנה סומה, פ"מ, ממ"ו, אל ״חסירים ואנשי≥מעשה מתמעמים״ ב"שבוע שבן־דוד בא" ואל "עד שיחמעטו החלמידים" בברייתא של אין בן דוד בא, שהבאנו למעלה). והובה "קולות" ו"שמועות לא מעט" יקומו. ו"מעשי-דמיונות" יופיע (השוה ב"שכוע שבן דור בא": "בששית-קולות") ויסופר בדבר "הבטחות לא מעט", שמהן אחדות תהיינה ריקית ואחרות תתקיימנה. והככור יהיה לקלון, והגכורה לחולשה, והכח יחלוף, והיופי יהיה לדופי (נראה, שכאן לפנינו לשון נופלת על לשון 2). רבים יתפלאו על שהסתתרה התבונה ונעלמה החכמה. והנקמה תתעורו באלה, שלא דמה איש למצאה בהם, והתאוה תחקוף את אלהי שהיו שקשיםי ורבים ילבשו חימה ויזיקו לרביםי ויעוררו את הצבאות לשפוך דם (השוה: ב"שביעית -מלחמית") ולסוף יסופו כולם עמהם יחדיו. ובעת ההיא יכיר כל איש את חליפות-העתים. יען כי בכל העתים ההן נממאו בני־ האדם ועשו און וכל אחד הלך אחר מעשיו ולא זכרו את תורת־ה', על-כן תאכל אש את מזימותיהם ובלהבה יבָּחגוּ עצות־כליותיהם כי בוא יבוא השופט ולא יאחר. הלא כל אחר מיושבי־הארץ יכול היה לרעתי שהוא עושה עולי אבל הם לא ידעו את תורת ה' מפני גאותם. ואולם אז אמנם יבכו רבים, אך יותר על החיים מאשר על המתים.

אל ההזון הנהדר, כמעט הנבואי הזה, שיש בו חכמת־החיים שאובה מן המאורעות ההיסטוריים הקשים, שעברו על ישראל בימי החורבן הראשון ובימי נזרות־א נטיוכוס, ההיסטוריים הקשים, שעברו על ישראל בימי החורבן הראשון ובימי והפרושים והמבוכות לפני אפשר — גם בימי המלחמות הפנימיות של א ל כ ס נ ד ר י נ א י והפרושים והמבוכות לפני הור דום ומאחריו ומימי החורבן השני, — יש לצרף משל" (חזון אליגורי) נאה: חזון א

<sup>1)</sup> כך אני מכין את הכפויים, הסורי והיווני. ועיין V. Ryssel בהוצאת הגנוזים והחיצונים (אני מכין את הכפויים, הסורי והיווני. ועיין Kautzsch ,II ,422 ,Anm. e : של

מה (2 בפכיא. ייד: "מה (3 לשון נופלת על לשון כזו ויותר ממנה מצא לואיס גינצבור ג בפכיא. ייד: "מה (Jew Enc. ,II ،656 b). ייעיל חיל הנהפך לחיל. שבעת־מזון לרזון. יופיל דופיי

המיים השחורים האחרונים והבחירים (נ'ג-ע'ד). המיים השחורים האחרונים המחרבים השחורים האחרונים המחרביו "הבלו של משח": "הנה ימים באים, ואהרי אשר הִּבְשֵׁל עת=העולם ויבוא קציר= הזרע של דמוכים והרעים. יביא שדי על הארץ ועל תושביה ועל מושליה מכוכת=רוח וחרדת=לב. וישנאו איש את אחיו ויקראו זה לזה למלחמה; וירהבו הנקלים בנכבדים ויתנשאו השפלים על המפוארים. והרבים ימסרו בידי המעטים, ואלה, אשר לא נחשבו למאומה. ימשלו בחזקים; והעניים יעלו על העשירים ויתרוממו הרשעים על הגבורים. והחכמים יחרישו והכסילים ידברו"- ולא תתקיימנה התקוות, לא של העם ולא ישל מושליו. ואז תבוא מהומה על כל בני האדם; מהם יפלו במלחמה, מהם יאברו בצרות ומהם יְּבְּלָאוֹ על־ידי אנשים משלהם 1). "אבל העליון יגלה להעמים, אשר הועיד מראש, והם יבואו וילחמו בסגנים, אשר ישארו אז. והיה כל אשר ינצל מן המלחמה ימות ברעש-האדמה, ואשר ינצל מן הרעש, באש ישיף. ואשר ינצל מן המלחמה יבות בדר באדם ינצלו וימלמו מכל האמור, מאלה אשר נצחו ואשר נוצחו, ינתנו בידי ואלה אשר ינצלו וימלמו מכל האמר, מאלה אשר נצחו ואשר נוצחו, ינתנו בידי על די המשיח. כי כל הארץ תבלע את חושביה. אבל הארץ הקרושה תרחם על שלה ותנן על יושביה בעת ההיא" (ע'. ב'-ע'א, א').

לחזון משלי זה יש נקורות־מגע מרובות עם הברייתא העתיקה מאד, שנחחברה אל המשנה (סימה, פ"מ משנה ט"ו) והיא מחחלת במלים: "בעקבות משיחא חוצפא יסנא" (נ"א "בעקבות רמשיח העזות תרבה") <sup>2</sup>). "העזות תרבה", "חכמת סופרים תסרח, ויראי- חמא ימאסו, וראמת תהא נעדרת, נערים פני זקנים ילבינו, זקנים יעמדו מפני קשנים ו"פני הדור כפני כלב"- רק הדלות החמרית, שמטעמת הברייתא ("היוקר יאמיר" וכו'), חסרה בחזונו של ברוך. ולעימת זה הוא מלא הכרת המשבר הגדול, שבא תמיד בימי- ההכרעה הגדולים שבדברי=ימי=עילם.

אל חזון המים השחורים והבהירים יש להוסיף גם את "חזון היער, הגפן" הסעיין והארז" ופשרו – ה חזון ארבע המלכויות (ל'ה – מ'). לאחר שברוך קובל על החורבן הגורא ומטיח דברים כלפי שמים, הוא גרדם ורואה בחלומו יער יעצים גדול ורחב בעמק והרי-סלעים יסובכוהו. ולעומתו גדלה גפן" שתחתיה נובע מעיין זך. המעיין מחגבר ונעשה גלים חזקים, שמציפים את היער" עוקרים את עציו ומחריבים את ההרים מסביב, ואינם משאירים אלא ארז אחד. לסוף הם מפילים גם את הארז ולכל היער לא נשאר זכר ואפילו מקומו לא נודע איהו. הגפן ביחד עם המעיין נגשים אל הארז המושלך לארץ ורגפן מדברת עמו קשות ומוכיחה אוחו על הרעות והחמם שעשה. והיא שמה עליו עונשי שיהא לעפר ואפר כהיער. ואז רואה ברוך, שהארז בוער באָש, והגפן פורחת ומסביב לה בקעה מלאה פרחים, אשר לא יבולו (ל'ה – ל"ם). והנמשל רוא (לא

Vorstellungen, 8 8. 49-57.

ו) אפשר, ומז למעשוו של אלכסנדד ינאי ביחס להפרושים, שביניהם היה גם מטעון בן שמח קרובו. ואפשר שזה מרמז על מעשים ידועים בימי החורבן השני.

Klausner: Die messiau. : עיין על נוסחאותיה השונים ועל פירושה: (2

יכל-כך בהתאמה למשל): המלכות הראשונה, שדחריבה את ציון (בבל), תחרב גם היא ותהא משועבדת למלכות. שחבוא אחריה ואף מלכות שניה זו (פרס) תחרב לאחר זמן ידוע. כך יקרה גם למלכות השלישית (יוון). ואז תבוא המלכות הרביעית (רומי), שתהא קשה ורעה מכל אלו שהיו לפניה. והיא תמשול זמן מרובה ותחזק כיער העמק ותתרומם מעל לארזי דהלבנון. "והאמת תסתתר בתוכה וינוסו אליה כל אשר נשמאו באֶון, כאשר ינוסו החיות הרעות ויתחמקו אל היער. והיה כאשר תקרב עת־קצה, כי תפול, ינֶּלה שלמון (ראשות), או ראשית) משיחי, אשר דמה לגפן ולמעיין; וכאשר יגלה, יעקור את כל צבאה הרב (של מלכות בתרומי). ואשר ראית את הארז הרס, אשר נשאר מן היער ההוא, אשר דברה עמו הגפן את הדברים אשר שמעת, ─ זה הדבר: המושל האחרון, יהֹסֶגְן) אשר ישאר אז בחיים בעת אשר ישְׁמד כל צבאו הרבי יאָסר, ויביאוהו אל הר־ציון, ומשיחי יוכיחו על כל רשעהו, ויאסוף ויעמיד לפניו את כל מעשי צבאותיו. ואחרי=כן ימית אותו, ויגן על שארית עמי, אשר יסָצא במקום אשר בחרתי והיה שלמונו (ראשותו, או ראשיתו) עומד לעולם, עד יסָצא במקום אשר בחרתי והיה שלמונו (ראשותו, או ראשיתו) עומד לעולם. עד אשר יכ לה עולם - הַבְּלִיָּה ועד אשר חמָלאנה העתים האמורותי זה החזון אשר יכ לה עולם - הַבְּלִיָּה ועד אשר חמָלאנה העתים האמורותי זה החזון וה פשרו" (ל'ט, ג' – מ', ד').

ובזה נגמרו הציורים מיום-הדין ו״חכלו של משיח״ שכספר ברוך. בציורים האחרונים שהכאנו כבר נכנסנו אל

#### ב) ימות-המשיח.

מתוך הפסוקים, שהבאנו לאחרונה, נראה, שימות-המשיח אינם תקופה כלתי-חולפת נחמלה "לעולם" כאן. מ', ג', ורמלה "לנצח" בפרק ע'ג. א', אינן כפשוטן). אלא היא תקופה זמנית, תקופת-מעבר: "עד אשר יכלה עולם-הבליה ועד אשר תמלאנה העתים האמורות", כלומר. עד שיקום ה"עולם החדש" ועד שתבואנה שנות ה"עולם הבא" ותחית-המתים, שנדבר עליהן למטה. וכך הדבר ממש גם ב"עזרא הרביעי" (ז', כ"ח, וי"ב, ל"ד) וכברייתות התלמודיות, שאף הן מבדילות בין "ימות-המשיח" ובין "העולם הבא" !). ה מ שיח לא בא אלא לשים קץ לצבאות-הרומיים ולקיסרם. אישיותו של המשיח ופעולתו הובלטו בסופו של "חזון המים השחורים והבהירים". הוא נמשל לה"ברק דבהיר", שראה ברוך בחזיונו: "אחרי אשר יבואו האותות, אשר נאמרו לך קודם לכן, כאשר יבובו הגויים ועת-משיחי תבוא, יקרא את כל העמים, ומהם יחיה ומהם לעסך". "בל עם, אשר לא ידע (או ידע) את ישראל ולא לחץ את זרע-יעקב" ו"יכנע לעסך", "הוא אשר יחיה; אבל אלה אשר משלו בכם או ידעו אתכם (ורדפוכם), לתנו לחרב" (ע"ב, ב"חים). אל השקפה זו של ברוך הסורי יש להשוות ברייתא תלמודית (פסחים, קי"ח ע"ב), שבה נאמר, שמלך־המשיח יקבל "דורון" (מתנה לאות שעבוד)

Klausner, Die messian. Vorstellungen, S.S. 17—29 השוה: אל (I Hühn. Die messian. Weissagungen, S.S. 105, 107.

מן המצריים, אף-על-פי ישנשתעכדו בכני-ישראל, מפני שסוף-סוף "אכסניא עשו לבניו (של הקדוש ברוך הוא) במצרים". ויקבל דורון" מן הכושים, שלא ידעו את בני-ישראל כלל, ורק את האדומיים (הרומיים) ידחה מפני שהרעו לישראל ביותר.

ואחר שישפיל המשיח כל מה שיש בעולם וישב ב של ו ם לנצח 'עיין למעלה) על כסא מלכוחו. יחגלה העונג (בוסמא: jucunditas) והופיע הש לו ה. ואז ירד מרפא (בריאות) עם דטל ומחלה תתרחק; ודאגה ויגון ואנחה יחלפו מבני-אדם. ישמחה תתהלך בכל הארץ, ולא ימות עוד [איש] בלא עתו, ולא יקרה איזה אסון לפתע-פתאום. ומשפטים ותלונות וריבות ונקמות ודם ותאוות וקנאה ושנאה וכיוצא באלו ילכו לאבדון. כי ישמדו. כי אלה הם, אשר מלאו רעות את העולם הזה ובגללם נבוכו חיי-האדם מאד. ותכואנה החיות הרעות מן היער ותשרתנה את בני־האדם; והפתנים הצפעונים יצאו ממאורותיהם ויכנעו לקטן 'ליונק). וגם לנשים לא יהיו עוד אז חבלים כאשר תלדנה ולא תעונינה כאשר תתנינה את פרי בשנן. ובימים ההם לא ייגעו הקוצרים ולא ייעפו הבונים; כי מאליהן תמהרנה העכודות להעשות) עם אלה העושים אותן בשלוה רבה. יען כי העת ההיא היא סוף כה שיבלה וראשית מה שלא יבלה, על-כן יהיה בה האמור. על-כן היא רחוקה מן הרעים וקרובה לאלה אשר לא ימותו" (ע"ג, א' – ע"ר, ג')-.אל היעודים בדבר חדלון המשפטים והמריבות והתאוות ושפיכות=הדם והשנאה והקנאה אין מן הצורך להביא מן התלמוד אלא את הברייתא הידועה (כלה רבתי, פ"ב, ובברכות, י"ז ע'א, בתור "מרגלא בפומיה דרב"). שאמנם היא מדברת לא על .ימות-המשיח". אלא על ה.יעולם הבא". ועל-כן יש בה דברים, שאינם בספר ברוך הסורי: העולם הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה ולא פריה ורביה (כל אלה, כמובן, עדיין הם מצויים "לימות-המשיח") ולא משא ומתן ולא קנאה ולא שנאה ולא תחרות. אלא צדיקים יושבים ועשרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה'. את הדבר האחרון אנו מוצאים גם בברוך הסורי, שאף הוא משוה את העולם הבא ל עם ר ה בזיו גדול" (מ"ו. ח"). ובנוגע להחיות הרעות והפתנים והצפעונים, הנה חוץ מן החזון הגדול של ישעיה (י'א, ו'-ח'), יש להביא עוד את הדברים המפורטים בנידון זה שבמדרש התנאי הקדום: ספרא (בחוקותי, ראש פ'ב, הוצאת רא"ה ווייס, קי"א ע'א). ולסוף בנוגע לחדלון חבלי-לידה יש להזכיר את הברייתא: "עתידה אשה שתלד בכל יום"י, קל-וחומר מתרנגולת (שבת, ל' ע"ב). אבל יש להורות. שיעודים מסודרים ומקיפים את כל חייו של האדם לכל מקצעותיהם. -אף של עובדי־האדמה והפועלים -- כמו שבאו כאן לפנינו. אין למצוא בחלקים הקרומים

ולעומת זה מתאימים לגמרם לברייתות תלמודיות עתיקות כל היעודים הארציים המופרזים שבספר ברוך הסורי:

מה שיקרה בימי "חבלו של משיח" יהיה "בכל הארץ".ועל=כן "ירגישוהו כל אשר יחיו; אבל בעת ההיא אגן רק על אלה אשר יהיו בימים ההם בארץ הזאת" (בארץ-

ישראל). ואחר שימְלא מה שנאמר על שבוע שבן דוד בא". יתחיל המשיח להגלות. וינָלה הבהמות ממקומו (מן היבשה) והלויתן יעלה מן הים שני התנינים הגדולים, אשר יציתי ביום החמשי לבריאה ושטרתים עד העת ההוא, ואז יהיו לברות לכל אשר ישַארוּ וגם הארץ תחן פריה על אחת רבבה 1). ועל גפן אחת יהיו אלף שריגים. ושריג אחד יעשה אלף אשכולות. ואשכול אחד יעשה אלף ענבים וענבה אחת תעשה כור יין (יותר מן 360 לימרה). ואשר רעבו יתענגו וגם יראו עוד נפלאות בכל יום. כי רוחות יצאו מלפני להביא מדי בוקר את ריח דפירות המבושמים, ובסוף היום עבים רועפים מל-מרפא. והיה בעת ההיא ירד שנית מלמעלה אוצר היום המן; והם יאכלו ממנו בשנים ההן, כי הם אשר הגיעו לקץ-העתים. והיה אחרי כן, כאשר תּמֶלא עת ביא ת הִמשיח והוא יחזור בכבור (השמימה ?). אז יקומו כל אשר ישנו ("ישני-עפר") בתקוחו" (כ"ם, א'-ל', א').

עוד פעם אנו רואים, שימות-המשיח הם רק מעבר לעולם-הבא. המשיח, אמנם, לא ימות לשחת; אבל הוא גם לא ישאר לעולמים עלי אדמות: הוא יחזור. כנראה, השמימה: כאליהו הגביא. השקפה זו שונה היא מזו שנמצא כספר "עזרא הרביעי": שם מת המשיח ביחד עם כל אשר נשמה באפו לאחר ארבע מאות שנה של ימות-המשיח (ז', כ'ה-כ"ט). התלמוד, כספר ברוך הסורי, אינו יודע ממיתתו של משיח בן דוד; רק משיח בן יום ף מת במלחמת גוג ומגוג. לעומת זה, כל מה שיש כאן על .בהמות" ולויתן ועל פרית הארץ כבר ראינו בספר חנוך (ס', ז'-י' וכ"ד. וי', י"ן-י"מ) ובחלמוד ובמדר ש (נכא בחרא, ע"ד ע'ב וע"ה ע'א; כחובות, קי"א ע"ב; כלה רבתי, ם"ב; ספרי, דברים, ס' שט"ו). ביחוד מפליא הדמיון העצום שבין חאור פריתן של האדמה והגפן שבספר ברוך ובין זה שבתלמור ומדרש. כאילו האחד העתיק מן השני או שניהם שאבו ממקור יותר קדום ומשוחף להם. למשל: אין לך כל ענבה וענבה, שאין בה שלשים גרבי יין" וכו' (כחובות. שם). אבל דמיון גדול עוד יותר יש בין ספר ברוך הסורי ובין המסורת. שמסר איריניאום בשם אחד מקדמוני אבות הכנסיה הנוצרית, שנחשב על "השליחים-האבות", פאפיאס מהיראפולים בפריגיה (מת לערך 163); ואיריניאוס מעיד. שה,,זקנים" (זקני הכנסיה הניצרית), שידעו את יוחנן, תלמידו של ישו, (Irinaeus, Adversus haeres, קכלו ישו פחור פחגם של ישו ארצי זה מפיו בחור פחגם של ישו יהיו לה מהן שכל שכל בפנים. הנלדנה הבהם הנלדנה באים, יהיו לה עשרת : $\overline{
m V},~33.3-4$ אלפים שריגים, ובאחת מך השריגים – עשרת אלפים דליות, ובאחת מדליות-השריג עשרת-אלפים ענבים וכל ענבה דרוכה חתן – עשרת-אלפים ענבים וכל ענבה דרוכה חתן עשרים והמש מדות -יין (כל מדה ל"ו ליטרה). ואם יתפום מהן אחד מן הקדושים ענבה חצעק האחרת: אני ענבה יותר מובה קח אותי. ברך אלהים עלי! ככה גם גרעין של חמה

<sup>(</sup>בראשות, כיז, כיח) מלשון R. Harris לרעתו של לרעתו של R. Harris, דרש המחבר גורוב רגן ותירושי (בראשות, כיז, כיח) מלשון (בנא" (עיון: 2448-9), 7.261, 111, 1448-9).

יוליד עשרת אלפים שכלים. וכל גרעין -- עשר לימרה כולת; אכל גם כל שאר הפירות והזרע והעשב יהיו כיוצא כאלה. וכל החיות, שיֵהְנוֹ מן האֲכָלִים האלה. אשר יתקבלו מן האדמה, תעשינה שלחת ונוחות זו לזו ונשמעות לבני-אדם בכל משמעת". זוהי מסורת של פאָפיאָס במרכים ליחס ציורים ארציים של פאָפיאָס מפר ישוו ולמרות מה שהחכמים הנוצרים מסרכים ליחס ציורים ארציים "נסים" והמיוניים כאלה לישו <sup>1</sup>), נוטים אנו להאמין, שישו ה יהודי, שהיה מאה שנה אחר חבור ספר-חנוך וארבעים שנהקודם חב ור ספר ברוך הסורי, יכול וצריך היה למשוך את לב החמון הפשום והתמים, שהלך אחריו, גם בציורים גשמיים כאלה, שכבר היו ביטיו רווחים באומה ושאבו אותם גם בעלי ספר-חנוך וספר-ברוך הסורי, גם התלמור ותמדרש וגם ישו ממקור עממי קרום אחר 2). -- וראוי להעיר, שגם הערוחות', שעוצאו שלפני ה"י יש להם עוד זכר בכרייתא התלמורית בדבר פרית-הארץ: "ירעש כלבנון בריו - הקדוש ברוך הוא מביא רוח מבית-גנזיו ומנשבה עליה' (כתובות. קרא ע"ב; ואולם כאן באה הרוח להשיר את סולת-החמה (מה שאינו מתאים אל הכתוב "רעש כלבנת פריו"); ובנוגע לה"פירות המבושמים". כבר מצאנו בספר־חנוך (כ"ה, ג' -- ו'), שהצדיקים יהנו מפריו של עץ נותן ריח-ניחוח. כי המן ישוב לישראל לימות-המשיח-יודע גם המדרש התנאי הקדום (מכילתאי מסכת ויסע, פ"ה. הוצאת ר' מאיר אישישלום, נ"א ע"ב).

לימות־המשיח יעישה ה' נקמות באויבי ישראל. דבר זה, שככר נרמז בגוף הספר, מומעם ביחור, ואף מתאצל ומתעלה למעלת יופי פיוטי, באנרת ששלח ברון לעשרת השבטים (תשעה שבטים ומחצה) אשר מעבר לנהר-פרת ושנספחה לעשרת השורי בסופו (ע"ח—פ"ז). היא מלאה את התקוה לקבוץ = גלויות (ע"ח, אל ברון הסורי בסופו (ע"ח—פ"ז). היא מלאה את התקוה לקבוץ = גלויות (ע"ח, יום־הדין, יום־הנקמה, וגם יום־הנחמה, יום־הנאולה: עכי עתה רואים אנו את רוב אושר הגויים בעוד אשר הם עישים און אבל ידמו להבל; ואנו צופים את רוב שלטונם בעוד אשר במוד אשר הם מעשים בעוד אשר הם מקוממים לשדי בכל שעה, אבל כרוק יחשבו; ואנו חושבים בנוד אשר הם מחקוממים לשדי בכל שעה, אבל כרוק יחשבו; ואנו חושבים [על] כבוד־גדולתם בעוד אשר הם אינם שומרים את מצוות־העליון, אבל כעשן ינדופו; [על] כבוד־גדולתם בעוד אשר הם מבלים [שנותיהם] בטומאות. אבל כעשב נובל ייבשו; ואנו חושבים על עוז־אכזריותם בעוד אשר הם אינם זוכרים אחרית[ם], אבל כגל עובר ") יתמוללון; ואנו מתבוננים בנאות־גכורתם בעוד אשר הם כופרים בטוב־האל. באשר נתן להם, אבל כענן-פֶּלָה יכלו" (פ"ב, ב"—ט").

<sup>;</sup> A. Resch. Agrapha .2. Aufl., Leipzig 1906, SS. 166—167: עין נו (1 .A. Holtzmann, Leben Jesu. Tübingen 1901, SS. 41—42 שך עין גם: 42 ... ביר יום א קלוזנר. ישו הנוצרי. "העתיר". ספר שני (בסימנים מיוחדים), עמ.

<sup>(</sup>מחלים, קמיד, די). אששר, שעות מתרגם כמקום ,כצל עובר" (תחלים, קמיד, די).

כמה של של נחמה השיף החוזה העממי על הלבכות הדוויים, שלא יכלו להתנחם על הצלחתם וגבורתם של הרומיים, שחריבי הארץ והעם!

לגאולה תקדם התשובה, כי לימות המשיח אין עוד מקום לתשובה (פ"ה, י"ב). כי "מה שיש עכשיו, או עבר או בא, בכל אלה אין הרע—רע נמור ואף אין המוב מוב נמור" (פ"ג, מ'). זה מתאים במקצת למאמרו של רב יוחנן: "אין בן-דוד בא אלא בדור שכולו זכאי או כולו חייב" (מנהדרין, צ"ח ע"א).

לימות-המשיח תרד לממה ירן שלים של מעלה, שכבר היא גלויה לפני ה' וחבויה אצלו בשמים מיום שברא את גן העדן; שהראה אותה לאדם קודם שנורש מגן עדן; שהראה אותה לאברהם בברית-בין-הבתרים: שהראה איתה למשה "כאשר הראהו את מראה המשכן וכל כליו" (מתאים אל הברייתא במנחות. כ"מ ע"א: ארון של אש ושלחן של אש ירדו מן השמים וראה משה ועשה כמותן"; ועיין להלן, שם. הדברים ביחם אל המשכן; ועיין גם ב'ר, פמ"ז ופמ"ד, וספרי, דברים סי' ל"ז, הוצאת מא"ש. ע"ו). זוהי נחמתו של ברוך על חורבנה של ירושלים של ממה (ד', ב'-ו'). את "דושלים של מעלה" כבר מצאנו גם בספר חנוך (צ', כ'ח-כ'מ), ושם הראינו, שהיא מצויה גם ב"עזרא ד'" (ז', כ'ו; י"ג. ל"ו) ובתלמוד (תענית, ה' ע"א; בא בתרא, ע"ה ע"ב). ואולם את כלי בית-המקדש הוא מסקיד לארץ, כדי שלא 'תפשום הנכרים וכדי שישתמרו בתוכה עד אחרית-הימים, שאז תבנה גם ירושלים לעולם-ועד (ו', ח'-מ').

גדול מ״חבלו של משיח" יהיה ה״חבל לעתיד לבוא", כאשר ״יחדש שדי את בריאתו" (ל״ב, ו׳)—זהו עולם חדש, שהתלמוד והמדרש עוסקים וֱכו הרבה (סנהדרין, צ״ב ראש ע״ב; מכילתא, מס׳ ויהי בשלח, פרשת ויסע, פ״די, הוצאת ר׳ מאיר איש־שלום, דף נ׳ ע״ב). ו עולם חדש" נזכר בספר ברוך הסורי ב פירוש ומהותו מבוארת בו: ״יחבוא השעה, שתשאר לנצח, וה עולם החדש, אשר לא יבלה את אשר יפנסו [לחיים] בראשיתו ולא יחום על אשר ילכו ליסורים, ואת אשר יחיו בו לא יוליך לאבדון" (מ״ד, י׳ב). וקרוב הוא עולם כזה: "כי נעורי-העולם עוברים, וכחדהבריאה כבר לה, ובוא העתים עוד מעם ויעבור; וקרוב הכד אל המבוע, והספינה—אל החוף, והאורחה (השיירה) –לעיר, והחיים –לכליון" (פ״ה, י׳). קשה לתאר בצבעים נונים-בהירים יותר נאים את אמונת יקץ-העולם", שבאה תמיד לאחר קאמאסמרופה לאומית או עולמית. וכי לא את התמרורים של זמננו אנו שומעים כאן ?—

ה "עולם החדש" פותח תקופת עולם חדשה ומשונה מ"מות המשיח".
לפנינו ה "עולם הבא" — אותו ה"עולם שאין לו סיף", שבו יהיה לצדיקים "רוב
אור" (מ"ה, נ') בו תופסת מקום גדול חחית = המתים, שאחריה יבולע המות לנצח
וה "שאול תחזיר את פקדונותיה" (כ"א, כ"ג; מ"ב, ז'; נ'. ב') ושיזכו לה גם אלה,
שהיו צדיקים מתחלתם ואחר בך "התערבו בזרע = הנוים", וכן גם אלה, שהיו רשעים מתחלתם
ואחר בק דכקי בעם ישראל, כלומר, אך עשרת השבטים וגרי - הצדק (מ"ב)

א'-ה'). וכתחיתם לא ישתנו מראיהם של הקמים לתחיה ואפשר יהיה לכולם להכיר זה את זה (נ', ב'-ד'). אבל לאחר יום=הדין ישתנו פני הרשעים והצדיקים. פני הרשעים, זה את זה (נ', ב'-ד'). אבל לאחר יום=הדין ישתנו פני הרשעים והצדיקים. פני היהיה, ישונו לרוחות משונית וילכו למקום של יסורים (ניהינם); ואולם פני הצדיקים יזהירו בזוהר מלאכים ויהיו דומים לכיכבים, לא תזקינם העת, והם יהיו במרומים, ויפשמו לפניהם "רחבי גן=העדן", ויראו את "יפי הוד החיות אשר תחת כסא=הכבוד; ואת כל צבאות=המלאכים", אבל יהיה אז הזיו גדול בצדיקים מאשר במלאכים", שיקבלו אותם, את הצדיקים, שהמלאכים המתינו להם זה כבר; ולא עוד ידעו הצדיקים עמל ויגון ויסורים (נ"א, א"-ו"ד).

אף ציור זה מזכיר את ציורי ה"עולם הבא" שבתלמוד בכללו ובפרטיו. אכן, בזמנו של ספר ברוך הסורי כבר היו היעודים המשיחיים והציורים מחיי ה"עולם הבא" רווחים באומה וברבות הימים חדרו גם אל אוצרן הגדול של חכמת האומה, שירתה ותקוותיה, שאנו קוראים לו בשם: ה"אגדה התלמודית־המדרשית".

(עוד יבוא).



וו. בְּמִוְרַח־שֶׁמֶשׁ זְּוְרְתִּים רָאשִׁי־שְׁעָרִים...
 אֶת דַּרְכָּה מְשָּׁרְכָּה בֵּין נִּבְעוֹת-חוֹל...
 בְּמִוְרַח־שֶׁמֶשׁ זוֹרְחִים רָאשֵׁי־שְׁעָרִים:
 שֶׁם אָשְׁרִי מֵחַכֶּה דִּי מֵאַחֲרִי הָּרִים.

הֵד אָוְשַׁת־דְּבָּקְנִּים ְזְקוֹפִּים, בַּת-קוֹל שַאֲנַתּ-בַּישׁ ... הוֹי, אֶרֶץ אֵלִים מְהַלְּכִים, קְנְאַת־בָּשָּׂר, נָשִׁים בַּאֹהֶל, חוֹזֵי-עֶּלִּיוֹן, קִרָשׁוֹת בַּמִּקְרְּשִׁים!

בָּרָכִי – בַּהְזוֹת־אַרְגִי. וְנַפְּשׁי בִי הוֹמִיָה...

בי – רִּצְפַּת-הַפִּוְבֵּח. בְּמִשְׁבַּן־אֵלָי מְקוֹמִי ... בְּנְעוֹשׁ בִּי דָמִי, אֶשְׁמָע: רַחַשׁ חוֹל-הַצִּיָה בִּ יִישִׁרִּבִים נוּפְּלִים נְהָי מַוְרַקוֹת-שֵׁישׁ.

בְּנִיךְּ, לִמּוּבִי־מִּדְבָּר, בְּחָיִיוֹנוֹת שׁוֹגִים... וּבְדָמִי – שֶׁמֶשׁר מֻּלְּמַלֹּ אֶלֹּ הַנֵּכָר, אָנִי הוִי ַקר דִּי בְּנִבְּיִי בְּנַבְּשִׁי – בְּאֵב־חֲלוֹמִי ... הוִי ַקר דִּי ַקר בַּנּוֹלָה: בְּלִבִּי – תִּקְנַת־שָׁנִי

בְּאֶרֶץ־נִד אֲנִי וּכְיָּבִּי—יְקוֹד־הַמִּזְרָח. הוי אֵיִדְּ אֶרֶץ־חֲדּוֹמִי אֶרֶץ־הָאֶתְרוֹנִים יִּ – בַּעַרוּנוֹת־בַּרָכּוֹם שִׁמְשֵׁךְ וּבָעַנִבָּר יִזָּרח,

ז אֹנגׁוי. בּטִּוֹנָטי

(סונט).

יָרֹע אָדַע, כִּי דִּי דַּעְבוֹר בִּישִימוֹן זֶה, תִּיו פַּרְסָה לַעֲבוֹר;

שָׁמֵּי־נְחוּשָׁה וְעָבִי-בְּדִילּ עֵל רֹאשִׁי שְׁמוּחִים, עַקְרַבִּים בְּעַקבִי-בְּהֶיְמָתִּי כְרוּכִיםּ – עַקְרַבִּים בְּעַקבִי-בְּהֶיְמָתִּי כְרוּכִיםּ

אַךְּיָחַדּ יָּבִּי בִּי בִּשׁוַרַת-זִיוּ בְּטִּרְחַקִּים בָּאָהּ בְּשׁוֹרַת-זִיוּ – נָאֶשָּׂא צִינִי אָלְ מְרוֹמֵי-הָרִים: בִּמִוְרַח-שֶׁבֶשׁ זוֹרְחִים רָאשֵׁי-שָׁעָרִים...

> בְּבָרֵךְ אֶנֶץ־הָרֵי אֲנִי בָא, דְּכָתֵן פָּאָר בְּחֵיבַר אָנִי בִּא, הַן שָׁפָּח יָקְרָאוּנִי אַלְּפִי־קוֹדּוֹתּי דְאָרֶץ־דְּבִי מֵאַחְרֵי רְבְּמֵי־חוֹדּוֹתּי

ואָם נָצָב נָגְדִּי שָּׂמָן ּ מַלְּאָךְּ רָע. בְּטָרָב שְׁלּוֹפָה נִצָּב מַלְּאָךְ רָע. בְּטָוֹנִי בַּלֹ תִּסוֹנִי! – אֶל חָהָרִים! –: בְּטִוֹנִי בַּלֹ תִּסוֹנִי! זוֹרְחִים רָאשִׁי־שְׁעָרִים ...

> יִרִּשִּׁת מִשַּׂחֲלוֹת כִּי לְּהַבִּיחֵנִי בִּיבֵבִּילְשִׁימוֹן בַּרְכִּי וְעָלְבֹ מְאִד; בִּיבֵבִילְשִׁימוֹן בַּרְכִּי וְעָלְבֹ מְאִד; וְאָם אָמְנָם רָחֲלוּ הָבִי עוֹד מָאד.

לא אַמ מִדַּרְבּיּ שְׁמָנִי כִּי בַצֵּב בְּמִינִי גִּנְעֵץ זִיק מִזְּרִיחַת־שְּׁעָרִים בְּמִינִי גִּנְעֵץ זִיק מִזְּרִיחַת־שְּׁעָרִים בַּמִינַי גִּנְעֵץ זִיק מִזְּרִיחַת־שְּׁעָרִים.

1919

אליהו מיימום.



### סְרָרִי-מוְעַרִים בְּכִּתְבִי-הַקּוֹנֶרשׁ

(מוף) \*).

מאת

### ד"ר שמעון ברנפלדי

ה) חג = האסיף או חג = הסוכות. בחג זה אנו מוצאים שני יסודות. בארץ כנען היו עושים את "חג האסיף כצאת השנה" (שמות, כ"ג. מ"ז) או "חג האסיף לתקופת-השנה" (שם, ל'ד. כ"ב). זה היה חגישכע תלוי בעבודתיהאדמה, ובלי ספק קבלו אותו שבמי-ישראל מעמי-כנען. אך נראה, כי מעין חג זה הביאו עמהם בכניסתם לארץ, וזה היה נקרא יחג-יהוה" (שופמים. כ"א. י'מ). רק חג זה. שנקרא גם "החג" (מל"א, ח', ס'ה). כלומר א ו ת ו החג, היו מסמנים תחלה בשם הגייהוה". בזמן מאוחרי כשאמרו להשכיח את המקור המקומי של שאר החגים, כתכו בתורה גם על חג-המצות היותו "חג ליהוה" (ויקרא כ"א, ו'), וכיוצא בזה גם על חגי-השבועות (דברים, מ"ז, י'). אותו "חג-יהוה" המקורי, העיקרי, היהי כנראה חג-הבציר. אמנם, כימי סבוכם במדבר לא היו צריכים גם לחג זה. אך ארץ אדום שמשם התפשטה עכודת-יהוה בישראל (כי יהוה "זרח משעיר למו" וגיצא משדה-אדום"). היתה אדמת-כרמים, ובראשית ימות-הגשמים היו חוגנים יושכיה את חג הכציר. כבר בררתי במקום אחר (במאמרי־הבכורה בשכטי־ ישראל", "השלח", כרך ל"א), כי תחלת עבודת-יהוה היתה "בהררי קדם". משם הביאו אותה עמהם בני-שעיר כשכבשו את ארץ-אדום, ומבני-שעיר, שקדמו לשכמי-ישראל בתרבות ישובית קבלוה אלו. "חג־האסיף" ו"חג־יהוה" היו בסוף ימות־החמה או בתחלת ימות-הגשמים--קרובים זה לזה; אבל לא היו בעונה אחת. ומובן, שלא היו יכולים להתקיים שניהם, זה אחר זה. אלא נצטרפו לחג אחד. שבטי- א פ ר ים עשו את "החג" בחורש השמיני, וביה ודה עשו אותו בחודש השביעי בני-יהודה היו לועגים על אחיהם כני-אפרים, שאינם חוגגים את החג במועדו. אלא כיום שבדא לו ירכעם כן נב מ מלבו (מל'א. י"ב, ל"ג). ורשאים אנו לשער, כי באפרים היו אומרים בעקימת-שפתים על בני-יהודה, שאלו "כדו מלכס" את החג בחורש השביעי. מספור זה (שם, שם, ל"ב-ל"ג) אנו למדים, שבימים הראשונים היה .החג" עיקר עבודת-יהוה ויסוד גרול בחיים הדתיים. וכשתקן ירבעם בן נכט את סדר עבורת-ה' בבית - אל קבע את סדר העבודה בחג. כך הסבירו מאורע זה בספר מלכים. אך אין ספק, שמקרש־יהוה או "בית-הכמות" שכבית-אל היה קרום הרכה לזה שבירושלים. והוא לא פסק אפילו בימי-שלמה. שהרי רכוז עכודת-יהוה במקום אחר, בבית-הבחירה בירושלים ,היה תבי עה מסוף ימי בית ראשון, ואת בפויה אנו מוצאים בספר דברים. שנוסד או.

מאימתי היו קוראים ל.חג האסיף' או "חג≈יהוה" בשם חג-הם וכות?—ראינו למעלה. שבסרשיות הקדומות שבתורה לא נקרא חג זה כן. בספר דברים אנו מוצאים

<sup>\*)</sup> עיין ,חשלחי חכרך הנוכחי, חוברת ב' (למעלה, עמי 140—146).

שם-כנוי זה (מ'ז, י'ג וי"ז). אך מכאן אין ראיה, שכבר היה השם "חג-הסוכות" נוהג בימי בית ראשון. וכבר הוברר, שבפרשה זו שלמה יד המסדר והכנים בה דברים, או שנה בה, מיסודו של ס' ויקרא, שהיה לפניו. ועוד בפרשה אחרת שבם' דברים נזכר חג-הסוכות (שם, ל"א. י'). אבל פרשה זו ודאי לימי בית שני היא. קריאת התורה ב-הקהל" לא היתה נוהגת בימי בית ראשון. גם ברי הוא, שלא קיימו בתקופה ההיא את "שנת השמימה" (ויקרא, כ'ו, ל'ה).

בימי בית שני נהגו לשכת בשבעת ימי-החג בסוכות (נחמיה, ח', י"ד-י"ו). בירושלים עשו להם סוכות "איש על גגו ובחצרותיהם ובחצרות בית-האלהים וברחוב שער-המים וברחוב שער-אפרים". ברשימותיו מעיד נחמיה (ועדותו נאמנת לנו). .כי לא עשו מימי יהושע בן-נון כן בני-ישראל עד היום ההוא". הרי ברור. שנתחדש להם מנהג זה (שאין אנו יודעים מקורו) בימי נחמיה. אך הוא מעיד גם-כן שבימיו מצאו צווי זה "כחוב בתורה אשר צוה יהוה ביד משה"- אין אפילו נדגוד של ספק באמתותה של עדות זו. ודאי כך מצאו "כחוב בתורה". אך השאלה היא: איזו תורה היתה אז בידם ? בספר ויקרא אנו קוראים: "כסכות תשבו שבעת ימים. כל חאזרת בישראל ישבו בסוכות. למען ידעו דורותיכם. כי בסוכות הושבתי את בני-ישראל, בהוציאי אותם מארץ מצרים" (כ"ג, מ"ב-ס"ג). הרמז ההיסטורי תמוה מאד. אימתי ישכו בני ישראל "בסוכות" בצאתם ממצרים ? זוהי הבנה שמחית כספור יציאת-מצרים. כו נאמר (שמותי י"בי ל"ז וי"ג, כ'; במדבר, ליג, ה'-ו'), שישבו בני־ישראל "בסוכות", ונתחלף שם מקום סוכות בישיבת סוכות. מעין מעות זו אנו מוצאים בספר דברי-הימים (מאמרי הנז' ב"השלח". כרה ל"א). אך איך שיהיה-תורה זו לא היתה ביד נחמיה בשעה שצוה להכריז בירושלים ובכל ערי־יהורה: עצאו בהר והביאו עלי־זית ועלי עץ־שמן ועלי-הדם ועלי=תמרים ועלי עץ עבות – לעשות סוכות ככתוב" (נחמה ח'י מ'ו). עלינו לדייק בדברי נחמיה : "לעשות סוכות כ כ ת ו ב". נחמיה אינו חשוד על זה, שיחם דברים לתורה. שלא נאמרו בה. לו ראוי ודאי השבח. שהוא "איש אמת וירא את אלהים". והנה בתורת-כהנים שלפנינו אנו מוצאים צווי זה בנוסח אחר ובתוכן אחר לגמרו: עולקהתם לכם ביום הראשון פרי (ולא עלי) עץ הדר וכפות-תמרים וענף עץ עבות וערבי = נחל, ושמחתם לפני יהוה אלהיכם שבעת ימים" (ויקרא, כ"נ. מ'). כשהוא אומר .ושמחתם לפני יהוה אלהיכם" ודאי מוכן הדברים, • שישמחו בארבעה מינים שבידם במקדש לפני יהוה אלהיהם - לא שיעשו להם סוכות בהם. זהו צוני דתי אחר, שונה הרבה מזה שבספר נחמיה. ולפי זה ברי הוא שהיתה בידם תורת-הכהנים בטופס אחר — לא זה שבספר יחזקאל ולא זה שבתורה. אלא מופס שלישי. זה שבספר יחזקאל היה הראשון. ה צעה ולא יותר. אותה לא יחסו למשה, אלא ליחזקאל. ולפיכך לא נתקבלה. בימי נחמיה היתה להם תורת-כהנים, שיחסו למשה. ואז התאמצו לקייםה ולקבעה בחיים הדתיים של ישראל. אבל אחרי דור עזרא ונחמיה עד סוף ימי מלכות-פרס (בין שתי התקופות האלו עכרו כמאה שנה) עובדה תורת-כהנים ועלו בה כמה שנוים והוספות - וזוהי שנקבעה אחריכך בתורה ומצויה עכשיו בידינו. ואם ימען אדם, שאפשר שלא דק נחמיה בצימאט, שהביא מן החורה, נשיב על זה: שנוי קמן בנוסח הדברים אפשר שיפול בצימאטים של הימים הראשונים. מצאנו בסי

שלכים ב' שוכתב בימי גלות-בכל, שהכיא דברים מן "תורת משח" (מל"ב; י"ד. ו):

אמת בר המבים לא המית. ככתוב בספר תורת-משה, אשר צוה יהוה לאמר: לא יוצחת
אמת בל בנים, ובנים לא יומתו על אבות - כ י אם איש בחמאו י מות". צמי
זה נמצא בספר דברים (כ"ד, מ"ו) בשנוי-נוסח קמן: "לא יומתו אבות על בנים, ובנים
לא יומתו על אבות איש בחמאו יו מ תו". אבל שיהיה השנוי מרובה בנוסח הדברים
זבת כנם, ועם כל זה יאמר עליהם שהם ככתוב — זהו מן הנמנע. מלבר זה הוברר
במקום אחר, שכמה פרשיות שבתורת-כהנים, שנקבעה בתורה, וד אי הן מזמן מאוחר
גנקבעו בתורה בסוף ימי מלכות-פרם. כמה דורות אחר עזרא ונחמיה. לא רק הום יפו
בה אלא שנו פה הרבה והחסירו ממנה. זה הכלל: תורת-כהנים, שלבסוף נקבעה בתורה,
אינה זה שהיה בידי היהודים בימי עזרא זנחמיה. ומה שקרא עזרא בתורה לפני הצפי
בא מתורה שבידינו קרא. מובן, שענינים מרובים, שהיו בתורה של הדור ההוא, גכנסו

על חגי-המוכות עברו חליפות ותמורות. זה שהיה בזמן קדום "החג" ועלה בחשיבות על שאר חגי-ישראל, נפסל לבסוף בעיני העם. חגי-המבע הפסידו חשיבותם וערכם מזמן שהימה הדת לאצילות רוחנית. העם בקש יסיד מוסרי או היסמורי לחגיו ומועריו. כבר ראינו, שהמציאו עוד בימי בית ראשון יסוד גדול לחג המצות, ועל-כן נברה קדושתו בעיני העם. לחגי-הקציר יחסו חכמי ישראל הפרושים עכר היסטורי מנסרי והגדילו בזה את ערכו. לחגי-האסיף לא היה יחס כזה. אותה ה"אסמכתא" הקלושה, שאנו מוצאים בספר־ויקרא: "כי בסוכות הושבתי את בני ישראל בהוציאי אותם מארץ בערים", לא הספיקה לקיים את חגי-הסוכות בארצות-הגולה. ומצאנו שמשפחות-ישראל בכנוד בתוץ-לארץ סרבו לחוג את חגי-הסוכות; ובפרט כנסת-ישראל שבמצרים זלולה בככוד החג הזה. אחד מן הנביאים, שהיה בימי בית שני, הוכיח את בני-הגולה על הדבר הזה התג הזה ביעודי-עונש קשים, אם לא יעלו לירושלים לחוג את חג הסוכות (נכריה, ואים עליהם ביעודי-עונש קשים, אם לא יעלו לירושלים לחוג את חג הסוכות (נכריה, יוד. יוד.).

ראינו את השתלשלותם של עניני-החג. משנים־עשר חגי-השנה \*) נתקיימו ימי מועד רק שלשה, ומהם נעקר אחד, חג־חקציר, מזמנו. בימי בית ראשון אפשר שהיו עושים אותו בזמנו, כי "מהחל הרמש בקמה" היה אחר שבעת ימי חג־המצות, וכשספרו שבעה שבועות חל להם חג=הקציר כשהיתה הלבנה במילואה בחודש השלישי. בימי בית שני היה תלוי ועומד בקביעת=זמנו עד שקבעו אותו הפרושים בששי בסיק, נבזה מדל באמת מלהיות עוד ״חג'- אבל גם לגבי הג־המצות וחג=הסוכות אנו מוצאים חליפות. החג הוא בהיות הלכנה במלואה — וכך הוא יום אחד בחודש. ולפי זה אין ספקי שהיו עושים אותו רק יום א חד, בחמשה בעשר בחודש (אלא שכדורות הראשונים היה להם יום זה תחלת החודש או ה ירח). כך היו נוהגים בלי ספק כזמן קדום, כשהיו תוגנים את בל תגי־השגהי דוגמת שעשו גם בנוגע לחודש. כי מעולם לא שמענו, שהיו עושים את החודש שבעת ימים. אך בזמן מאוחר הנהיגו אכילת מצות שבעת ימים. ביום השביעי היתה להם עצרת לי הוה זוה ונהגו בו בימול מלאכה (דברים מ"זו ח"). חנ-האמוף היה הזה חתלה רק יום אחד —ביום־הכסא. אכל בסוף ימי בית ראשון כשכבר במלו כל ההיה תחלה רק יום אחד —ביום־הכסא. אכל בסוף ימי בית ראשון כשכבר במלו כל הגי השנה ונשתיירו רק שלשה הנהיגו שיהיו עושים אותו שבעת ימים (שם, "גר מ"ו). בימול מלאכה בימי החג לא קבעו עוד בזמן בית ראשון. אלא יחני מ"ו. ה"ו. בימול מלאכה בימי החג לא קבעו עוד בזמן בית ראשון. אלא יחנה י"נר מ"ו). בימול מלאכה בימי החג לא קבעו עוד בזמן בית ראשון. אלא

<sup>\*)</sup> מפפר זה קבעתי במקום אחר. בקשור עם פירוש לישעיה. כ"ם. א'.

באה ההצעה, שיחוגו אותם "במקום אשר יכחר יהוה". ורק כזמן בית שני הוסיפו "עצרת" ביום השמיני לחגיהסוכות (ויקרא, כ"ג, ל"ו; במדבר. כ"ט, ל"ג). בספר דברים אין זכר ל"שמיני עצרת" בחגיהסוכות. אימתי קבעו חג חדש זה ?—בספר נחמיה (ח, י"ח) נאמר, שעשו שבעת ימי חגיהסוכות "וביום השמיני עצרת כמשפט". בספר מלכים א', שנסדר בימי גלות-בכל, מסופר אופן חנוכת-המקדש, והוא אומר שם (מל"א, ח'. ס"ה — ס"ו), שהמלך שלמה עשה את "ההג" שבעה ימים ושבעה ימים, וביום השמיני שלח את העם. ובדברי-הימים נאמר מפורש, באילו ימים עשו בשנה ההיא את שבעת ימי-החג כפלים: מן יום ל' עד יום כ"ב בתשרי. תחלה עשו שבעת ימי חנוכת-המקדש, אחר-כך חגו את חג-הסוכות שבעת ימים, וביום השמיני, בכ"ה בתשרי, עשו עצרת: למחרת היום, בכ"ג לחודש, שלח המלך את העם. (דברי-הימים ב', ז'. מ' — י') הדברים מפורשים וברורים. שמיני עצרת כבר היה נהוג בימי סדור ספר דברי-הימים, אבל ידעו עוד התכורים עדיין לא היה נוהג. בימי גלות-בבל, כשנסדר ספר מלכים. לא ידעו עוד את שמיני-העצרת ולפיכך, אמרו, שהמלך שלמה עשה את החג שבעת ימים ושבעת ימים. עצרת של סוכות קבעו בתקופה שבין יסוד-המעלה. בימי זרובבל, ובין עלית עזרא ונחמיה לארץ-ישראל—זמן שמונים שנה.

מובן "עצרת" לא הוברר ועוד לא נאמר כו פירוש מחוור (עיין אוה"ש ל גיזיניום בוה ל). אך ברי הוא שבימים הראשונים היו קוראים עצרה בשכתות ובראשי=חדשים וככל ימי=החג. על־כן אומר הנביא יש עיה (א'י"ג): "לא תוסיפו הביא מנהת שוא... חודש ושבת קרוא מקרא—לא אוכל און ועצרה". ועמום אומר (ה'. כ'א): "שנאתי מאסתי חגיכם ולא אריח בעצרותיכם". כלומר: בעולות וובחים. שהם מקריבים בעצרת בימי=חגיהם. העצרת היא, לפי זה. אותה העבודה הקולמית, שהיו נוהגים בה תחלה בשבת, בחודש (בימי חידוש הלבנה) ובחג (בימי מילואה). אתר־כך הוסיפו (משבמלו רוב החגים) לעשות עצרת בשביעי של חג־המצות. שלפנים לא היה חג. בימי בית שני הוסיפו עצרת כזו גם לחג-המוכות. ומזה יובן לנו מה שהיו הפרושים, ויום יפום אף עמרם, רגילים לקרוא לחג־השבועות עצרת'. לאחר שדחו אותו מיום חג, ממ'ו בחודש, היו צריכים לקדשו ולעשותו עצרת כמו שקדשו בימי בית ראשון את יום כ"נ בניסן ובימי בית שני את כ"ב בתשרי, אף־על-פי שאינם חלים בימי חודש או חג. את המובן של השם "עצרת" בעבודה קולמית במקדש אנו מוצאים בשיחה הימורית (שמואל א' כ"א, ח'): ו"שם איש מעבדי שאול ביום ההוא נעצר לפני הוה". זו היתה עצרת המשפחה. שהיו נוהגים בה בדורות הראשונים כמו שהיו או נוהגים בזבח במשה, כמו שנהנו לפרקים בתענית־צבור שלא מן הענין (יואל, א', י"ד). נורנית שלא בזמנה, כמו שנהנו לפרקים בתענית־צבור שלא מן הענין (יואל, א', י"ד).

שלשת החגים היו ימי עלית-רגלי ימי ראיון. כבר הוברר למעלה, שבדורות הראשונים היו נוהגים ללכת אל איש-האלהים ולהביא לו מנחה, והיו דורשים על-ידו את האלהים. מקומו של איש-האלהים היה מקדשי מקום עבודה קולטית. מה שהיה תחלה מנהג ומסורת-אבות קבעו אחר-כך חוב דתי. בספר-הברית נאמר: "שלש פעמים בשנה יראה כל זכורך את פני האדון יהוה אלהי ישראל" (שמות, ל"ד, כ"ג). צווי זה נקבע כאן אחר מצות שלשת החגים, ואין ספק בדבר, שבימי-החגים היתה חלה מצות-ראיון. כבר ברר שד"ל אל נכון, שהעיקר הוא יו אָה. שהיו באים לראות את יהוה במקרש. אנשי-המסורה נקדו יראה, כדי להרחיק את הגשמות. גם מנהג זה קבל

ישראל מעמי-כנען, אך הקפידו, שניראה כל זכורם את פני הארון יהוה אלהי ישראל". .שלש פעמים בשנה יראה כל זכורך אל פני האדון יהוה" (שם, כ"נהיהי). כאן תקנו גם את הכתב: גא ל' תמורה. א ת". בראיון היו מביאים זבה זמנהה (שם שם: ט"ו). וחוב דתי זה קבעו בצווי: יולא יראו פני דיקם". ברי הואי שבדורות הראשונים היו יוצאים ידי חובת ראיון בכל: מקדשי יהוה. אבל: בספר-דברים כאה הקביעה: בשלש פעמים בשנה יראה כל זכורך את פני יהוה אלהיך במקום אשר יבחר"... (מ"ז. מ"ז. ול"אי י"א).

ו) ראש = השנה או יום = תרועה. בימי בית ראשון היו בטלים יפסלאכה בכל ראש־חודש, ולא היו צריכים לקבוע יום קדוש בראשית השנה, באיזה חודש שהיה. כי קרושת־החדש היתה כקרושת־השבת. בימי בית שני, כשביטלו את קרושת החודשי הנהיגו לקדש, לכל הפחות, את ראש השנה, כלומר: את היום הראשון באותו החודש, שהיה להם תחלת השנה. כבר ראינו, שראש-השנה היה להם בדורות הראשונים גם בש"ו לחודש השביעי ("חניהאסיף בצאת השנה"), או בחג האסיף עצמו (קוחג האסיף לתקופת -השנה"). המנהג למנות את השנה מתשרי הוא קדום מאד בארץ-ישראל. אותו למדו עמי כנען מן ה מצריים כשהיו אלו שולמים באדץ. בסוף ימי בית ראשון זבימי בלתי-בבל בברה השפעת-ה ב ב ל יים: במערביאסיה אחלו מנו את השנה מניסן. ולפיכך התחילו גם בישראל למנות את החדשים מניסן...אבל בימי מלכות: פרם חוזר ראשוהשנה" להיות בתשרי זורק מנין החדשים ונתקיים להם מנימן. "כי נקשה היה לעקור מנהג וה." שכבר נשתרש בעם. זה גרם." שלא מנו ראש השנה"מש"ח או מש"ו בחשרי, אלא מאחר לחורשי אפשר היה להחליף את החודש מתחלת יומות החמה בתחלת ימות הגשמים; אבל קשה היה להחליף את ידם ראש השנה שהרי באופן זה היו צריכים להחליף: גם את יום ראש=חודש ולשוב" ולפנות ל יד חדם בפקום יח השים כלומר, שהיה ראשיחורש בחגב ביום הכסא, מהצשלא היה זוהג זמן מרובה. עליכן עשו אתיום א' בתשרי לראשיהשנה: באופן זה היה אפשר להם לקיים את החדשים, כפי שהודגלג כהם מימים קרומים. כי החלתי החודש היא ביום חידושי יהלבנה. בחודש יו ולא ביום: מילואה, בכסא או בחגי זה לא נעשה בבת אחתי המנהנ ולהתחיל אתן השנה ובש"ו בתשרי אובלמחרתוקי היה קבועי בעמש וביחודי בארץ: ישראליו מנהג ועממיוויקשה לעקורי בזמן: מן הזמנים הקדימו את וראשרהשנה 'יליום י' בתשרי (ויקראי כ"ה, מ"; יחזקאל, א', ד"). מנדג זה לא נחקיים זמן מדובה מפנייה בעם שבירוחים לסוף קנער ראשהשנה: בראשון לחודש השביעי. כשבימלה קדושת יראשים חדשים קיימו קדושת ראש־חודש אחר - זה של החודש השביעי. דבר זה נעשה בסוף ימי מלכות-פרס: בפרשת מועדר ישראל יוויקרא, כ"ג) ובפרשת קרבנות המועדים ונסדבר, כ'ה דכ'ש) ינאמר צווי זה. בראשיהשנה העבירו שופר. בכליהארץ כדידשידע העם את זמנו. כי במה. עניני משאומתן, מקח וממכר, היו חלויים ביום הזה (ניקרא כלהם מ'). משעם זה היה להם ראש-השנה ל"יום-תרועה" (במדבר, כ"מי" א') אג "זפרוף החופה" (ויקרא, כ'ג, כ"ד); כי העבירו שופר בארץ, כדי ל הזכיר את העם זמף תחלת השנה. ו) יום - הכפדדים. אופן השתלשלותו של יום שבתישבתון" והי (זיקיאי מ"ון ל"א ;: שם כ"נו ל"ב) — כלומר יום שהושו הבקהושתו ובחומר בי איסור-מלאכה בו לשכת -- בררתי במקום אחר : (בחקירה לספרי תודתיכהנים המיוחם ליחוקאל): כאן

נכיא את המסקנות: של החקירה ההיא 4 א) בימי גמר-סדורו של ספר דברי-הימים עדיין

לאייהיה הוכחה נוהגי עודי: זלפיכך אי אפשר להקדים המיותם למוף ימי מלבות-פרסיוב) את הראשיתו אנו מוצאים בספר תורת כהנים המיותם ליחוקאל (מ"ה, י"ח כ"). אזונהיה הנשיא את מוצאים בספר תורת כהנים המיותם לחודש ניסן לכפר על מומאת הבית המאיש שוגה המפת". כך עשה גם בשבעה לחודשי בראשון לחגיהפסח הקיטב בפרוחטאת הבעדו ובעד עסיהארץ" וכפר על כל עושה פסח שלא בשהה. בקיום חמוי המקדש והמזבת היה בזמן מאותר ליום הכפורים אלא שהרבו בסדר העבודה שפוגיה מרשת יום הכפורים שבתורה (ויקרא, מ"ו) נאמרה תחלה בזמן שהיו עושים את היום הזה בחודש ניסן, וכשסדרו אותה כאן נקבעו את יום הכפורים בעשור לחודש השביעה תלו את קביעתו במאודע של מות שני בני אהרן "בקרבתם לפני יהוה". לסוף היה אותו זום מם זום ענויבום לכור יהום למוף היה אותו זום מתחדש ביום הכפורים במרהתפתחות ברוש לבירור.

בתחלת ימי נלות=כבלי משחרב הבית. הנחינו לבכות ו"להנזר" בצום ארבעה ימים כשנה : בחודש הרכיעי. בחודש החמישי, בחודש השבי עי ובחודש העשירי (זכרוה: ז', ג', י'ח. י'ט). מנהג זה קבעה בלי ספק, בארץ־ישראלי כי התאבלו וספדו על הרעה הגדולה, שמצאה את העיר ירושלים ואת המקדש. בסוף ימי בית ראשון היתה ירושלים חביבה לא רק לבני-יהודה, אלא לכל ישראל, אלה שנשארו בארץ. גם בערי־אסרים עשו בני־ישראל אכל כששטעו שהוכתה העיר: קרעו את בגדיהם וגלחו את זקנם - סימן אכילות בימים ההם (ירמיה, מ'א, ח'). ארבעה תעניות אלו היו: בעשירי בעשור לחודש, כי ביום ההוא בשנה התשיעית לפלך צדקיהו, באה ירושלים במצור (מל"ב, כ"ה, א'; יחוקאל כ"ר. א'—ב'); בתשעה בחמון, שבו נלכדה העיר בשנת י"א לצדקיהו (מל"ב, כ"ה, ג'; ירמיה, ל"מ, ב'); בז׳ לחודש החמישי, שבו נשרף בית יחוה (מל"ב, כ"ה ח'שם') ובחודש השביעי (לא נאמר בו יום), שבו הרג ישטעאל בן נתניה את גדליה במצפה ואבד את שארית יהודה שהשאיר מלך בפל (שם שם כ"ה; ירמיה מ"א. א'). ארבעת ימי צום וספוד אלה נהגו כל ימי גלות=בכל, וגם לאחר תחלת הגאולה בימי כורש, שחרי לא התמידה בתחלת ימי דריושו שחזר זהרשה לבנות את הביתי שאלו את הנביא זכרי הי אם יוסיפו לבכות ולהנזר ביום צום-החמישי (זכריה, ז'--ח'): השואלים שאלו על צום-החמישי, כי הגיעו או ליום החוא; אך הנכיא זכריה הורה, שבשלו כ ל התעניות. עם כל זה נראה שנתקיים בעם צום החמישי ולמה אותו צום דוקא ? -- גם תעניות תלויות במזל, שכחו את יום החלת המצור של ירושלים ושל כבושה. שהרי כבר חזרה העיר לקדמותה: ובימי-נחמיה העמידו את חומתה. שכח את היום: שבו חרב הבית, שהרי חזרו ובנו אותו וכבר סדרו בו עבורת-יהוה – כהנים על דוכנס ולויים במעמדם. אך צום־השביעי, יום הריגת גדליה במצפה, נתקיים להם. העם מחבב לא רק את חניו ומועדיוו אלא גם את תעניותיו. באופן זה נתקיים להם יום צום-השביעי גם בפני הבית. אמנם, קצתם היו נוהנים קלות-ראש בצום זה. היו צמים בשק ואפר, בכפוף "כאגמון ראשם" ובהרמת קולם בתפלה. אבל בו בזמן היו עושים ריב זה בזה והיו מכים זה את זה "באגרוף-רשע". וביום צום, שלא היה להם יום-שבתון ובטול מלאכה. היו שקועים בעסקיהם, להוטים אחר הממון ונונשים באחיהם העניים את תשלומי-חוכם. הנכיא הוכיחם על זה והודיעם שאין חפץ ליהוה בצום כזה, ואין הוא יום=רצין ליהוה (ישעיה. נ"ח. א" – ה"). בתוכחתו זו קבע למודים יקרים מלאי מוסר אלהי איך יהיה צום, שבו יבחר יהוה (שם, שם, ו'-ו') בזמן מאוחר, בסוף ימי מלכות פרס. קבעו את יום הכפורים. יום חמוי המקדש על מומאת מקדש וקדשיו בעשור לחודש השביעי אז צרפו לו ענוי = נפש: שיהא יום זה גם יום ענות אדם נפשו". בפרשת יום-הכפורים שבתורה (ויקרא, מ"ז) הוסיפו צווי זה. כבר ברותי למעלה, שעיקר סדר העבודה ביום-כפור נעשה ביום אחר בשנה. סדר זה קבעו אחר-כך בעשור לחודש השביעי. גם צום השביעי היה תחלה לא בעשור לחורש, אלא ביום אחר (אפשר בראשון לחורש). על-כן הטעימו באזהרה מרובה, כי יום-צום זה חל דוקא בעשור לחודש (שם, מ"ז. כ"ט -ל"א). "והיתה לכם לחוקת-עולם-בחודש השביעי בעשור לחודש תענו את נפשותיכם, כל מלאכה לא תעשו; האזרח והגר הגר בתוככם. כי ביום הזה יכפר עליכם לשהר אתכם מבל חשאותיכם לפני יהוה תשהרו. שבת שבתון היא לכם, ועניתם את נפשותיכם--חוקת-עולם". כרי הוא. שמקראות אלה אינם שייכים לעיקר הפרשה: הם נכנסו בה בזמן מאוחר שלא במקומה. הפסוק ל"ב מחובר לפסוק כ"ח: "והשורף אותם יכבס את בגדיו ורחץ את בשרו במים, ואחר-כן יבוא אל המחנה, וכפר הכהן, אשר ימשח..."; וכאן הוא אומר: "והיתה זאת לכם לחוקת - עולם וכפר על בניבישראל מכל חמאותם אחת בשנה". לחוקת-עולם זו של כפורים על טומאת-מקדש וקדשיו הוסיפו "חוקת-עולם" בצווי ענוי-נפש בעשור היום הזה. נראה שהיה חוק דתיזה רופף תחלה כיד חעם. סרבו לצום בעשור לחודש, אלא עשו את תעניתם ביום, שנהגו בו לצום במשך זמן מרובה. על כן המעימו את הצווי בפרשת מועדי ישראל (שם, כ"ג, כ"ו - ל"ג). "כי יום=כפורים הוא לכפר עליכם לפני יהוה אלהיכם. כי כל הנפש, אשר לא חעונה בעצם היום הזה ונכרתה מעמיה וכל הוא מקרב אשר תעשה מלאכה בעצם היום הזה. והאברתי את הנפש ההיא מקרב עמה". הזהיר ואיים בעונש־כרת בידי אדם ובעונש־כרת בידי שמים ועל כל אדם מישראל. שלא יצום דוקא בעשור להודשי "בעצם היום הזה", או לא יבטל בו מסלאכתו. לאיום זה היה צריך, כדי לחזק את קרושת היום, שלא יוםיפו לצום ביום אחר, מה שהיו נוהגים קורם לכן אבל עם-כליוה לא עקרו את יום צום-השביעי העיקרי. כשחזרו וקבעו ארבע תעניות, משחרב הבית השני, לא ידעו עידי שצום יום־הכפורים הוא צום-השביעי. שנקבע בימי גלות-בבל, והנהיגו להתענות בשני הימים; אלא שדחו את "צום-גדליה" מפני קדושת ראש-השנה ליום שלישי בחורש.

אלה הם גלגוליו של יום-צום בישראל. שנקבע אחר חורבן הבית הראשון ונתקיים עד היום הזה. לצום זה היסטוריה שלמה מה שאנו מוצאים גם בשבת. בחודש ובחג ובכל מועדי-ישראל. וסימן יפה הוא ליהדות. שלא נתאבנה במנהגיה, אלא התפתחה בהם על-פי מה שהשפיעו המאורעות ומה שיצר העם ברוחו מהור לדור.



### קול הַחַיִּים וְהַמֵּתִים.

(מחזה במערכה אהת).

מצת

#### אליהו גינצבורג.

הנפשות: יוליום אנדילי — כן 26 שנה.

" 20 אסתר ברין -- נת

ג'יק ברין, אחיה - בן 28 ".

מקום - המחזה: עיר גדולה באמריקה. זמנו: בשנת 1918.

חדר מרוחט בטוב-טעם, אבל כלי מותרות. באמצע ומימין—דלתות. משמאל—שני חלונות. על יד חחלונות—שלחן־כתיבה. ועליו—ספרים. בחדר—ספרים, ארון־ספרים, גדנדת וכסאות אחדים. על הקירות — כיורים, על הרצפה — שטיח. בין השמשות. קרני-הארגמן של החמה השוקעת מציפות את החדר.

יוליום אנדילי (עומר זמן־מה על-יד החלון שמוף אור-השקיעה. נגש אם אל החלון. מוציא מתוך המגורה עתון ומתכונן בתמונות המודפסות בו. אומר לעצמו בצער): אכן, קמו עלינו במרץ. שסו בנו את כלביהם מכל עבר. אשרי שאני רחוק מניו־יורק ושהתמונה לא הצליחה ביותר (מניח את העתון במגורה ומהלך על פני החדר שקוע במחשבות): אבל אולי נמצא אף כאן מי שיכירני. הה, אלי! מה יהיה סופו של דבר? הן אי־אפשר לשאת את מסוה-השקר הזה לעולמים. והיכן הקץ? עד אנה, עד מתי? לסובב בכחש עלמה יקרה וחביבה כ א מתר --- הרי זה ענוי־נפש. כמה פעמים תקף עלי הרצון לגלות לפניה את הכל. אך, האם תבין לרוחי? (רפיקה קלה בדלת, רמם קל): יבוא! (נכנסת א מתר ב'רין לבושה בגרי־קיץ בטוכ־מעם. בידה --- שושנים).

אסתר ברין (בנת-צחוק נעימה ויפה): האַלוֹי מר. אנדילי!

אנדילי (ממהר לקראתה ולוחץ את ידה בשתי ידיו): האלו! אורחת לארצפויה והביבה!

א סת ר: הבאתי לו שושנים. בחדרו חסרים סמל-החיים וריח-החיים...

אנדילי: תודה רבה. מרת ברין. השושנים יפות תמיד. אולם הן אינן אלא נצני השמש, ובחדרי עתה—השמש עצמה בהדרה. אני מוקיר מאד את השושנים, אולם יותר לאין ערוך אוקיר את השמש הנותנת לי אותן.

א סתר (בלחש): השמש הן שוקעת...

"אנדילי (מציץ בה ישר ואומר בצחוק-אהבה): לא! השמש רק עתה עלתה.

אסתר (פונה מעש חצדה): ימהר-נא להביא מים בשביל הפרחים, כדי שלא יבלו (משחרת בעצמה אל החדר הסטוך ושבה וכוס-מים בידה, ושמח את הפרחים בסיסא באותה

שעה אנדילי מנסה לחסיר את כובעה מעל ראשה): תודה רבה, מר אנדילי, אני בעצמי (מסירה את הכובע ומניחתו על השלחן. יושבת על הספה): עתה יספר מה מעשיו.

אנדילי: מה מעשי? (לאחר דומיה קצרה): עסוק אני במחשבות וגם במעשים. אסתר: מה בדבר המצאחת?

אנדילי: הכל על מקומו יבוא בשלום. מכרתיה ל-הנדרסון אֶת קומפ" במחיר הגון. חוץ מזה, הציעו לי משרה של מהנדס ראשי בבית-החרושת שלהם.

א סתר: ברכתי מקרב לבי ... וכי־קבל את המשרה ?

אנדילי: הבשחתי להשים תשובה לאחר שבוע ישים.

א ס ת ר: יקבלנה. ואז נהיה בפותים, שישאר לשבת בעיהנו.

אנדילי: כל עוד תמשך המלחמה אין אדם נכול להיות.. בשוח בשום דבר (קרני-השמש כבות. הדמרומים קרבים ובאים).

אם תר: ספק פתאומי זה מנין? מה לו ולמלחמה? הן הוא נתין יוני.

אבדילי (קפ ומתהלד על פני החדר): כן הנתין (כמלחמת פגימית): אבל נמצא אמן שהדבה באדצות הבדית... כמעם שאיני שיודע את יון הכללה. איני החשב חברי כאן. עליה כלל... איני יכול לשכוח, שקבלתי את כל השכלתי כאן. שמישב חברי כאן. רוכם הגדגל הוא בצרפת, מקצתמם בגדונ העברי, ורק אני לבדי יושב במל כאן ומתענג על רוב מוב...

אם תר (נפקפוק): אפל, בצדק הוא.. מר. אמדיליו עושה כך.

א 2 די לי: בצהק, היא אומרת בצדק ?—מלה מוזהה, גברת אסתה: ושיצרק שהוא צומת מבתי=המורשים, יש צהקי שנולד על, ברכיההמלפים, וישיצדק, שקורא ממעמקיקלבו של האדם. על איזה צדק ימובו דבריה ?

א פתר בנראה על הצדק היוצא מבתידהמורשים...

אצדילי (מתחיל שוב לחתהלה בחדה): אדה כן בודאי, בצדק יהה יכול אנה לעשות מה שאני עושה אולם יש צדק אתר יובו, בצדק החוא, מתלכמים שמביי ורבשיי יוסדיום שעות ארובות: שכלו מצוה יעלי: השאר על מקומדים - וצותי שאף, אתב החיים המוצנין ולא ימתירה כל החמיין אינם אלאי עדר מחומריצון ומעות המלהם: הפקחים שבדור, התקיפים החולשים על העולם, הם, להנאתם, מוליכים את העדרים האלמה למבח, קצתם בכהדהדוע וקצתם בכת המומה מכונים בשונאים - ישנשג ויעלת ואשרם ועל תפנים חליה מחור ותחת מסרות: של בעלי והליהם של בעלי והנפש מסרפדת ולחשת: הנה שלשום נסל אחלי לפנאו שערי נו דין יעקב... תמול על יד אים ר נמצעי צ'אולים: מחה יגיע תורם של אחרים. האמנם כל המרי הלומה הצחק אתם ? אולי בשעה לחרה הוות מחור לתמה הלציה אתם נסתפרה בשעה להרבה אמום לתחור של אחרים. הממנים כל המרי הלומה הצדק אתם ? אולי בשעה וו אסוה להרבה אמות לתמה במותם למחבר בשנה להוחרה אמות לתמה במותם במו

ההידוהי השורקית שולחת את ראשיה המרובים, נכרכת מסביב לצוארי-חלכאים וחונקת ונושכת.. אולי הכח הדוחף את הלוחמים האלה אינו כח-שוא.. אולי באמת ילעזרה צריכה האנושיות... (נגש לחלון): ולעתים משם... (מראה מאצבע דדר החלון): ביתר כנסת כאן, ממוך לחלון... ומשם בזקע ועולה לעתים קול הזכרת נשמות של חללים כנסת כאן, ממוך לחלון... ומשם בזקע ועולה לעתים קול הזכרת נשמות של חללים המלחמה היהודיים.. ואז יעלה אד עבה וכסה את הלב ואת המות גם יוחר וקר לי אז יישבהיל עד כדי לגעות בבכי אין מלים בפי להביע את כל המועקה והחדבקה של רנעים שהשביף אלה (בחדר חושף גמור. אור הלצות על יה החלון).

האסת רה ואנית לעתים "קרובות דהרהרת" בדברני מהודיחסו אל: ענין מה... ביתוד כשהגיעה השמועה, שאחי נפצעי "צרוך" הוא לדעתן שבמשך זמן ידוע לא יכולת" לדאות מני אנשים צעירים ובריאים לא החילים אז כלתה נפשי כמעם עד להתחלות לראותו "בבגדי שרד... זלאבד את כולכם... מבגדי שרד... זלאבד את כולכם... (מיא משתתקת שתאום "הוא נומל את ידה בידו זמנשקה).

אנדי לי (ברגש): אסתר חביבה האמנם אַתּ מהרהרת בכל זה 🕈

אםתר: הרבה.

אנדילי: ומה. בפיך?

א מ ת ר ג אם נפשו של היחיד נמצאת במבוכה—מומב שימנע מחקירות ויחיה בהתאם לחוקים הקבועים בחברה (רומית).

ב את ד"ל י (מאמצה אל חזהו): והחוקים הקבועים. מרשים לי לחזות גלהגיד לך. כי אהבתיך ... (אפתר-שוחקת): גם לך הם נותנים רשות זו (היא מעבירה את ידה על שערותיו ואומרת להשתחרר מבין זרועותיה אבל הוא ממהר ומכסה את פניה בשפע של נשיקות ואחררכך הוא נותן לת ללכת מעל פניו. היא יושבת על הספח בראש מורד. דומיה).

אםת ר: מעולם לא חשבתי מי ברגע כזה יהא לי קשה כלככך.

אנדילי (יושב על-ידה ונושל את ידה): חביבה שלי. את תהיי שלי (מרחוק קרבות ובאות קריאות עמומות: "האספו תחת דגל ארצות־הברית! המולדת קודאת לכם! הידה הידר!». שוב תהלוכת-הגיום (קם ונגש אל החלון. אסתר מוסיפה לשבת בראש מודד. הקריאות וקול־התופים חולכים וקרבים): הבישי. יקרה אל הילדים האלה. אל העלמות. אל הנשים, בשכולם משתדלים ללבת צעד בצעד עם הצבא (היא נגשת ונדחקת אם אליו ומבימה בעד החלון): הבישי. כיצד הזקן הלו, הלבוש פנמה מכרכר ברגליו. והאשה ההיא עם הילה על זרועותיה—היא רצה ממש. והילדים... אל אלהים! אלה מתעמלים ממש. אילו קפיצות! איני יודע באמת. אם כל זה הוא משפע של התרגשות או משפע של

א פתר (בקול עמום): אשה זו עם התינוק על זרועותיה אפשר שהיא מלוה את בעלה. הנמצא באן, בתוך הפחנה ...

. אנדילי: כן...

.. אם תרג ואפשרי. כבר הוא במלחמה.

אנדילי: כן. כן... (שאון חדש של קריאות ורעש-תופים): שורי, אסתרי שורי... רואה את דגל זה—לבן ואותיות של תכלת על גביו ?

אסתר. כן!

אנדילי: יכולה אַת לקרוא את הכתוב שם ?

אם תר: קשה מרחוק.

אנדילי: רקום שם באותיות עבריות: "יהורים, לא־אזרחים! זכרו את חובתכם לארץ־מולדתכם! שחררו את ארץ־ישראל מעול השורדים השורקים! הספחו לגדוד היהודי!"—גם היהודים מגיפים (שונה לעצמו בלחש): "זכרו את חובתכם למולדתכם! הספחו אל הגדוד היהודי"! (אסתר שותקת כשמבמה נעוץ באנדילי, הוא מבים בלי חרף אל התתלוכת. השאון, רעש־התופים והתזמורת הולכים ומשתתקים).

א ם ת ר (נאנחת חרש): גם אחי השני בתוכם...

אנדילי (נושל ברוך את ידה ולוחצה על חזהו. בצער): אי=אפשר לי להסיח את דעתי מחלום=בלהות זה... אף רגע... מה לעשות, יקרה ? (הם מציצים זמן-מה בלי תרף איש לתוך עיני-רעותו. דממה).

אסת ר (פתאום, כאילו החליטה דבר): לא... לאו.. אני צפיתי לך... נכספתי אליך .. אני אוהבת אותך. (הוא מאטץ אותה בזרועותיו. נשטעים צעדים מהירים ואחריתם—רפיקה בדלת. אסת ר ואנדילי מרפים איש מרעותו בתפזון).

אנדילי (ממהר ללחוץ על הכפתור האלקמרי): יבוא ! (נכנס גייק ברין).

ג'יק (יורה מבפרועם אל אנדילי): באתי לקחתך הביתה.

אסתר (בתמהון ובתוכחה): איזה טון הוא זה, ג'יק? אתה גם לא ברכת בשלום. ג'יק: אסור לך להשאר כאן אפילו רגע אחד!... בדרך אספר לך...

אסתר | נשתגעת? אנדילי | אדון ברין!

נ'יק (קשות): בבקשה לא לפנות אלי. אין לי עסק בבורחים ורמאים...

אסתר: מה? אתה יצאת מדעתך?

אנדילי פוסע באגרוף קמוצה פסיעה אחת לקראת גייק, אכל נשאר עומר חור (אנדילי פוסע באגרוף קמוצה פסיעה אחת לקראת גייק. אכל נשאר עומר חור ושואף רוח בתוקה).

אם תר: ג'יק, בקש סליחה מיד! (אל אנדילי בתחינה): יש כאן בודאי איזה משנה שקר, דבה--- אמור־נא. איפוא, חביבי, שזוהי דבה (אנדילי שוחק. אסתר ממשנת כיאוש ומתוך דמעות): דבר, איפוא! אמור מלה! דבר!

אנדילי (קדורנית): זה נכון!

אםתר (צונחת באין אונים על הכסא): אה!

ג' יק: הנה! זהו האל שלך! הוא יוני כמוני בואי הביתה, אחותי שלא תמצאנו המשמרה בחברתו של אַדון זה.

אם תר: (קופצת ממקומה, כמעט בהיסטריקה): ג'יק! אתה מסרת אותו!

ב'יק: איזה רעיון משונה! מה אני בעיניף ?—אולם אם אנוכי, כשקראתי את העתון, הכרתי תמונה זו (מושים לה את העתון) שומרי-החרש על אחת כמה וכמה שיכירוהן (אפתר קוראת בעתון מתוך קדחתנות).

אנדילי (אל אסתר בתחנונים): תני לי לבאר לך, אסתר...

ג'יק: אין מה לבאר לה. אם לא ימלם על נפשו למקום אחר כדי להופיע שם בתור סיני, יוכרח לתת באורים על מעשיו בבית-הסוהר.

אסתר (זורקת את העתון על הספח): ג'יק! איני מבינה אותך.

אנדילי (בקול עמוס): מתיך רגש=כבוד אל אחותו אין אני מוצא לנכון להשיב על התנפלויותיו (אל אסתר): מבין אני, כי ירדתי פלאים בעיניך.. לא מפני שהתחמקתי מן הצבא, אלא בגלל התרמית...

ב'יק: השקר והפחדנות הם את ואחות.

אנדילי (נושך את שפתיי): הלא תביני, אסתר, שעד ערב זה לא יכולתי לספר לך כלום, והערב לא הספקתי לעשות זאת. כל החדשים האלה סערה מתחוללת בקרבי, אסתר. כחות מתנגדים מתאבקים בתוכי. לא מפחד=המות ברתרי. מפחד-העכדות, מיראה, פן אהפך לנשק קהה של רצון אכזרי, מפחד, שמא אהיה לרוצה-נפשות ברצונם של זרים—נמלמתי. לא הרנשתי בנפשי לא צורך ולא יכולת לרצוח—רציתי להיות ולאהוב. אולם לחיות חיים נורפאליים לא נתן לי החוק ולחיות תחת מסוה זר לא נתן לי המצפון. זווהי הסבה, שבאתי אל ביתכם וברחתי מכם חליפות, שהתחלתי בעבודה והרפיתי מסנה חדשים לבקרים. אולם הערב הגיע המשבר. היה בדעתי לגלות לך הכל ולעשות כמו שיוחלמ בין שנינו, אסתר.

אסתר: וכי זה נכון ?

אנדילי: צריכה את להרגישי שזה נכון.

אסתר: כן, כן, סלחינא (רוצה להגיד דבר-מה, אבל פונה פתאום אל החלון. דממה קשה).

נ'יק: כלום הוא סוציאליסט?

אנדילי: למה שאלה זו? אני-אדם.

ג'יק: איני אוהב להתפלסף. אני יודע, שכל האנשימילימרילמים הם סוציא: ליסמים. אני מבין מתוך דבריו, שהוא אנמימילימריסמ.

אנדילי: לא השם הוא העיקר. איני יכול לרצוח. דם, מות לא-שבעי מחרידים ומדכאים את נפשי. ועדיין איש לא הוכיח לי, שיש דבר נעלה, שבשבילו אני מחויב להבליג על רגשי זה...

ג' י ק: יש, והוא העם, עמנו.

אנדילי: היהודים?

ג'יק: כן, היהודים, אין כחי בהגיון. אבל יש לי הרגשה. איני יודע בבטחה על מה ולמה נמשכה אמריקה לתוך המלחמה. אולי עשתה משגה אולי שאיפת-ההסכמה היא שאיפה מוויפת; ואולי היא אמתית. איני יודע. אולם סבל העם היהודי זוהי

אמת. שאין להכחישה. העם היהודי צריך לקרן-זוית שלו. ואם נטל על יהודי לתלחם ילחם נא על שלו, על בית-מקלטו. ובשביל כך עומד אני לפניו כאן בכנדי סרג אנט לניום לנדוד היהודי. הנה... (דומיה. אסתר עומרת עדיין על יד החלון כשראשה נתון בין שתי כפות ידיה): אדון אנדילי, או, יותר נכון, אדון... איך כתוב שם ? אדון אנמון, מה יש כאן לפקפק? —לפניו או בית-הסוהר או חיי-נדודים. ילך עמנו כל עוד לא אחר המועד.

אנדילי (לאחר דומיה): אפשר יש מקצת אמת בדבריו. אולם כיצד אפשר להאמין בין רגע באידיאל זר?

ז'יק (בבפחה גמורה): איריאל זה אינו זר. שלנו הוא. של כולנו. כן, הוא אינו יודע מה נעשה כיום הזה. מה הבדל יש בדבר, אם אני יליד אמריקה והוא מיוצאי־רוסיה?—בני-אדם מכל המפלגות ומכל הכתות מתנדבים לגדור. תמול בא אלינו אנארכיסטן אחד, גם הוא מיוצאי־רוסיה. להרשם בנרוד. כן. "אין דבר—אמר—: בארץ ישראל יותר קל להגשים את הקומוניסמום מכארצות הברית". הנה. איש איש ונמוקו עמו, אבל כולם פונים למקום אחד. באים מארגנטינה. מפאנאמה, אנשים, אשר מימיהם לא חלמו על הציוניות, אבל לגדור הלוך ילכו. הנה. אדון אנמון, אם כן מה? נקלמ?

אם תר (פונה אל אחיה): צא מזה, ג'יק. רוצה אני לדבר עמו ביחירות.

ג'יק (לא ברצון): הם כן, מובי אני אצא (ביציאתו): אני אשוב חיכתי

א ס ת ר (נגשת אל אנדילי): אם כן אהבתי את יוליום אנדילי ועכשיו אני מוכרחת להחליפו ביצחק אנפון.

אנדילי: אסתר!..

אסתר: אנדילי היה יוני ואנשון --רוסי.

אנדילי: מדוע אַת מדברת כך ?

אם תר: לא, לא. לא אוסיף עוד. הלא אלו הן אותן העינים העמוקות, עיני הצער, עיני יהודי חושב וכואב. אני מוסיפה לאהוב אותן...

אנדילי (תופס את יריה ומנשקן בסערת-רוח): תורה, חביבתי-

אם תר: אבל מצבך נורא ואיום. מה אתה חושב לעשות ?

אנדילי: עדיין לא באתי לידי החלמה.

אסתר: אכל חייב אתה להחליש.

א נ די לי (כאנחה): מה אחלים —וכל החלמה שהיא תפרידני בעל-כרחי מעליךי מעכורתי ומכל מה שאני מאמין בו...

אם תר: את צער-הפרידה אפשר לשאת, אך לא את האבדה...

אנדילי: כן, אפשר לשאת. אסתר... אני הולך לבית-הסוהר.

א פתר (בסערת-רוח). לא. לא 1 רק לא זאת! לא הבינות את דברי אין יכולת לחשוב כך ? אם כן תעשה, תאבד לי לנצח בעיני החברה וביחוד בעיני בני־ביתנו,

תחיה אז כדבר באופל יהלוך. ההי אלי! זכר־נא את אחי בעל=המום ואת אחי השני. איך אוכל "לראות את פניהם בדעתי, כי האיש המנאץ ומגדף את שמם, האיש, שהלך למאסר בשביל הזכות לנאץ את שמם, —האיש הזה הוא בעלי. ואני בעצמי ... הוי אני הייתי שונאת אותך שנאת-מות.

אנדילי (צונח בכבדות על הכסא): מה לי לעשות? מה לעשות? (מכסה פניו בידיו).

אם תר (מאמצת את ראשו אל חזה): לך, לך אל אשר יקרא אותך אחי. אנדילי (קודר): איני יכול.

א ס ת ר: לך! אהבתי אליך תגדל יותר. יום יום אחכה לך. אחכה לקראת בואך: אני מרגישה, אני במוחה. כי שוב תשוב- לך! בגללי!

אנדילי (בחום): האמיני, אסתר: אילו יכולתי לתת את נפשי עליך. אבל באמת עליך...

אסתר כל מה שתעשה—בשבילי תעשה. בשביל שנינו. אין דרך אחרת ...

אנדלי: (לאחר דומיה, כשהוא מבים למרחוק): הם אצים כעדר פנים מרוגזים • פני-להבים מכוסים זעה. עינים מלאות דם... התותחים רועמים... הפצצות שורקות ומרסקות פעם בפעם חלקים מעדר זה, שרוא משתער עלינו. והנה התנפלנו עליהם ... אני נעצתי את כידוני בבשרו של האחר. נתז הדם... בעינים אימת=המות. אח! למה ? מדוע? — אולי גם לו מחכה אהובה...

א סת ר: חדל-נא, בשם ה' חדל! אתה נורא!

אנדילי: והרצח אינו נורא?

אםתר: איני יכולה לראותך בכך. אני הולכת.

אנדילי: חכי, חכי (אוחז בידה ושותק. בלחש): האמנם כה נורא הוא מחיר האושר של בני-אדם חיים עלי אדמות? (דומיה): ובני-אדם חיים שולחים את אחיהם לבקש את דרך־האושר על גבי פגרים?

אם תר: חדל, אני מבקשת ממך! אולי לעולם לא תרצח את נפשו של מי= שהוא. זכור את החיים, זכור את העם, זכרני גם אותי, חביבי!... (אנדילי נאנח): אם כן תלך?

אנדילי: אה, איני יודע (מסרחק בא קול צלוליהם של פעמוני־החפלה): שוב... אוי, אני יוצא מדעתי!

אםתר: מה יש?

אנדילי: שוב הזכרת-נשמות... נשמת החללים על שדה-המלחמה ... צלילי-הפעמונים. עוד מעם יתחילו גם בכתי-הכנסיות. נשי אל החלון ותראי.

אם תר (נגשת אל החלון): מה רב ההמון בבית-הכנסת! הנרות עשופים שחורים... נשים אחדות לבושות אבל... בוכות.. בני-הנכרים חורים.

אנדילי: הבישי אך אל-נא תדברי, חביבתי. ראשי מתפוצץ לרסיסים

(צלילי הפעמונים מרחוק הולכים ונמשכים ומתערבים בקולם של החזן והמקחלה. חשרים ,של מלא רחמים').

אנדילי: קול-המתים קורא... המתים... מי יודע? -- אולי הצרק אתם אולי הצרק אתם (אסתר עומרת בלי נוע, אחר דפיקה קלה נכנס ג'ייק ב רין).

ג'יק: כנר גמרתם את שיחתכם? מה החלמתם? הוא ילך?

אנדילי (קופץ כמקומו): הם! הם! וכי אין הוא שומע! (גם גייק מתחיל להאזין, אנדילי בלחש): גם החיים, גם המתים קוראים... גם החיים גם המתים. אין מוצא!

ג' יק (חרש): כן, גם החיים, גם המתים קוראים. דמי אחינו אי-אפשר שיהיו מוגרים לשוא.

אנדילי: כן, כן אולי... אולי הצדק אתם. כן, אני הולך (ג'יק נושל את ידו של אנדילי ולוחצה. אם תר מוסיפה לעמוד דומם על יד החלון. נשמע הד רפה של רנת בית-הכנסת).

המסך.



## בָּקוֹר עָבְרִי חָדָשׁ לְתוֹלְּדוֹת פְּרֵאנְק וְסִיעָתוֹ.

(המשך).

מאת

ר"ר אברהם יעקב בראוור.

₹.

התשובה בכתב על עלילות הפראנקיים. (דברי-בינה, עסודים 202—315).

תשובת דברי הרב המאה"ג מו"ה חיים כ"ץ רפפארם זצ"ל עם כ"ד בק"ק לבוב והגליל יצ"ו על שאלת האפיקורסים כת המאמינים בש"צ שר"י היום יום ב' ג' אלול <sup>1</sup>) התקי"מ לבריאת עולם על פונקט שביעי תשובה על ראשון ראשון.

מה שהיה מעלילים ") על התלמוד ואומרים שמבואר בו שמצוה לכל בר ישראל המאמין בתלמוד מחויב להרוג את הנוצרים ולאכול את דמו במצה בלילה ראשון דפסח. ואיך אתם אדונים כומרי הנוצרים ונאמנים מאד לדתם יכולים להאמין כזאת על התלמוד. הלא היה להנוצרים הרבה מעתיקים ספרי היהודים הקדמונים אריגענום, אפיפנום, וביותר העראנימום ") וכל אלה השלשה היו מאבות הנאמנים לדת נוצרים ומאד למודים בלשון ובתורת היהודים, וביחוד החכם היראנימוס חי הרבה שנים בארץ יהודא, ויתאמין תמיד לצאת ולכוא עם היהודים חמלומדים והחשובים, וזה לחקור מהם מסתרי ישראל, ולא חש לכל המרחאות שלו, וגם הוזיל מכיםו הרבה הוצאות כסף וזהב ליתן שכר מוב להמלמדים אותו ומודיעים לו סודות ונסתרות דהיהודים. והבאים אחריו כל חכמי הנוצרים מעידים עליו, שעשה כל העתקותיו ברוח הקודש שהיה בו, כל זה מצאתי בספר לשון אשכנזי דהמחבר האמפאדעי פרידאקים ") שהיה חכם ודעקאן בעיר נארויח במדינת ענגלאנד בכרך שני מספרו בעמוד תרם"א, וכלכל עדת אמונת הנוצרים ובפרם ה...").

<sup>1).</sup> ציל די אלול (עיין הערה 1 לפרק הקורם). התשובות האלו לא נגמרו, לפי דברי מחברנו למעלה, עד יום ד', וי אלול, בבוקר ולא נאמרו בעל-פה, אלא נמסרו בכתב.

<sup>2)</sup> כל הסעיף הראשון חסר בספרו של פיקולסקי, שלא העתיקון כדי שלא יראו הקוראים הנוצרים (2 שאבות הכנסיה קכלו את רוב חורתם מישראל. ואף להלן יש קטעים הרבה. ,שהם חסרים בספר זת.

<sup>3)</sup> אוריגנס. אפיפאניוס. היאָרוניסוס. מחברגו מתכוון לאפיפניוס מאי קפריסין, בן-דורו של חיארוניסוס. שפעל במחצה השניה למאה הרביעית ובתחלת המאה הרביעית.

Humphrey Prideaux, Alt und Neu Testa- למפרו של (4 ment in eine Connexion mit den Juden und benachbarten Dresden 1726. Völker Historie

<sup>(5)</sup> המלה ממושמשת בכתכ־היד; צריך להיות, כפי הנראה: ,הקתוליםי.

כלם מעידים ומגידים, איך זה החכם הראנימוס הוא קרוש ועשה כל העתקותיו כרוח הקרש. שהיה יודע כל מסתרי ישראל, ולמה לא הזכיר כלום ממצוה זו שלאכול דם אדם במצה. ולא זו בלבד שזה החכם היראנימוס עשה חקירות גדולות מספרי הקרושים תנ"ך וגם שאר ספרי היהודים בהיותו בארץ יהודא. אף גם בחזרתו לרומא בעת ממשלת אפאפיר הוא הפופס דאמאזא הוכרח זה הזקן הקדוש להעתיק ספרי היהודים אחד מלשון יונים, היינו מגרעקיש, שנית מלשון קודש מנוסחה ראשונה העתיק שניהם ללשון לאטין עם כל שאר ספרי היהודים. כאשר חיה מבין גדול ויודע בלשון עברי. ובימי זקנתו הניח הקדוש הזה לישר שניו המורקבים בפיו במגורא (קנַרָה) בכדי שיוכל לדבר הימב בחותף הדבר (בחתוך הדבור) צח לשון העברי, כאשר היה בשלימת כל לשונם וכל ספריהם 1). מכל זה כתב המחבר בעלארמין בספרו דע ווערבים דעי קפימל שמיני 1) ולמה לא כתב זה החכם והקדוש ונאמן לנוצרים ולא הודיע להם ממעשה רשעת היהודים זאת שהורגים ואוכלים דם נוצרים.

שנית אלו האפיקורסים אומרים.

שלא משנאת זנקמות נגדינו, רק מאהבת הדת שהמה מקבלים. המה מגלים רשעת היהודים: איך המה יכולים לאמור שאינם שונאים לנו, הלא המה בעצמם בקשו משפט על בני עמינו בעיר קמיניץ בהגמוניה דשם, כמבואר בספרי פולושי שנדפסו כאן באשתקד שנת אלף תשנ"ח למספרם. אחת קרא "כאראם יאדיציה" <sup>5</sup>), שנית זלאסיץ זידאווסקא <sup>4</sup>). כתוב שמה כאשר המה בקשו משפט עלינו בעיר קמיניץ בהגמוניה. זוב כאן לבוב בכל המכתבים והסופליקות <sup>5</sup>) שלהם המה מתרעמים על כני עמינו שהחרימום והבדילו אותם מעדת ישראל. ולמה אינם מודיעים ומתודעים על חמאתם ועונותם, שעשו אלו פועלי עון, לעיני רבים יהודים וערלים נאמנים, שראו בעיניהם כיער (כעור) מעשיהם בעיר לנצקרוניע, כמבואר בספר פוליש הנ"ל ובשאר מקומות, וזולת זאת הודיעו לנו רבים מהכת שלדם שהוחזרו אלינו והתודו על עונותם והודיעו לנו מה שעשו עמהם, מה שלא נשמע משום אדם בעולם, כמבואר בספר הג"ל.

שלישית: המה מזכירים עלילות ובלבולים, ומה שנפסקו על הרבה מבני עמינו ענויים ומיתות משונות, והכל נעשה משנאת ונקמות, וביותר מקנאת הנויים הומתו ונהרגו רבים

<sup>1)</sup> כותכי תולדותיו של היארונימוס מעירים כולם. שעמל הרבח ללמוד את הלשון תעברית על בוריה מסי מורים יהוריים. עיין, למשל: Thierry, Saint-Jerome, על בוריה מסי מורים יהוריים. עיין, למשל: .95. 262

<sup>;</sup> Rebert Bellarmini (tas), S. J: De Verbo Dei, Verezia: עיין (2 1721. בפרקים ח'--יא, עמי 49-43. הוא מדבר על היארונימוס ומוכיח במופתים שונים. שהוא בעצמו תרגם את התורה לרומית ממקורת לאחר שתרגם אותה בפעם הראשונה מתוך תרגום-השבעים.

Kleyn Frane. Kasimier us. Coram Judicio Dembowsky והור: (3)
De decisoriis processus inter infideles Judaeos Dioecesis Camenecensis a. d.
MDCCLVIII, ספר זה עוסק בענין המשפט והוויכוח. שהיו בין הפראנקיים והיהודים בקשמנץ
לפני ההגמון רמבובסקי.

Gaudenty Pikulski, Zlosc zydowska, : זהו חספר. שנוכר ככר (4 Lwów 1760.

באח בקשה; וכשן באה supplico בפולנית (כא מפועל supplico בפולנית (כא מפועל באח) במובן קובלנה לפני בית־חרין ולפני ההגטוני

מכני עמינו חנם, כאשר הרבה פעמים נתודע לכמה וכמה שררות המושלים ששקר העלילה זאת היא, בדאוה מרוח רעה:

הנה בידינו כמה ספרים וכתבים ופסקים מכמה אפאפירים רומא ומקסרי רומא יר'ה וממלכות דשאר ארצות, וכלם מעידים ומגידים שמעולם לא חפץ שום יהודי לדם. שהוא מדברים הממאים ומאיסרים ליהודים, ושהוא נגד הדת והשבע האנושה דכל העולם. ובפרט אנחנו זדע אברהם בני יצחק ויעקב אבותינו הקדושים. שמעולם לא פסקו יחוסינו, ובשום עת לא התערבנו בשאר אומות וגויי הארצות. ואיך יכולים אנשי מדע ובעלי דת להאמין עלינו, שאנחנו בני תורנים הורגים נפשות חנם ואוכלים דמם, מה שלא נשמע משום נויי ועמי הארצות דארבע כנפות הארץ או חלקי העולם, היינו אזיע. אפריקא, משמים, אראפה, אף שאין ביניהם לא תורה ולא חכמה ודרך ארץ ולא יראת שמים, זאינם אוכלים דם ארם, ואיך אנחנו יכולים לעשות זאת רציחת ואכילת דמי אדם.

ואם יאמרו שעל דבר ישו הנוצרי שנשסך דמו בירושלים אנו שופכים דם חינקת (חינוקית) חנם, לכפר על אבותינו ששפכו דמי דהנ"ל חנם, הלא מפורש בתורה (בראשית פ' פ' ה') ואך את דמכם לנפשותיכם אדרש מכל היה אדרשנו ומיד האדם מיד איש אחיו אדרש את נפש האדם. שופך דם האדם באדם דמו ישפך כי בצלם אלהים עשה את האדם. ומצוה זאת נאמרה לכל העולם וכל הברואים שומרים אותה, אפילו הבהמות אינן רוצחות זה את זה. ואיך אנחנו בעלי דרך ארץ מבעיים, נמוסיים ותורניים, כאשר מעידים עלינו כמה מחברים ספרים. חכמי נוצרים נאמנים; האחד הוא החכם האנאס גראציאס בספרו "דתי האמונות העמים והנוצרים" דף או עמוד 'תי"ר כתב בזה הלשון לאטין ואעתק ללשוננו: היהודים הנמצאים בגבולות ארצות ומרינות אירופא מחזיקים תורת משה, הוא הסופר הראשון שכתב דברי הימים לבריאת העולם בחמשה ספרים, ומונים בהם תרי"ג מצוח. רמ"ה: מצות עשה ושס"ה מצות לא תעשה. ומכל אלו לא ניתר שום יהודי לעבור אפילו על אחת, כאשר נראה לכל מהמעשה שאירע לאנטיוכום מלך יון שהכריח אשה ושבעה בניה לאכילת בשר החזיר ולא רצו לאכל בכל ההבמחות שביזבז להם מתנות רבות ולא שמעו לדבריו ולא עשו כמאמרו, והנה עדות בזה ונהרגו כלם ולא עברו על מצוה אחת שבתורת משה וגום'. והנה עדות בזה החכם הוא לנו לראיה גדולה. אם בני עמנו ישראל מסרו נפשם למיתה על לא תעשה קלה, אכילת חזיר המותר לכל הבריות. רק לנו אסרה התורה ומונה אותו בין הבהמות הממאות לנו בסימניהם, ולא פירש בתורה שום עונש על אכילתו ולא שכר לשאינו אוכלו, ושום בר ישראל אינו אוכלו כנ"ל. ואיך האדונים הגבוהים וחכמים השלמים בכל מדע יכולים להאמין כזאת על בני ישראל המחזיקים בתורת משה. ויאכלו דם אדם הנאסר חמשה פעמים בתורה בעונש כרח, מי שיאכל אף דם בהמה חייב כרח. ראשית

De Veritat religionies : מיקולסקי מביא צימאט רומי קצר מתוך הספר: christianae של הוגונרונרוס בם הדברים הנאמרים כאן וגם הנעתקים אצל פיקולסקי christianae אינם העתקה נאמנה מספרו של גרוציום. אלא תוכן דבריו ודברי סופרים קדמונים, שהביא בהערותיוי Wugo Grotius: Opera Theologic, ed. Amsterdam 1679, t. III. עיין: 11 הבר p. 86, § 13—15; De Veritate rel. Christ. Halle 1734, d. 23 משפטים שונים לפי רוחו, הונו גרוציום משתרל להוכיח את אמתות התורה הקרושה גם לנוצרים במה שתיהורים. למרות פזורם והצרות שעברו עליהם: נשארו נאמנים לדתם: אין מגמתו לשבח את עם ישראל ככוונת מתברנו.

איסור אכילת דם לכל בני נח (בראשית ש', פ' ד'): אך בשר בנפשו דמו לא תאכלה זאת היא אחת וראשנה משבעה מצות שנאמרו לכל בני עולם, שאסור לאכול בשר בדמו. עוד איסור דם (ויקרא י'ז, פ' י'): ואיש איש מבני ישראל ומן הגר הגר בתוכם אשר יאכל כל דם ונתתי פני בנפש האוכלת את הדם והכרתי אותה מקרב עמה. כי נפש הבשר בדם הוא ואני נתתי לכם על המזבח לכפר על נפשותיכם, כי הדם הוא בנפש יכפר. על כן אמרתי לבני ישראל כל נפש מכם לא תאכל דם והגר הגר בתוכם לא יאכל דם. ועוד נמצא שלשה פעמים איםר (אסור) דם, מה שאין מהצורך להעתיק לבני ישראל היודעים הכל.

והנה גם ערל נוצרי שני מחבר ספרים חשובים כמו הראשון, שמו גרעגארי לעמי <sup>1</sup>) איש לועז, היינו אימאליענער (אימלקי) בספרו שכתב "האמות הנמצאים במדינות אימליא" כתב בזה הלשון: היהודים או העבריים, הוא שמם המיוחד לכלם המה אינם מאמינים בדתים שקריים וב... כזבים, ואינה מצויה ביניהם זונות ולא רציחות נפשות, כמו שנמצאים תמיד בשאר אומות, ומקימים כל המצות הכתובות בתורת משה, ומונים בה הרי'ג מצות, ואינם עוברים על שום אחת מאלו. וזולת אלו המצות שבכתב בדו ממוחם עוד הרבה מצות דרבנן. אבל אלו שבתורת משה בכתב אינם עוברים על אחת מהם, אף באבוד חיים, וכן אינם נמצאים בהם איזו שיעברו פקודת המלכות בעסקי תקנות המדינה ונמוםי המלכות. וכאשר אלו כן יותר הרבה ממחברי ספרי נוצרים מעידים עלינו, איך אנחנו מקימים תורת משה ותמיד מתנהגים עצמם עפ'י דת האל.

ובאם איזו מהם אומרים על שאנו מחזקים החורה עם פרושת (פירושי) התלמוד ופוערים פיהם בדברי דופי נגדו, זה הכל שקר וכזב, היות שלימוד התלמוד אינו נגד [התורה] ולא נגד כומרי הנוצרים ולא נגד שום דת ואינו חורש רעה ולא מצוה לעשות רעה לשום אדם בעולם, רק מפרש לנו ומלמד אותנו כל דברי מצוות תורתנו, איך לקיים מצות עשיות ולעשות גדרים וסיגות שלא לעבור על לא תעשה וכל אלה הפרושים והגדרים כלם למדו אותם אבותינו במעמד הר סיני מפי משה. מפי הגבורה, והיו מסורים בידינו איש מפי איש בע"פ עד ימי ר' יהודא הגשיא ארץ ישראל, ונקרא מבני עמנו בנו הקרוש. וגם הערל יאהן העיגריך צאפענס, בעל המחבר ספר אָנִייַגַרַיַּכַּרנישין בשנת אלף תשמ"א ב' למספרם, קורא היים הנדפם בַהָּרע יַנְבַּנְרִיַבָּרנישין בשנת אלף תשמ"א ב' למספרם, קורא

Gregerio Leti. L'Italia Regnante o Vero nova descriptione וזו (1 וווו לפי באו בספרו לפני הפסוף מוויקראי: האיש אישי. הואף בישאט וה אינו מתאים לשי באו בספרו .dello stato presento... deltalia. 4t. Genova 1675. של מיקולסקי לפני הפסוף מהויקראי: האיש אישי. האף צישאט זה אינו מתאים לש כאן ולא בספר הפולני למקור. לישי כותב בחלף א', עמוד 160 mane altri. vivono con grandissima libertá in riguardo della Religione chiamane altri. vivono con grandissima libertá in riguardo della Religione — את ה מצוות דר בנן שינו מכיר. הוא מרבה לרבר על תמיכת העניים אצל היהודים ואומר, שאין בין היהודים קבצנים מכיר. הוא מרבה לרבר על תמיכת העניים אצל היהודים ואומר, שאין בין היהודים לבצנים מחזרים על הפתחים ועומדים בראש כל חוצות כמו אצל הנוצרים. גם את בקיאותם של היהודים בחכמת הרפואה הוא סזכיר. מחברנו שנה: איפוא, את דבריו של לישי לפי צרכו. אפשר שההוספות תארוכות שלו לא באו בגוף התשובה, שנמסרה לועד הכמרים, ובספרנו כתב מחברנו כפי שעלה על רוחו. פיקולסקי לא פרסם. כפי הנראה מכאן, את תשובת הרבנים במלואה, אלא קצר אותה. על רוחו. פיקולסקי לא פרסם. כפי הנראה מכאן, את תשובת הרבנים במלואה, אלא קצר אותה.

Zopf Joh. Hoinrich. Erlauterte Grundlegung der Univer-in (2 sal-Historie bis zum Jahr 1773, 17 Aufl. Halle im Magdeburgischen 1779. צאָפּענט—Zopfens הוא—הגנימיב מן Zopfens צאָפּענט

את ר' יהודא הנשיא הנ"ל בשם קרוש ומעיד איך הוא עשה היסור להתלמוד בסדרי המשנה.

י והוא ראה שהדורות נתמעמים והתורה נשכחת מדי יום ויום מישראל, ושהיה לו יד ושם מוב בבני עמינו בני ישראל, ויותר שאת ועוד מהקיםר רומא מאנמונינוס פיוס, כמוזכר בגמרא, ולאום מלאום יאמץ זה הוא אנמונינוס ורבי וגומ'. ויתאמץ רבי ואסף כל התכמים חלומדים שבדורו וחקר ודרש מפיהם דכל אחד קכלתו מפי אכותיו ומדרי ומדה סדרי משנה בכתב.

ואחריו בכמה שנים עמדו רבינא ורב אשי ופרשו דברי משנה בלשון המשנה בקצור נמרץ וכתבו פירושה היא הגמרא, כמבואר בספריהם דמחברים שונים ובלוחות השנים, היינו התלמוד שבידינו אשר הרבה מהאומותי אשר אין להם לב להבין ועת ראוי ללמגד כזה. וגם איזה מהאפיקורסים דבני עמנו החושקים בהפקרות ומבטלים מצות התורה ומכחישים כל הנבואות וחדוש העולם ומעשה בראשית, ומה שאין ראוי להעלות, וגם זאת אין כל חדש תחת השמש בעו'ה גם כעת נמצאים הרבה אפיקורסים כהנ'ל.

היות כאשר היו בין כל אומות השולם קודם שנתחדשה דת הנוצרי היו עובדים לכוכבים וצכא השמים, ואז היו גם בנו נמצאים איזה כתות הרשעים ובייתותם. שהיו מכחישים כל התורה ומעשה בראשית. והנה נראה מה שנעשה בסיפם, נהרגו ונאבדו כולם במלחמות בעת חורבן הבית השני בירושלם, מה שמעיד על כל זה החכם המחבר האנפראי פרידעאקום 1). ושהאפיקורסים אלו בימי הבית השני בירושלים היו מראים עצמם לפני המון עם ישראל שהמה מחזיקים תורת משה, רק שאינם מאמינים בתורה שבע"פ שבהתלמודי והנה נתברר שעוברים על כל התורה ובחרוש חעולם כנ"ל. וכז אלו חונפים לאדונים הנוצרים ואומרים בפיהם, איך המה מאמינים כדת נוצרים כמוהם, ולנו ידוע ודאי שהמה כופרים בכל התורות ומגמת[ם] להעשות רק תורה חדשה, כאשר נתברר לנו ולזה הכדלנו אותם מקדושת עדתנו בחרמות כנ"ל. והמה חפצים לעשות נקמה בנו בעלילות -שקרים, שכבר בדו עלינו כומרי האומות מרוח שקר, ואיך אפשר לבעל שכל להאמץ כואת עלינוי שאנחנו נעשה דבר [מ]כוער כזה מה שהוא נגד הטבע ונגד ד' ותורתנו שאנו מחזיקים לקיימה, כידוע לכל באי עולם שלא נמנ[ע]ו דבריה מאתנו מעולם. וישמע זאת כל איש בעל שכל לדעת ויבין באמונת צדקו חוכן האמת. וביחוד האדון הגדול החסיד הכומר קאנאניק מיקולסקי ואדמיניסטרטר דלבוב ישכיל ויבין בשכלו הגבוה והנקי וירצה בחסדו הצדק לצוות שיעשו חקירה שלימה ולדרוש הימב ע'י חכמים מלומדים ויורעים על בוריה אותיות ולמוד בספרי לשון קודש או לשון עברי ואז בשכלו הגבוה והנקי יכחון לאמיתו שהאמת אתנו, ויכיר וידע רשעות ורמאות כל דבת דאלו האפיקורסים. ויען שמהשמים הוא מובחר לראש ולדין ולאדון על כל עדת הכומרים הגדולים הקאנאניקס, ועליו מושל לעשות משפט צדק, בודאי יכמרו רחמיו המרוכים עלינו עדת בני ישראל שבין העמים מפוזרים בבוז ושפלות מחמת שנאת ונקמות וקנאות, לא לבד מהאומות שאנו שוכנים ביניהם בארצותם זה

...נם בעוה"ר קמו עלינו כעת איזה מבני עמנו, עדה הרעה הזאת שפרקו מעל

<sup>.415 – 412</sup> מייב, עמי 349, הערה 4), חיב, עמי 412 – 415

עצמם עול תורה ומצוותיה, מה שאי אפשר לבני דתנו לסכול רשעתם והוכרחנו לרחקם מעלינו, והמה מחנפים לדת ואמונת נוצרים, המושלים ומנידים ומעידים עלינו עלילות שקרים, שמעולם לא עלה על לב שום יהודי לעשות רעות אלה, שבדו עלינו זה כמה מאות שנה מאיזה רות רעה רי"ל.

ואולי ברחמי השמים נשלח לנו אדונינו הכומר החסיד הנ"ל, שהוא בחכמתו המהורה ובשכלות)ו הזך יגאל אותנו משבעוד (משעבור) עלילה זוי כשיכיר וידע שמקורה הוא שקר בלתי יסודי הפיקו קלה וקלון זה עלינו, על לא חמס זה לא היה מעולם בכפינו. בודאי יכמרו רחמיו בצדקתם עלינו ויחפוץ להיות לנו למהסה ולמסתור, ויצילנו משעבוד דעלילות שקרים האלה-

ע"כ דברי הקדמתנו לתשובת הרב על סונקט שביעי בלשון סולני 1. (סוף יבוש).



<sup>1)</sup> בסוף ההקדמה יש בספרו של פיקולסקי עוד צימאט קצר מתוך יובינאלים הרומי. שלא הובא כאן; אבל כבר חעירונו. שכל ההקדמה שונה ב.דברי-בינה" ממה שהיא בספרו של פיקולסקי.

הַּנְּבִיא״

(ציור).

מאת

### א. א. קבק.

בכל יום ויום, בשעה שתים-עשרה בדיוק, היתה בתיה הקמנה נכנסת אל חדר-עבודתו. וחבילת תזי-הנגינה שלה תחת זרועה. לאט, כבוא אדם אל היכל. היתה צוערת ומתיצבת מאחריו. הוא, זכריה, שקוע בעבודתו, לא היה שומע את צעדיה. לא היה יודע בבואה. אבל היה מרגיש בה. היה מרגיש בדפיקות-לבה החרישיות, בנשימותיה הקלות כמו שכינה פרשה עליו את כנפיה בברכה. ומוב היה אז לעבוד. המכחול כמו התעודד משך על הבד קוים יפים מאד... כמו מתוך ערפלי-שחרית, מוכתם בנגוהות-שמשי צפו ועלו מתוך נפשו רעיונות יוקדים, בהירים וצעירים, והיו נתזים ומתפזרים על פני הבד כרשפי-נשמה ...

ובשעה שהיה מוריד את זרועו העיפה. והמכחול ביד, ונשען אל מסעד=כסאו, היתה שחה עליו עתרת זהב־שערותיה של בתיה. ועיניה, עיני תכלת=השמים, היו יוצקות על פניו המון שמהה, אושר והתפעלות . . .

בתוך בתיה הקמנה השתובבו וצחקו נעורים יפים; הנעורים רננו והזהירו על לחייה האדומות והרעננות; זרחו ורעדו על צמת=הפז שלה הארוכה; התעדנו והצמחקו בתום על חזה=הבתולה שלה. אבל אך דרוך דרכה על סף חדר=עבודתו היתה שוקטת ודוממה, והיה כמו פרש עליה הגביא' של זכריה את כנפי אדרתו השחורה ואת של=ילדותה מחה מנשמתה...

בימים האחרונים היה זכריה רואה את בתיה יושבת לעתים קרובות מאד לבדה לפני הגביא" שלו. את מסעד־הכמא היתה חובקת בזרועותיה, בלחיה היתה נוגעת בו ועיני־התכלת שלה אל העביא" הן נשואות בתוגה ובגעגועים. אז היה נשאר עומד על סף־החדר ולא היה מפריע את מנחתה. נשמתה היתה מדברת אז עם הגביא. אל ארצות רחוקות, בדרך זרועה קוצים ואבנים, ברגלים יחפות חבות־דם, אחריו הלכה, ונשאה אל בני־אדם לכ לוהמי להאיר מעם את מחשכיהם...

על־יד ה״נביא״ היתה פווה את חלומותיה הנאורים. היתה בותרת לה את דרכי־ החיים . . .

כל שרמוט חדש, כל קו חדש, שמצאה יום יום על הבד, היה מצית בה אהיים

חרשים. משמיע צלילים חדשים. והנוגה, אשר היה זולף מעיניה ומשתפך על פניה, גוגה-השמים. היה נוצץ בהתפעלות, בגיל, באושר...

כאשר נדלק ראשונה במוחו של זכריה הניצוץ, אשר התלקח עד מהרה ללהבה והאיר לו את נשמת ה גבי א, —הנשמה הגדולה והקודרה ההיא עם תהומותיה, אשר על קרקעיתן ממונה חשכת צער-העולם, הנשמה הגדולה ההיא עם הרריה מחופי-השלג. אשר השמש, ההולכת לשוח ברקיע-השמים, יושבת עליהם לנוח וקולעת מקויה זרי-אורה לראשיהם. —כאשר נולד הניצוץ הראשון במחו של זכריה, כבר ידעה זאת בתיה.

הוא בא בשעה שהתהלכה בחדרה הקמן, קלעה את צמתה וזמרה איזו שירה עליזה. בא, תפש את ידה והוליך אותה הרחק מן העיר, מבני־האדם. על חוף הנחל השוקט ישב עמה וגלה לה את רז־נשמתו: אלהים קרא לו לתת .נביא" לבני־אדם ...

היה ערב כחול שוקט. על החוף הרחוק של הנחל בצבצו גגות-העיר מחף, הירק הצפוף של האילנות. בית-התפלה הקתולי חלץ מתוך הירק את ראשי-מגדליה ופעמוניו צלצלו. והצלצולים היו מנסרים באויר הכחול כחלומות בין-ערבים שלוים, וכבו רכות ועצובות, כפתותי-השלג היורדות על פני המים.

#### ויאמר:

הגנביא" שלי יפול כקו-אור לתוך חיי-האדם החשכים. את כל הצער האנוש העמוק, את כל צער חייו האפלים, יבעיר מכחולי על פני הבד בצבעים חיים. ואת בני-האדם ינתם. לבני-אדם יאיר כלפיפת-אָם...

בתיה שמה את ידה על כתפו, הציצה עמוק-עמוק לחוה נפשו, ושאלה:

יכריה! היש לך די כח לברוא כזאת ?

היש לי כח? בשעה שהוצתה לראשונה תמונת הנביא כשביב־אשי חשתי מיד, כי שביב־אש זה יהיה כוכב-חיי, מורה־דרכי. בתיה הקשנה שלי! על שבמי אני נושא עול כבד... נשלחתי לתת לבני־אדם "נכיא"—מבינה אַת? וכל עוד לא אעשה את שליחותי תבער בי נשמחי כניהינס.

בתיה האמינה בו.

בתיה גם היא היתה אמן. היא הרגישה כדלות החיים אשר מסכיב, ותקלע פחחי-חלומות. הקדישה את עצמה למוסיקה. והאמינה, שתברא מגגינות. אשר-תספרנה לבני-אדם את כליון־נפשה לשמים, ותככינה את משממתם. בחדרה. בשעות-הבדידות:של בין-הערבים, היתה יושבת לפני פסנתרה, מחפשת צלילים לנשמתה ואורגת את חלומותיה.

באמור לה זכריה את דבר ה"נכיא", זכרה את ענות־עמו וגודל-כאכוי אשר בימים האחרונים היו מנתקים לעתים קרובות את צחוק-כספה ודולחים את נשמתה, כדוח הקלה החולפת על פני הנחל הזך ומקממת את ראי=כספו... זכרה ואמרה:

זה כבר, זה כבר לא היה נכיא... הה, אילו קם נכיא ....

אמרה וקלעה בידיה את צמתה ובגענועים רבים הבימה אל המערב הלוהמב... וידע זכריה, שבתוך בתיה שלו, עם פניה היפים שוכנת נשמה יהדית עגומה

ויםה... ויהבקנה ויאמר:

והוא יקום . . . עוד תראי, שיקום ויהי . . .

ויפה היה המערב בהתלקחו. והיה כמו בעולם אחר השתובבו נוראות, וערים וכפרים שולחו באשי לחוג באורים חג-ששון. ונגוהות הלולי-חמא נפוצו על פני כל האופק ויכתימו בדסיסי-דם את הנחל השוקטי אשר זחל ושמף אל המזרח הכחלחל־כהה, אשר פעטוני בית-התפלה הקתולי מצלצלים שם בהוך-פלא...

הרימה בתיה את עיניה למחם ותאמר:

- זכריה! רואה אתה?
  - הביש זכריה וענה:
    - --כן! יפה...

צחק זכריה והשיב:

שמעי־נא, בתיה! הנה צבעי־השמים הנפלאים האלה. מנגינותיך את ו"נביאי"— אני, — מעולם אחד הם באים. ושפה אחת הם מדברים ללבו של אדם.

ושמחה רכה אחזה את בתיה.

חלוקי אבנים קשנות זרקה אל הנחל והשתעשעה לראות את האבנים מקפצות פעמים אחדות על פני המים. הלוך וקפוץ, לפני רדתן תהומה. השפילה לשבת אצל החוף; צמתה צנחה ושכלה קצתה במים, והיא שחקה במים. בעבעה בהם, הזתה על פני זכריה. וצחוקה צלל ככסף.

אולם מן הערב ההוא היתה בתיה כבדת-רוח. רז נכבד נגלה לה, כי דבר גדול יפול עוד מעט וזכריה יראה לעיני כל העולם את "נביאו". והאנשים יקשרו כתרים לראשו ויענדוהו בזרי-פרחים באהבה ותשואות-חן.

כאשר נקבצו ובאו חברותיה אל חדרה, כולן צעירות, יפות ופורחות כמוה ולהן עיני-תפלת, עינים שחורות, אפורות או בהירות, ורקדו וצחקו ונגנו כפרחי-האביכ המזהידים על שדמות-ירק.—אז היתה בתיה מתהלכת ביניהן, קולעת את צמתה, ועל פניה זעה זיע קל מן הקל בת-צחוק כבת-אור רחנקה של השמש בערב-קיץ חם. בעיניה נשקף סוד ממעמקים, אשר בגלותה אותו ונדמו כולן, והצמחקו חרישית בבת-צחוק דקה, כמו מבעד לצעיף...

והיה כאשר התבוננה בתיה אל החיים ונפל עליה פחדם, כשומע ספור בדבר מחל-שדים פרוע, התהוללות-שנעון של הרוחות בליל-חורף, ובאה אז אל זכריה כנשמה ענורה — והוא יקחנה ויביאנה לפני הונביא" שלו ונרגעה בתיה ונוחמה ...

ראתה את פניו הזועמים, אשר צער ומכאובים האדיכו עליהם את מעניתם, את עיניו העמוקות, הנחבאות בסתר אשמורות שהורות והמאצילות על הפנים צל ענום כזה. והיה לה כמו שמעה:

- המלתי עליכם. הלכאים ורפי-כח! חושה לכם בלבכם, חושה לכם בראשכם. ואין אתם יודעים את אשר אתם עושים...

מאחורי בית־זכריה התנשא הר. על ההר עמדה חומה עתיקה וקודרה, כזכר שחזור וקודר לדורות שעברו ושקעו בתעלומה עמוקה. ההר כלו היה מכוסה עצים צפוסים; בצלליהם שכנו נשמות ימי-קדם, התנודדו על עפאיהם והתלחשו חרישית סודות, מדות... על ההר הזה היו זכריה ובתיה יושבים בין־הערבים, רואים את השמש בבואה, את הלילה ברדתו מן השמים על תבל ארצה. ואת העיר בהדליקה את אורותיה. ודמיונות כלהקות-צפרים היו מרחפות מעל לראשיהם ומנפנפות חרש בכנפיהם.

- האמנם. זכריה, לפני ארבע מאות שנה היו מביאים בחר הזה קרבנות= ארם ?- שאלה אותו פעם.

— אמנם, כן! והיום, לרגלי ההר הזה. הולך ונוצר ה.נביא'. התכיני ? אלה הם בני־האדם! הם שורפים קרבנות-אדם ובוראים נשמות של נכיאים. כלהבות תועות מבהיקות בחשכת-החיים נשמות-הנכיאים הנה והלום ומאירות על סביבותיהן... אל אנשים עלובי־גורל ושכוחי־יה. אל נבוכי־החיים ורפי־האמונה הם, הנכיאים, מביאים את אנשים עלובי־גורל ושכוחי־יה. אל נבוכי־החיים מעעל לערפלים... ובני-האדם שוכחים האש, אשר נצלו מן השמש הרמה ההיא אשר ממעל לערפלים... ובני-האדם שוכחים את שנאתם. את צערם וחרונם, ובלבותיהם הולך תמס איזה דבר קפא ונקשה, וחם ואור להם ...

עננים ככדים ושחורים החלו לרדת על אדמתנו האכלה...

מתוך האדמה, מקברי־קדומים, צמחה ועלתה משממת-פראים קדומה...

את דברי אלהים מן הלב הצמיתו, את האדם שכחו...

זכריה ראה אגרופי-רצח, כגליבים, נוהרים אל עמו ; נוהרים אליו בעינים מוצפי-דם... צללים שחורים התחילו יורדים על אדמתנו האבלה...

ואלהים לא שלח את הברכה בעבודתו. ובצהרים, אך דרכה בתיה על מפתן חדר עבודתו וצרור תוי־הנגינה תחת זרועה, היה מסב אליה את ראשו ושואל בעצב:
——מה נשמט ?

והיא—חרדת=אלהים בעיניה הגדולות. מספרת היא לו על שריפת=כפרים, על חורבן-ערים. אנשים קמים והולכים במנוחה אל ירכתי-ביתם, לוקחים משם את קרדומם, כופפים את עצמם ומוציאים גרזן מתחת לספסל, בוחנים ורואים, אם הוא חד כל צרכו, תוחבים אותו מאחורי חגורתם, ובמנוחה ובשלוה הם הולכים... הם הולכים לבצע את מעשיהם, לחוג בקרדומיהם ובנרזניהם את חגם האדום והגורא... ועמה, עמה הדל והחלש... אל-אלהים! מה יהיה לעמה המרפד רחומות קריה=בחלליו לככוד החג האדום, המקשמ את הבתים בדמו החם!

חרדת־אלהים נשקפה ורעדה מתוך עיני-בתיה ... לבן -פנים היה זכריה קופץ ממקומו ורץ אנה ואנה בחדר ... בצער וכיגון היתה בתיה מרימה עיניה אל ה"נביא", אל פניו הרכים והמקוממים, שמופי אור־האדבה הנוזל מעיניו הנוגות...

- יקר בעיניה כמו כל רגע היה יקר בעיניה "היתה נושה בו, כמו כל רגע היה יקר בעיניה למען לא יאחר ה, נביא" להגלות.
- בתיה !... בתיה הקשנה שלי! אנשים רגמו את הנביאים באבנים: קרעו את בשרם מעליהם... היחומו על הבד שלי? הישאו לו את עוון העינים הבוערות עליו?...
- אל בנא תחשוב ככה על האדם! הלא חושך לו... מבין אתה: הלא חושך לו. ופעם אחת, כאשר באה אליו בתיה. לא הכירה עוד את פני ה.נביא": מתחת לעיניו מצאה שני קמטים, אשר בתוכם שכן צל שנאה עמוקה, שנאה המפילה קרה על נסש האדם...
  - זכריה! מה עשית? מה היה ל נביאה"?...
- ל.נביאי' היה מה שיש לכל אחד מאתנו באמרו ללכת אל בני-אדם, לדבר אל בני-אדם. עליו לחשול את אהבתו בתוך הלהבה הקשנה. הכחלחלה והכהה של שנאה. השנאה אל החיה אשר בהם. אל תכבה בהם הלהבה הכחלחלה לעולם!...

זכריה לא ראה ברכה בעבודתו.

יום תמים היה רץ כמשוגע ברחובות, מבים אל הצללים השחורים מרחוק יבואו. כאורחים אבלים ודוממים... שעות ארוכות היה יושב על ההר ומבים לממה אל הנחל המתפתל שם בברק־מתכת. כה שוקם וקר. וחשב:

-- מה היה לבני-האדם ?

כשלהמו שולי-הרקיע באש-השקיעה, דמה לשמוע מאיזה מקום תרועת החג האדום. השולה אל שמי-אדוני גגוהות אש ודם; דמה לשמוע מתוך הרקיע צוחות ואנקות, וידים פשומות. רועדות, אחוזות-שבץ, משתלבות ומסתכסכות שם...

ואימה נפלה עליו.

דמה פתאום, שהשמים, המבע, המבע המוב, היפה, הרחום והחנון, לוענים לו, לאדם, לוענים לעג רע, גא וזר... זרים הם השמים, זר הוא המבע, ואנשים, כחיות מזרפות, תועים ומחפשים, מחפשים במרחקים הזרים...

בתיה הקמנה והמסכנה! מה מחפשת היא, מה מוצאת היא בשמי-אדוני היפים. הגוצצים והמשתקפים בנהרי דמי עמה היקר?... בתיה המסכנה! נדמה לו, כי נשארה עזובה וגלמודה מבלי דעת זאת...

באחר הערבים בא זכריה אל בית=קהוה ומצא שם אנשים רבים. ואיזו דממה שלמה בביתי כמו לחש מי באזני האנשים סוד נורא?—וידמו... בפנים נבהלים ונסערים ישבו והקשיבו. אחר מהם קרא על החג האדום. אשר חגגו באיזה מקום.

...אוֹ-וֹ-וֹ-וֹ... אוֹ-וֹ-וֹ-וֹ-... נשמע פחאום בדממת בית־הקהוה.

באגרוסים קסוצים ומורמים למעלה עבר זכריה את האולם במרוצה כמשונע.

שורות שורות בשניו ברוצו ברחובות כמו בין שתי שורות

אנשים מזוינים בקרדומות וכסכינים.

במוחו יצאו מחשבות מאליפות במחול-שדים. השתלבו והתאחדו. התפרדו ונתפגרו חליפות:

עלה על ההר שלו. חבק בידיו את החומה העתיקה והשחורה. לחץ אלוה את גופו המפרפר במכאוביו, לחץ אליה את פניו הקודחים. ונפשו שוְעה:

אלהי! לפני ארבע מאות שנים היו שורפים במקום הזה בני־אדם קכבנות לאלילים... ועתה... ועתה... אלהי!... דם... עוד פעם דם... דם ודם לעולמי-עולמים.. תהום נוראה, אשר ליל-נצח שוכן בה, פערה לפניו את פיה. ושמש גדולה, זורחת וצוהלת, שהאירה על ראשו כל ימי-חייו, כמו נותקה מאיזה מקום והתגלבלה למטה. אל תהום ליל-הנצחים, התגלגל וצלצל; נפלה, התפוצצה וכבתה. ושמשמקי ליל-התהום פרץ צחוק-שדים נורא...

שקר! שקר!..."—צעקו שרים מתהום-הלילה וצחקו... אוי, בתיה! בתיה הקמנה והמסכנה! בתיה העזוכה, הגלמורה, המרומה ....

במחו בערו מוקדי שאול. בלבו הלכה וצמחה צנפת תולעים שהורות, עד למחנק. רגעים היה מדוכא, כושל, נכנע ונרמס, כתולעת: הזאת, אשר רמסו את חצי=גופה וחציו השני, הדבק בדמו אל הרצפה מתהסה בציריו וחבליו... רגעים זעק כארי, עם: אשי-הצח בוורידיו ועורקיו. ולא על אדם תנחת אז סמתו על האנושיות כולה... הה מי יתן: הצואב את המקום החולה ביותר, הדואב והאנוש ביותר אשר בנוף איום ולא־נראה זה של האנושיות!... הה מי יתן ומצאו וירה בו חקירעל!...

בא אל חדר-עבורתו. בפיקדברכים הלך: הלוך ונשש עד שנראה לו מרחוק הבד הגדול של הגביא — ועשר. כחולה צנח על הדברי אשר נקרה לידו ראשונה. חושה.

רק דרך חלון־הספון זלף אור־ירח כחול. כרצועה חורה ורחבה נזל האור הכחלחל, התמתח לרוחב החדר באלכסון, הנסיף בנונה פוססורי זיזים בלישות, זויות וצלעית של דברים מוזרים. חודה של מאכלת פרסית, שהיתה תלויה על הקיר. הבהיקה כשביב-אש... האור הבחלחל שכן גם על חזהו המגולה של הינביא"—והיה כחזהרמת, נגע בשולי אדרתו—והבהיקו כתכריכים... על ראש הינביא" רבץ הלילה.

זכריה הצמיד את עיניו, עינים חדלות־תנועה, אל התמונה אשר לפניו. מבשיו הקודחים והמחודדים ככידונים בתקו את פעשה־הצללים ובקשו להאחז בקוי-הפסם. קוה זכריה לראות על פני הבדי מבעד לצללים את נשמתו, את נשמתו שלו, אשר בימים האחרונים היתה לו כה זרה. כה מלאתי־מוד. רצה להתבונן אל נשמתו מרחוק, לפלשי בה, לבחנה, להתיר בה את הפקעת השחורה ההיא ...

יושב הוא ומבים אל התמונה. איזה צל רעד, זע על פניה . . . השפה העליונה התעקמה... כן, התעקמה! דומה, כאילו הפה מצמחק. בת-צחוק לא-מובה של פה חםר-שנים... התחלחל זכריה: התמונה כולה זעה. נעה... מה זר הדבר! היה יכול להשבע. שנפרדה מעל הבד. הוא מאמין ואינו מאמין... לזוז ממקומו אינו רוצה אינו יכול. רק עיניו קפאו, כמו מסמרים נתקעו בהן. לבו דפק, הלם בחזקה... אבל, כן! היא נעה, התמונה הזאת!... זכריה פרש ידיו מפחד, מאין יכולת לזיז ממקומו: הנה הוא מתקרב בצעדים בלתי-נשמעים, דרך היריעה הכספספת של אור- הירח. כולו חור, שקוף, ורק פניו לומים חשכה כמו בסודר שחור ושקוף...

רגע עמדו שניהם זה מול זה. זכריה כולו רוער. מכקש בידיו משען להאחז בו.
וה וא עם בתדהצחוק הבלתי-מובה, הנראית ואינה נראית, מסביב לפה חסר=השנים ...

- למה נבהלת ?—שאל פתאום הנכיא כאשם על אשר החריד את מנוחת

קולו היה חסר־צבע, כיוצא מתוך ערפל עבה. אך יש אשר פעם כהד צעדים בבית-תפלה ריק...

- לא ידעתי... חשבתי... תסלח לי, אבל... לא חשבתי. שאתה חי... צחוק זקן, קלוש ורסוק, יצא מתוך החשכה.
  - ? נביא. אשר כבר מת. בקשת, איפוא, להחיות
    - לא... אכל... אני.. אנחנו הציירים...

"זְקְןְ מוזר". חשב זכריה בלבו אחרי אשר סר פחדו ממנו: "מה זר הוא הדבר, שאני תארתיו לי כולו אחר... ובכל זאת איכה ירד מעל הבד? נפלאת הוא בעיני"...
—כמה תקח בעדי ?—שאל פתאום הזקן.

- --- סליחתך אני מבקש... אבל אין אני מבין...
- למה אינך מבין? אם עוד לא מכרתני מכור תמכרני... כמה תקח במחירי ? זכריה לא ידע, אם שאלה זו היא כגערת-תוכחה או לא: זכר בספור הדברים,

אשר קרו לפני אלפים שנה בגת-שמנים...

אבל הזקן לא כעם. ובשוב־לבו הוסיף לשאול:

- אני מקוה. שיקנני מידך איש, אשר כסף רב לו. אצל איש כזה לא אהיה נלמוד ושומם. בסביבתי יהיו אנשים ונשים זקנים. מלכים ורוזנים וגדולי-עם בתוֹךְ מסגרות-זהב יקרות. בלילות אוכל לבלות עמהם שעה קלה בשיחת-רעים נעימה...
  - לא התאפק זכריה ואמר חרש ובלב שבור:
    - ואני תארתיה ליי אדוני, אחר...
  - "על מה אתה מתעצב? העל שגיאתה צר לה בני
    - -לא, ענה זכריה בכאב

#### והזקן הוסיף:

- --- החשבת, שאני מצווה לחשות? להכים מעל הכד שלך ולחשות?...
- לא. לא! קרא זכריה נרגז: אבל... בני־אדם כצאן למכח יובלו... החיה אשר באדם חוגנת את חגה, מנצחת...
- כן היא דרך=העולם. ואתה מה חשבת ? היכולה להיות אחרת ? מה שהיה הוא שיהיה. כבר הגיע הזמן להתרגל...

רגש מר של רוגז, כמעם של משממה. החל לגשת אל לבו של זכריה.

- אין זאת כי אם אתה לועג לי, או כי...
  - או בי?

זכריה אמר בלבו: יאו כי נסתתרה בינתך מרוב זקנה" -- והחדיש.

- לא, בני! אמת ונכון אשר אני דובר אליך...
- אבל היו ימים, אשר אחרת היתה בפיך, אשר לשונך היתה כחרב חדה ליסר...
  - הי, הי, הי, שומה קמן שלי! הי, הי, הי.

צחוק של זקן חסר-שנים, מתוך לחה מחלחלת בגרון, כמעם שם לו מחנק.

- אזי אז נשאתי את אמרותי, כן... אז נחוץ היה הדבר...
  - ועתה 🗣 —
- אז לא יכלה האנושיות לעשוק, לגזול, לחמום, לרצוח נפש בלעדי דברי=הנביא...
  אז, כאשר עיפה נפשם להורגים ושובע-השמחות היה להם למועקה. היו דברי הנביא
  משיבים את רוחם... וככל אשר הרבו דברי לדקור את לבם כמדקרות=חרב, ליסר את
  נפשם הנהלאה בעקרבי=אש. כן הרבו לנות מסבל חייהם עקובי-הדם. התבין, בן=אדם?
  האם לא ראית, האם לא שמעת: בני-מלכים ורוזני=ארץ מענים את נפשם, השבעה
  תפנוקים, עוובים את משכיות=החמדה ואת ממות=השן והולכים אל מחלות=עפר ואל מערותמדבר לסגף את גופם העיף מרוך ומהתעדן... העושקים עשקו והנביאים נבאו. כ—כה!.
  הימים ההם כבר עברו! ואנחנו ככלי אין חפץ בו הננו... והיה אם ירוה אדם דם והשובע
  ישים מחנק לנפשו—והלך וקנה בעד אגורת-נחושת את דברי הכתובים בספר או את
  תמונתי, אשר יתלה על קיר-חדרו, והתיחד עמהם רגע אחד. והכה באגרופו על חזהו, והוריד

אגלי-דמע אחדים, ושב ורפא לו. עד שוב אליו שנית הצמאון לדם...

אבל לא! אבל לא! אבל לא!...-קרא זכריה.

אגרופיו הקפוצים רעדו מול פני הדובר בו... כל נופו רעד. בכח לא-אנוש עצר ברוחו מהתנפל על הזקן.

- היו! ולא חדלו מכני-אדם הצמאים לדבר אדוני, המכקשים אותו בכל לב... אשר נפשם היו! ולא חדלו מכני-אדם הצמאים לדבר אדוני, המכקשים אותו בכל לב... אשר נפשם פצועה ולכם זב דם על האנושיות האובדת תהו לא-דרך...
- אָה, אתה מדבר. אם איני שועה. בבעלי-המום ההם... כן כן, עוד לא תמו אלה, אשר דרך החיים נסתרה מהם... החלכאים! כפיר בלי מלתעות, פרס בלי צפרנים ידרשו אף הם משפט וצדק... אולם הלא אז יחדלו מהיות כפיר ופרס... והאדם, בני, יהיה תמיד אדם...
- זכריה רער כולו; חמתו חלחלה בנרונו וחפץ עז היה לו לאחוז בצוארי הזקן הזה וללחוץ וללחוץ בכל כה...

אם כן, אם כן.—קרא בקול צרוד ובנשימה מרוסקה.—אתם, הנביאים, הנכם דרושים לאנושיות הממאה כגרזן לרוצח...

או כתמונתך למנהיג-המדינה או לנותן כנשך, אשר יקנה אותה במימב-.... כספו לפאר בה את חדר-משכיתו...

. . . ₹ ככה -

מפי זכריה פרצה נאקת-מות כאנקת שור שחומ. לעיניו נצנצה המאכלת הפרסית אשר על הקיר—וכיגע היתה בידו — — — — — — — — — —

חושה • • •

\* \*

למתרת היום ההוא, כאשר באה בתיה אל זכריה. חורת ונבהלה, לספר לו ממעלולי בני-האדם, לא מצאה אותו בחדר-העבודה. על העמוד היו תלויות סחבות הבד החתוך...

צעקת־לא-אנוש פרצה מפיה:

הוי הנביא ! . . . ה נביא . . . הנביא איננו . . .



# לְשְׁאֵלוֹת הַיַּהְרוּת הַפּוֹדֶרְנִית. (סוף \*)

מאת

## ר"ר יחזקאל תגר.

מנקודת-מכפו של ד"ר קלאצקין על מהות-היהדות מתחייב חיוב הגיוני. שהיהדות בתור אידיאולוגיה לא רק שאינה מביאה לידי שמיעה. אלא יכולה להיות, למרות שאיפתה האוניווירסאלית. יסוד יבסיס לקיומו של קברץ לאומי. איזה יסוד יש. איפוא. להחלפתו העיקרית. שהגלות עתידה לכלות מן העולם לאחר שבפלה היהדות המעשית?

ההנחה, שממנה הוא נוזר מסקנה זוי היא שאך צורות הן לאומיות ולא תכנים. חכנים הם לא-לאומיים על פי מהוחם (עמ' 25. ועוד). צורות-חיינו הלאומיות בגלות היו צורות-הדת, שהיו לנו כעין מדינה מפולפלת. מכאן יוצא בעצם, שחורבגן של צורות אלו הוא הוא חורבן-חיינו הלאומיים. החיים על יהדות=הרוח הם חיי כנסיה רוחנית, אבל לא חיי-אומה. וכך, אמנם, אומר המחבר: "בגלות בשול צורות-הדת הוא כליון גמור של צורותינו הלאומיות". מנחמי-עמל הם האומרים: •ה גוף כלה והנשמה קיימת". נחמה זו היא משפט מות ליהדות הגלותית. הגיף -- זוהי הצורה הלאומית, הקונקריטום הלאומי" (עם' 50 — 51). אם כן, חורבן הדת המעשית אינה עתידה לכאורה לגרור אחריה את כליוננו הלאומי, אלא ה'א היא כליוננו הלאומי. היהדות המערבית. שהיא חיה על דת-הרוח ומתכחשות לעתיד ארצי-לשוני, כבר עברה מן העולם בתור הויה לאומית. וכשתגיע כל היהדות למצב כזה תחדל מלהיות הויה לאומית; ואפילו אם תתקיים לעולם בצורה כזוי יהיה לנו רשות לומרי שהאומה העברית כבר עברה מן העולם. אלמלי בקש המחבר להוכיח רבר זה, אי־אפשר היה להשיב על דבריו כלום. שהרי סותיסות שאלה זו היא שאלתי ה ה גדר ה כלבד: מי שהגדיר את לאוטיותנו בנלות על-ידי צורות-חיינו הדתיות רשאי לופר, שעם בפולן של אלו לאומיותנו בפלה. אבל המחבר חושב, שיש בדבריו כדי לפתור שאלה א ח ר ח . שאינה שאלת-הגדרה. אלא שאלת-קיום, והיא: אם יכולה היהדות בצורה כזוי שלבשה במערב, להתקיים בעתיד. סיף-סוף כוונתה של השאלה: אם יכולה יהדות בתור כנסיה דתית להתקיים, או עתידה היהדות להבלע בנויים לגמרה. המחבר כא לדון לכאורה בשאלה זו ולהוכיח את האפשרות ואת הכרח "השמיעה הגמורה" של היהדות (עם' 30). הוא חולק על האמונה, שנעשתה "עיקר בל ימופ" של התורה הציונית, ששמיעה גמורה של היהודים אינה אפשרית. ומכיון שכשאלה זו פתח המחבר את פרסו על שאלת-הקיום של היהרות המוררנית. נראהי שהוא חושב את תשובתו השלילית לתשובה שלילית גם על שאלה זו. וגם מכלל דבריו בעמודים 46 —45 משמעי שהוא שולל מן היהדות בעתיד גם את הקיום בתור כנסיה דתית כזו של יהודי-המערב. שאם דבר זה לא הוכית —לא הוכיח כלום. אולם מסקנה כזו אינה מתחייבת כלל וכלל מן ההנחה, שממנה היא גוזרה. כלומר מן ההנחה. שכנסת ישראל

<sup>\*)</sup> עיין ה.שלח", הכרך הנוכחי, הוברת בי (למעלה: עמי 180–187).

בתקיימה בגלות בתור אומה רקבוכות הדת המעשית. היהדות הדתית, משעים וחוזר ומשעים המחבר, היתה יהדות של חוקים וסייגים; היא יצרה לנו מרינה בתיך מדינה; הספיקה לנו סורונאט של חיים לאימיים נורמאליים, וכו' וכו'. בשביל זה היו חיינו בגלות חיים לאומיים. משבמלו אלה-בטלו חיינו הלאומיים. טוב. נניח. אבל כלים מכאן ראיה, שכנסיה, שתחזיק ביהדות בתור תורה דתית-מוסרית, השונה כל-כך כלדעת המחבר) מתורתן של אומות-העולם לא תוכל להתקיים להבא ולהבדל על-ידי תורה זו משאר האומות? יהדות זו שואפתי אמנםי ליעשות נחלת האנושיות ולכשתעשה כך יחדלו נושאיה להיות קכוץ מיוחד. אכל עד שתנצח – מפני-מה לא יוכלו נושאיה להתקיים ביחודם ? – הלא ראינו א ו מ ו ת, שאחדותן התרבותית קדומה וראשונית, ואף=על־פי-כן הן נפרדות לדתות וכתות. אם כן השותפות של התרבות הלאומית אף כשהיא קרומה וראשונית, אינה עוקרת את הפירוד הדתי- ובמה גדול כחה של שותפות-תרבות לא-קדומה ולא־ראשונית לעקור מחיצות דת? — אולי יש ראיה לדבר, שהכנסיה הרתית היהודית לא תתקיים, אבל המחבר לא הביא ראיה כזו. ההנחה, שרק יהדות־של-מצוות היא יהדות לאומית ושרק היא יכלה לקיים את האום ה, אינה מחייבתי שחורבנה של יהדות זו יגרום לכליון של כנסיה הדתית. פה ושם גראה כאילו המחבר עצמו מודה באפשרות-קיומה של כנסיה יהודית דתית (אפשר שדבר זה רצינו לומר בעמורים 34–32). אבל הודאה זו אינה מונעת אותו מלחשובי שעלה בידו להוכיח את הכרח הכליון הגמור של כנסת-ישראל בגלות.

עירוב-פרשיות זה אפשר שהוא מתכאר ביאור פסיכולוגי על ידי יחוסו השלילי של המחבר לכנסיה הדתית. ההוכחה, שכנסת=ישראל הולכת ומאבדת את אפיה הלאומי ומתכווצת בד' אמות של דת צנועה, נראית בעיניו כהוכחה, שכנסת־ישראל הולכת לקראת הכליון. בסך-הכל, שהוא עושה בעמורים 62-63 מרבריו בשאלת קיום היהדות. עובר המחבר בלי משים משאלת-הקיום להערכת היהדות הדתית-הרוחנית יהדות זו שבמערב -- אומר הוא -- אינה ראויה לשמה. שם זה. שנתרוקן מתכנו, דוא חירוף וגדוף כלפי היהדות. הערכה זו תלויה, כמובן, נמעמים סיבייקמיבים. גם על היהדות הדתית-המעשית אפשר ללמוד קטיגוריה גדולה וגם על זכות-קיומה אפשר לערער, כמובן, מנקודת-מבמו של בלתיימאמין. לעומת זה מי שחושב את דעות היהדות, יהדותיהרוח, לאמתות נצחיות ורואה בהן את התוכן העיקרי של החיים, כגין הרמאן כהן וסיעתו, יעריך חיי=כנסיה מחזיקה ביהדות זו, כל זמן שדעותיה לא נצכו, כערך נעלה, שאדם חייב להלחם בערו בכל נפשו ובכל מאורו. איזוהי ההערכה "הגכונה" ? - בשאלה זו איני יכול להכריע. אבל רוצה אני להעיר, שבין ההערכה ובין שאלת-הקיום צריך להבחין. שאלת=הקיום פירושה: מה יהיה גורלו של הקבוץ היהודי החי בזמן הזה? – אפשרות אחת היא. שיכלה לגמרו; אפשרות שניה היא. שיהפך כולו או קצתו לכנסיה דתית; אפשרות שלישית היא, שיקום כולו או קצתו לתחיה לאומית. התגשמות כל אחת מן האפשרויות האלה תלויה בסכום הכחות הפועלים בקבוץ היהודי והעתידים לקבוע דמות לחיי אישיו בעתיד. אולם ההערכה השלילית, שהלאומיים מעריכים את הכנסיה הדתית. אינה מוכיחה. שרוב העם לא יתן פתרון זה דוקא לשאלת חייו בעתיד. ומכיון שהמחבר לא הביא ראיה, שהכנסיה הדתית היהודים אינה יכולה ואינה עתידה להתקיים, — כלום עלה בידו להוכיח, ששאלת-היהודים עתידה להפתר בגלות על-ידי הטמיעה ? וכלום הזיז ממקומו את העיקר הגדול של הציוניות.

שאותו בקש לעקור?

ההערכה השלילית של הגלוח, שהיא הצורה הרגילה של שלילת-הגלוח. היא בכלל מומנט פסיכולוגי חשוב במאמריו ובספרו של ד"ד קלאצקין אף-על-פי שאין היא לכאורה חוליה הגיונית בשלשלת-הדעיונות העיקרית המוצעת כאן. המחבר בא בעיקר הדבר לבסם את התנועה הלאומית על סכנת הממיעה זהכליון הלאומי, הצפוי לנו בגלות: הממיעה בגלות הכרחית היא (בין שהיא רצויה בין שאינה רצויה); הדרך היחידה להצלת-האומה היא ארץ-ישראל; אם כן, צריך להשמיע על הסכנה ולעורר ליציאה כן הגלות. אולם המחבר חושב גם את ההערכה השלילית של הגלות, כלומר, את הדעה שהגלות אינה ראויה שתתקיים ולאחד מיסודות התנועה הלאומית (עיין עמ' 124 ואילך). וכנראה, חושב הוא, שגם התפשמותה של הכרה זו בעם עשויה להביא ברכה לתנועה הלאומית. על השקפה זו רוצה אני לעמוד כאן.

ההערכה השלילית של הגלות, ההכרה, שהגלות היא רעי שצריך להגאל ממנוי היא בעצם הדבר יסודה של התנועה הציונית. הערכת הגלות של המחבר היא, אמנם, יותר קיצונית: הוא מגזים על לקויי הגלות החדשה, שלאחר חורבן -הדחי ומעלים עיניד מלקויי -הגלות בכלל, גם של זו שלפני חודבן -הדת. אבל סוף -סוף בקלקלתה של הגלות, החדשה והישנהי מודה כל ציוני. לא נחלקו המחייבים על השוללים במחנה -ה ציוני ים אלא בנוגע למסקנה, שאלה ואלה מוציאים מהערכתם השלילית. המחייבים אומרים, שהגלות היא פגע רע, אבל צריך להשלים עמה עד כמה שהיא הכרח ולבקש דרכים לתקנתה. לא את הנלות הב מחייבים בעצםי אלא את היהדות —גם כשהיא בגלות. והשוללים הקיצוניים אומרים: בגלות לא כדאי להיות יהודי. או גאולה או ממיעה. הגלות בזמן הזה יש לה עוד זכות קים רק עד כמה שהיא מקרבת אותנו אל הקץ. יהדותם של אלה היא יהדות דות - הקץ. — איזו משתי ההערכות הללו היא ה"נכונה"? בשאלה זו לא אדון כלל. כבר אמרתי, שההערכה תלויה במעמים סובייקטים. הכל תלוי במהה מה קשה בעיני היהודי יותר: צער הממיעה או צער -הגלות. יהודי שיהדותו (תהיה מה שתהיה) יקרה בעיניו כל -כך. עד שהוא מוכן להיות דבק בה בכל תנאים שהם, יאמר: מובה יהדות גלותית מממיעה. יהודי, שיהדותו אינה יקרה בעיניו במדה כזו. יאמר: מיבה ממינה מיהדות גלותית. השאלה שאני רוצה לדון בה, היא: איזו דעה יאמר: מיבה ממינה הלאומית?

ההערכה "מובה ממיעה מיהדות גלותית" היא המניע המוכר או הבלתי-מוכר. שמביא תמיד לידי גמר-ממיעה. כל יהודי, שעוב את המחנה. בעל-כרקף עכר דרגה זג. משְּשָׁקְל יהודי את "יהדותו", ונגד צער-הגלות ומצאה חסרה —הוא מחלים לצאת. שהרי אנו דנים באין ברירה: כשהיהודי מוכרח הכרח אובייקטיבי להשאר בגלות, זאת אומרת, כשצער-הגאולה קשה מצער-הגלות. במקרה וה מסקנת-הממיעה היא המסקנה הישרה מן ההערכה הנזכרת. התפשטות הממיעה נמצאת בערך מהופך להחלטיותה של תביעת־היהדות. כל מה שהצווי יהיה יהודי" נעשה פחות מוחלם. כל שהוא נעשה יותר מותנה, כח היהרות הולך ותש, כח הממיעה הולך וחזק. זוהי בדרך כלל חולשתה של היהדות הלאומית לעומת היהדות הדתית וזוהי בפרט חולשתה של יהדות-הקץ, היהדות-על-הממע, כדעת-חמהבר —יעבור רוב זה, כשתניע שעתו להממר מן העולם, דרך המערכה השלילית של הגלות.

נגיח. איפוא, שהערכה זו היא ה.נכונה': אמנם, "לא כדאי" להיות יהודי בגלות. אבל בשעה שאנו דנים בתנועה הלאומית ומובתה אנו מוכרחים לומר: כל מה שימעמו בעלי הערכה כאלו בישראל יותר מוב לתנועה הלאומית. יהודים, שרוצים להיות יהודים בכל התנאים שבעולם, עשויים הם לחוש ביותר במצוקת=הגלות ולהם יש צורך אמתי, מיחלם, בגאולה: הם יכולים לשאת ולסבול כל תהפוכות=הזמן ולהם יש תקוה להגיע בזמן מן הזמנים, בשעת=רצון, ל"חוף המקווה". ולהפך: היהודים, שהם יהודים=על= תנאי, הם משענת קנה רצוץ לתנועה הלאומית. קשה צער=הגאולה כקריעת ים=סוף, זלפיכך, הדרך המבעית ליהודי על-תנאי היא דרך־הממיעה. ההערכה החיובית, ה-כוזבה'. של הגלות היא, איפוא, אחד מאותם ה"שקרים המועילים" הידועים בביולוגיה, שהם מכשירים את האדם ביותר להשגת־תכליתי.

דרך השלילה הקיצונית מביאה אל הממיעה גם בשעה שהיא מדבית בשם התנועה הלאומית, גם כשהיא לובשת צורה של יהדות-הקץ ועושה, כביכול. "הכנות לדרך". זכרו־נא: מחייבי־הגלות הציוניים אינם מלמדים זכות על הגלות. אינם חושבים אותה למצב נורמאלי ואינם נכספים להשאר בה. הם מוענים בשם ההכרח שבגלות. בשם הכחות האובייקטיביים המעכבים את הנאולה (השוה, למשל, מאמרו של אחד העם: "שלילת-הגלות"י על פרשת-דרכים חלק ד׳). יהיו כחות אלה מה שיהיו ההכרה, שלא כדאי להיות יהודי בגלות, אינה מבמלת כשהיא לעצמה אף אחד מהם. היא אינה משנה כלום במצבו הכלכלי והמדיני של הכלל או של הפרש. אם כן, פעולותיהם הממשיות של הלאומים-על-תנאי יהיו תוצאות של שני כחות אלה: הסבות האובייקטיכיות, המשהות את היהודי בגלות, מצד אחד, והיהדות העומדת על תנאי־הקץ, מצד שני. יהודי לאומי הנשאר בגלות וחושב, שילא כדאי" להיות יהודי בגלות, -- מה ערכו הלאומי? לבניה לאומית בגלות לא יצלח. לתחיה לאומית של הגלות אינו שואף. בגלות הוא בעל-ברחו אופורטוניסטן. לארץ־ישראל אינו עולה .לפי שעה", מחמת אותן דסבות, שמחמתן שאר אָחיו אינם עולם. לאומי כזה מה יעשה ? יתכונן ל-דרך": יוותר וויתור חגיגי על זכויות ידועות בגלות (שאין איש נותן לו מטילא). ידבר ז'ארגונית, ישחרל להחזיק כמנהגים ירועים וכיוצא בזה. בקצור - יחיה ווחיי= גבורה" ברוח הפרוגראַמה של המחבר (עם' 147 ואילך). יצוייר, אמנם, שגם בין יהודי-הקץ האלה, החיים חיי-גבורה" בגלות, ימצאו אנשים, שיעלו משום איזו סבה לארץ. אבל האופורפוניסטום הכרוך בהשקפתם על היהדות והגלות הוא, כשהוא לעצמו. גורם מרבה ממיעה. שהם בעצמם לא ינצלו מהשפעתו. ואם יעלו לארץ-ישראל. יעשו זאת בכל אופן לא מפני הכרתם, שלא כדאי להיות יהודי בגלותי אלא בכח אותן הסבית המניעות את שאר היהודים, את היהודים המוחלשים, לצאת מן הגולה בשעת-הכושר. ההכרה, שלא כראי להיות יהודי בגלות, אינה אלא מומנם שלילי ובה מתגלית רק התרופפות הקשר שבין יהורי וכין יהדותו. היא מעידה על"בעליה, שאין בכחו להיות דבק ביהדות בתנאים בלתי-נורמאַליים כתנאי־הגלות. היא אומרת שבעליה אינו מרחיק את רעיון הממיעה לגמרו. ואולם התרופפות זו של הקשר המוחלמ עם היהדות מקרבת את היהודי, אמנסי אל ה.קץ'. אבל אינה מקרבת אותו אל הגאולה ואינה מחזקת בו את בצון הנאולה. אם גם נסבים. שהבשחון באפשרות קיום-הגלות, הבשחון ב"נצח-ישראל". הוא מקיר של אופורשיניסמוס בלפי הגאולה ושהריסת בפחון זה הוא גורם מעורר לגאולה. איז הדין כך בגוגע ל הערכה חיובית של הגלות. הערכה זו כשהיא לעצמה,

שפירושה: יהדות בלא תנאי, אינה גוררת אחריה אופורטוניסמום כלפי הגאולה. ולא עוד, אלא שאף ההכרה בסכנת המשיעה, שבה תולה המחבר את תקות-הציוניות. עשויה לפעול על יהודי בלא תנאי. שהוא מרחיק את הממיעה. בכל אופן יותר משהיא עשויה לפעול על יהודי-הקץ, הרואה גם בממיעה מין גאולה". לא ההחלמיות שביהדות משהה יהודי בגלות. ההחלפיות שביהדות אינה אומרת, שקיום היהדות בגלות הוא נורמאַליי ואינה עוקרת את צורך-הגאולה. יש בה חזוק ליהדות ואין בה חזיק לגלות. ולפיכך אין .חיוב-הגלות' של ציוני בעל יהדות מוחלמת - כשהוא מובן כהלכה וויתור על הגאולה. הגאולה, גאולת כל בני-העם או לפחות, גאולת-האוטה בחור קבוץ תרבותי. היא גם לו. יותר נכון: ביחוד לו. אידיאל, אידיאל אחרון, שגם הוא מוחלם כמו שיהדותו מוחלפת. הוא כופף ראשו בפני הכרח=הגלות ומשתדל לתקן חייו במדה האפשרית בגלות ככל האמצעים שבידו: אינו נותן לה לרעות עד שתסתאב וגם אינו גוזר עליה גזרות, שאינה יכולה לעמוד ברן. אבל על תקיות=הגאולה אינו מותר. כמו שאינו מותר על יהדותו, ושואף הוא אליה תמיד. הוא אינו יכול להתיאש מן הגאולה, מפני שיהרותו המוחלפת דורשת אותה, מפני שיהדותו סובלת תמיד צער־הגלות. שאיפה תמידית ומוחלשת זו עישה את הגאולה לאיריאל. שאין צרוף הכחות המתנגדים לו בהווה יכול לבטלו. ולעומת זה, היהרות על תנאי, יהדות-הקץ, היא ראשית הוויתור הלאומי. כי מי יבטיח ללאומים ממין זה את ביאת-הגואל? מי יגלה את הקץ, שבו יהדותם תלויה? וכלום יש בלאומיים כאלה כח להמתין, להמתין דורות, שאין איש יודע להם מספר? אין איש יודע את הקץ ואוי לה ליהרות בגילוי הקץ. וזה כל החילוק שבין שוללי-הגלות ובין מחייבי-הגלות (מצד הערכת-הגלות), ש ה'ל ל ו עושים את הקץ תנאי ליהדות והללו עושים את היהדות. היהדות המוחלטת, תנאי ובסיס לגאולה. היהדות היא להם המצוה הראשונה והגאולה אינה אלא צורך-היהדות.

ההערכה השלילית הקיצונית של הגלות היא, איפוא, אחת מדרגות-הממיעה:
שלפעמים היא מביאה אליה בדרך קצרה ולפעמים בדרך ארוכה של "חיי-גבורה". היא
מחלשת את יהדות-הגלותי אבל אינה מגבירה את רצין-הגאולה. אדרבה, היא כובשת
דרך בפני הממיעה, שהרי היא פותחת לה פתח להתירה. כמובןי אם אדם חושבי ש"לא
כדאי" להיות יהודי בגלותי יכול הוא גם להרביץ תורתו ברבים, לתועלת האמת.
אבל אל נא ישעה לחשובי שאמת זו יש בה תועלת לתנועה הלאומית.

תקות הגאולה אין לה יסוד אחר מלכד היהדות". ואם יש עדיין בעולם יהדות בעלת כח מוחלמ, שאינה מקבלת שום תנאי,—אז, ורק אז, יש יסוד לתקות-הגאולה. זהו מוכנו של חיוב-הגלות הציוני, כמו שצריך להבינו.

על מה נשענת האמונה הציונית בתחית ארץ-ישראל? על אילו כחות מכחות:
המציאות היא בונה את תקותה? מנין לה הבטחין בהתנשטות האידיאל? השאלות הללו
הן שאלות בטלות. אומר המחבר. שאלת-הקיום של האומה עומדת על הפרק ויש דרך אחת
להצלתה כלום יש כאן מקום לשאלות על אורות יסוד התקוה והאמונה? (עם' 178).
ואמנם, שאלות אלו שאלות בטלות הן, אם כוונתן: על מה נשענת התקוה,
שמעשה-הגאולה יצליח בידי העם המתעורר להגאל? אם רצונן לומר: מנין לנו,
שמעשה-הגאולה לפעולות?

אבל יש לשאלת-החקוה עוד מובן אחר, וכמובן ההוא אינה שאלה בטלה כלל וכלל. מובן זה של- השאלה הוא: כלום יש יסוד לחשוב, משהנחנו את אמתות הקדמותיו של המחברי שמעבר העם מן המצב, שהוא נמצא בו עכשיו. אל מצב המצ'עה הגמורה יהיה מורגש על ידו כפרוצם של כליון ויהיה בו כדי לעורר איתי לפעולות שכנגד? או אולי מעבר זה הוא חמורה קלה במצב הנוכחי של העם, באופן שהעם לא ירגיש בו כלל צער-הכליון ולא יתעורר כלל להתנגד לו. השאלה במוכנה זה אינה שאלה בשלה. מפני שהיא אינה שואלת לתנאי־התגשמות של רצון־הגאולה, אלא מטלת ספק בעצם מציאותם של צורך הגאולה ותשוקת הגאולה בעם. בתשובה על שאלה זו תלויה השקפתנו על תשוקת-הגאולה, שהיא מצויה לפי מראית-העין. בחלק ירוע מן העם בזמן הזה: אם גראה אותו כמצב-רוח ארעי וחולף או כרצון, שיש לו שורש איתן בחיים. שהרי באסת זוהי התשובה העיקרית, שמשיב המחבר על שאלת-התקוה: הבטחון ב רצון העם; כמאמרו של ה רצל: "אם תרצו, אין זו אגדה". והרצון הפועל מאין ימצא 🗣 גזרת הכליון המוחלם, שנגזרה על דגלות אחר חורבן-הדתי היא תבראהו. כשיכיר העם בסכנת-האבדון הנשקפת לוו לא יסתפק עוד בגעגועים לארץ, כמו עד עכשיוו אלא יתעורר לפעולה ממשית. יסיד תקוחנו היא, איפוא, ההנחה, ש"אבדון", ",כליון" נשקף לאומה; שהרצון יתעורר על-ידי הכרת "סכנת-האבדון". אבל כלום יש לנו רשות לקרוא לפמיעתנו, יותר נכון: לגם ר שמיעתנו. "אבדון לאומי" ? כלום יש לחשוב את שמיעתנו לפרוצם ? מרובהדעמל ומרובה-צער, שיש בו כדי לזעזע מעמקי=עם

הויה לאומית. מגדיר המחברי היא הויה על יסוד שתוף ארץ ולשון. כליון לאומי הוא בהכרחי לפי הדרנה זו. בשול שתוף החיים על יסוד הארץ והלשון. כשסכנה נשקפת להויתה הארצית-הלשונות של אומה מבעי הדבר, שהיא מתעוררת להלחם בכל כחה נגד סכנה זו, נגד הכליון הלאומי האורב לה. סכנה לאומית במובן ז ה אינה נשקפת לנו. מארצנו גלינו ולשוננו שכחנו זה כבר. ואת כל הצער והימורים, שאומה סובלת כשהיא מאבדת את ארצה ולשונה, כבר סבלנו בעבר. מהיי איפואי ההויה הלאומית. העומדת בסכנה עכשיו ?-יודעים אנוי שהויתנו הלאומית בגולה עמרה על צורות הדת המעשית, ויודעים אנו גם-כן, שתקופתנו היא תקופה שלאחר חורכן הדה המעשית. אם כן הויתן הלאומית הממשית בכל צורותיה-החולוניות והדתיות-הרוסה ועומרת. עכשיו יש לנו רשות להקרא בשם אומה רק כזכות זכרון הארץ והלשון של העבר ובזכות התקיה לתחית הארץ והלשון בעתיר. יוצא, איפוא, שכליון הויתנו הלאומית בזמן הזה—בתור במול ישות לאומית חיובית - אינו אלא התרופפותו ובמולו של הקשר הרומאנטי שבינינו ובין הארץ שאינה בידינו והלשון שאינה חיה בפינו. יוצאי איפוא, שהאמונה בהתעוררות: של רצון-הגאולה. שהיא עלולה לבוא על-ידי הכרת הסכנה הלאוטית, רצונה לומר, כלי מליצות ביולוגיות: הסכנה, שהקשר הרומאַנטי שכין העם וכין הארץ והלשוף של העבר ינתק לגמרו עשויה להביא את העם לידי כך, שיחדל להסתפק בגעגועים רומאנטיים אל העבר, אלא יתעורר להחיות את הארץ והלשון של העבר ההוא. איך נאמין בדבר נפלא כזה ?

ואם נשים לב ל מ ק ו ר הקשר שבין עמנו ובין הארץ והלשון של העבר, יפלא הדבר בעינינו שבעתים. ארץ ולשון זה מיבן, שהן משפיעות על בני־אדם השפעה מבעית אך כשהללו חיים בהן ממשי אבל אומה. שאינה חיה בארצה ואינה מדברת בלשונה—האיך תהיה דבקה בהן והאיך תהיה רוצה בתחיתן ?—בעל־כרחך אתה אומר, שיש בחייה האיך תהיה דבקה בהן והאיך תהיה רוצה בתחיתן ?

בהווה איזה כח ריאלי, איזו ישות ממשית, שמחוכה יונקת הדבקות בארץ ובלשון של העבר, שהן עצמן אינן כחות ריאליים. מכיון שהאומה אינה חיה בהן כדרך שכל אומה חיה בארצה וכלשונה. והנה עד עכשיו היתה הדת, שבקדושתה נתקדשו הארץ והלשון. הכח הזה. עכשיו הדת הולכת ובשלה ועמה יחד יבש המקיר החי, שממנו נבעה דבקותו של העם בארץ וכלשון. אם כן, כדי שנאמין, שחורבן-הדת יביא לידי התגברות הרצון לשוב לארץ וללשון של העבר, אנו צריכים להאמין. שרצין זה יתגבר דוקא על ידי שיבש מקורו ובטל הכח, שנתן לו אחיזה ממשית בחיים. או אפשר נחשוב. שהעובדה עצמה, שכני־אדם חיו באיזו ארץ ודברו באיזו לשון בזמן מן הזמנים. דיה לקשר את בני-בניהם אחר אלפי שנים לארץ ההיא וללשון ההיא, עד שהסכנה, שמא יבמל קשר זה לגמרו, תכריח אותם לשוב אליהן? או אפשר נחשובי שיסוד מדינה בארץ-אבות. גם כשמדינה זו אינה באה לספק שום צורך חמרי או רוחני של הבנים, הוא כשהוא לעצמו אידיאל. שיכול להלהיב הרבה לבבות ולהביא הרבה בני-אדם לידי כך, שיקעקעו את כל חייהם לשם. הגשמתו של אידיאל זה? – אני מניח, אמנם. שימצאו מתי-מספר בעלי נפש רומאנשית. שיהיו קשורים כל־כך בארץ אכותיהם עד שירגישו בכשול הקשרי הזה צער של כליון לאומי; אכל שחלק פחות או יותר הגון מן האומה יתעורר לצאת מן הגלות לארץ-ישראל לא מפני קשי השעבור ולא מפני שהוא רוצה לנמוע שם סגולה תרביתית־רוחנית יקרה לו ב'הווה אלא רק מפני שאבותיו חיו בארץ=ישראל. זהו דמיון זר ורחוק. לא רק הכרח חיוני" אין כאן, כמו שאומר המחבר, אלא גם אפשרות רחוקה אין כאן. על-ידי חורבן־הדת פקעה הקדושה מעל הארץ והלשון. ומכיון שארץ ולשון אלו אינן כחות חולוניים. שפועלים בחיינו בכח עצמף ומכיון שלפי שעה אנו זקוקים להעלותן למדרגת .יש' על-פי .דין ראוי' כדי להעמיד את ההגדרה על מכונה. נמצאת הויתנו הלאומית כזמן הזה עומדת עוד על דבקות רומאנמית-בלבר. הכליון הלאומי שלנו בזמן הזה אינו. איפוא, במול הויה לאומית חיח ומושרשת בקרקע, אינה הריסת צורת-חיים קיימת ואמיצה. ככליון של כל עם. כליוננו הלאומי- הוא התנוונותו של רגש רומאנטי, הבא מכח-כחו של עבר מת. שסכנת כליון לאומי כ זה תעורר את העם לעבודת הגאולה – דבר כזה אין להעלות על הדעת.

וממוצא דברים אלה אנו יכולים לדון על ערך הגורם החיובי השני, שעלין מיסף המחבר את תקות-דציוניות, דגורם, שהוא קורא לו "אנושידכללי". גורם זה הוא הכיעור המיסרי שבמשיעה המשיעה ראשיתה עבדות (לא תמיד, כמובן; פעמים שהוא באחי בתור מסקנה ישרה ממוסר-היהדות, השוה עמ' 7–8, 19) ואמצעיה התחפשות-וחקוי. בתור מסקנה ישרה מוסרי. צריך אדם לכבוש את יצרו המוסרי והאָסתישי כדי שיופל להמשע. כיעור זה של המשיעה עלול לקרב בני־אדם בעלי נפש עדינה אל הרעיון הלאומי. המחבר חושבי שהציוניות המערבית נובעת בעיקרה ממקוף אנושי זה. עליידי הלאומי. המרבות אדם מתכשר להרגיש בזוהמת־הממיעה, בכיעורה המוסרי, ועשוי על־ידי כך לחזור לעמו (עמ' 182 ואילך).

והנה אמת הדבר. שיש כיעור בממיעה בתור שאי פ ה והתדמות לאחרים, בתור חקוי והתבטלות-היש והתכחשות לאומית. אבל הממיעה האוכלת בנו בכל פה אינה דוקא מציעה מנוולת זו, אלא אותו הפרוצם המבעי של ההתבוללות, שכלה וברא עמים רבים ושגלגלו חוזר בעולם בכל יום תמיד. ממיעה זו היא פרוצם מבעי והכרה.

ואינה עוון מוסרי יש בה צער ער צער לפרש וצער לכלל, שהפרש פורש ממנו. אבל עוון אין בה, לפחות לפי המושגים המוסריים של האנושיות כיום הזה- וביחוד אי-אפשר לראות עוון בממיעה של נו וביחוד לפי הרגדרה הלאומית של המחבר. הלאומיות הלא עומרת על הארץ והלשון; אולם היהודי המתכולל אינו יוצא מארצו, אינו שוכח יאת לשונו. במובן זה כולנו ממועים ועומדים. היהודי המחבולל מאשר את היש, נותן תוקף למה שנעשה כברי דבק בארץי שהוא חי בה בהווהי ובלשון, שהוא מדבר בה בהווה. הממיעה הגמורה של היהודי אינה, איפוא, אלא התרת הקשר האפלפוני עם הארץ והלשון של העבר. והנה יש בני־אדם, שאינם רוצים לוותר על קשר זה. אף-על-פי שאין לו שום יסוד ריאלי. דבר זה יסודו בחנוכם ובנטיות נפשם. אכל היהודי במערב-אינה קשורה החי ראשו ורובו על תרכותו של עם-הארץ, מה פשעו, אם נפשו אינה קשורה בעבר הרחוק של אבותיו, אם ארצם זרה לו. את לשונם אינו יודע וכל עולמם הרוחני עולם מת הוא לו? כלום מיתה זו של העברי שאין לו שורש בהווה ושלפיכך הוא פוסק מאליו להיות תקוה לעתיד, עוון מוסרי הוא של מי שהוא ? כלום האדם באשר הוא אדם. באשר הוא אישיות מוסריתי חייב הוא להעלות את ארץ אבות-אבותיו על ראש שמחתו ולדבר בלשון אבות-אביתיו? אל נא נעשה אה המוסר כלי-שרת לנטיות לבנו- באמתי גם הקשר עם העבר, גם התרופפותו ובטולו של קשר זה שניהם חזיונות חברותיים שבעיים הם. שהם תלויים בסכות ידועות ואין למוד אותם במדה מוסרית. לא יעלה על דעתו של אדם לחייבי למשל. את בני=בנוהם של ההוגינוטים, שברחו מצרפת לאשכנו. לשוב לצרפת ולדבר צרפתית ממעם האנושיות והמוסר. ומהשקפת המחבר מתחייב, שאין בשמיעה שלנו גם עיון "עזיבת־המחנה", מאחר שרוב מנין ובנין של האומה הולך ונטמע. להפך, היחידים הממאנים להממע הם הפורשים מן הצבור. וביחוד מאחר שבשים לב ללקויים המוסריים הכרוכים בגלות יש גם קצת מצוה בממיער. כידוע. ואם יש בה גם עברה, הרי סוף-סוף מצוה היא הבאה בעברה

בכל אופן, תהיה מה שתהיה ההערכה המוסרית של הממיעה-התודעה האנושית בזמננו אינה רואה בה עוון. אלפי גולים יוצאים ככל יום מארצות מולדתם ואין ספק שרובם עומרים לדממע. כל עם מיצר בצרת בניו האובדים, אבל אינו רואה בהם פושעים או עבדים. ולפיכך אין לקוות להתקוממות רגש מוסרי בלב היהודי נגד הממיעה. הרגש ה א נושי שהחזיר יהודים הרבה לעמם, לא היה הרגשת החמא שבממיעה כשהיא לעצמה, אלא הרגשת העלבון וההתמרמרות. שעוררו בלבם הבוז והמשממה, שמצאו אצל שכניהם, שכהם התכוללו: ממקור אנושי זה יצאה הציוניות של הרצל ורורו. אם הד"ר קלאצקין חושב, שקבל מהרצל את התורה. שהממיעה היא עוון אנושי-מוסרי ושהציוניות היא לא חובת היהודי אלא חיבת-האדם, אינו אלא מועה. על הממיעה אמר הרצל בפירוש: .בשעת הצלחה מרינית פחות או יותר ארוכה אנו מתבוללים בכל מקום; אני חושב, שאין בזה פחיתות= הכבוד (ich glaube, das ist nicht unrühmlich) הכבוד (הביונייב, עמ' 48-49). לא את הדבקות במולדת הנכריה ולא אח דדבקות בלשון הנכריה חשב הרצל לחמא אנושי. הוא חשב, שהיהודים האירופיים ישארו גם בארץ אבותם "מה שהם" (שם, עם' 121). הוא אמר, שהיהודים "נקשרו זה כבר קשר לא-ינתק בלשונותיהן של אומות שונות" וסימנס המשוחף היחידי הוא לא יאמן כי יסיפר הדת (יסוד-הוראה! שם, עם' 100). את דעתו על הלשון העברית כבר הבאתי למעלה. ואת פעם התשובה הלאומית באר בדברים אלה: ״רק הלחץ דוחף אותנו אל הגוע הישן. רק

שנאת-הסביבה עושה אותנו שוב לזרים" (שם, עם' 64–63). הציוניות של הרצל אינה באה, איפוא, מחוך הכרח הכיעור שבשמיעה. רציוניות היא לדעתוי הכרח הבא מחוק לחץ האויב. יסודה היא האמינה באי אפשרותה של הממיעה. -- בדברים אלה על הרצל ודורו אין שום ציניסמום. כחרעומת-המחבר (עמ' 188). אמתי שנאמרה לשמה. אינה ציניסמום. אמנם, יש אנשים, שמתכוונים לגנות בזה את הרצל, בהראותם. שציוניותו לא היה לה בסים לאומי, אלא תלויה היתה בנורם חיצוני ומקרי. אבל דברי־ גנות כאלה, יותר משיש בהם ציניסמום, יש בהם שמחיות. ה.אויב המשותף". שעליו בסם הרצל את הציוניות, לא היה לו גירם זר לעצמות-הלאומיות, גירם ארעי ומקרי. האויב דמשוחף' היה לו יסוד הלאומיות בכלל יסוד הלאומיות של כל העמים. שכך רגדיר הרצל את האומה: ״האומה היא קבוצה היסטורית של בני־אדם בעלי שחוף ניכר, שהם כאוהרים על ידי אויב משותף". הוא משתדל להוכיח על ידי דוגמות שונות. שאין הכרה לאומית עומדת לא על אחדות המולדת ולא על אחדות הלשון, לא על אחרות הנימום המשפטי, אף לא על אחרות-המדות. רק האויב המשותף עושה את האומה (כתבידהוצל רציוניים, עם' 174–176). על הגדרה זו חזר הרבה פעמים והחגאה כה ביחוד מפני שהיתה בעיניו ראיה נצחת נגד .בעלי-התעודה', הכופרים בלאומיות־ישראל. הציוניות של הרצל אינה קשורה איפוא, על = פי מהותה בשום גורם לאימי=חיובי. האויב המשוהף הוא יסוד=הלאומיות ורוא גם יסוד=הציוניות. ומתוך נקודת מכט כזו על מהותה של הלאומיות אי־אקשר היה להרצל לראות עוון מוסרי בממיעה. -- וטבעה של דציונית המערכית בכלל מעיד עליהי שאמנס, מקורה ברגש אנושי־כללי אבל רגש זה אינו אלא רגש־העלבון, שכא מתוך יחם העמים אל היהודים המתבולליכי אבל לא מתוך הרגשת החמא שבטסיעה.—וחנה על רגש זה אין התנועה הלאומית יכולה לסמוך הרבה. כבר אמר המחבר למעלה, שכל מה שדמותנו הלאומית הולכת וממשטשה גם איכת העמים אלינו והתונדותם לשמיעה הולכות ומתמעשות. עם התקדמותה של הטמיעה הולך ונהרס. איסוא, מאליו יסוד אנושי־כללי זה של הציוניות. בדברים אלה כלולה בעיקר גם סתירת הבטחון בגורמים השליליים, שעליהם מנסה

חמחבר להשען עוד (עם' 181 ואילך), ואין מן הצורך לעמוד על הדבר בפרושרוש.

ומלבד טענות אלו יש לטעון גגד המחבר טענה כללית, שהיא כוללת את כולן ושקולה חיא נגד כולן.

מכל דבריו על סבות־קיומנו בגלות יוצא, שאחר חורבן הדת המעשית חדלנו להיות אומה מיוחדת בגירלה ההיסטורי. "אין אנו עוד יוצא מן הכלל, —אומר הוא: — גורלנו כגורל שאר העמים, שיצאו בגולה: גורל-הממיעה" (עמ' 45). אם כן הדבר, מפני־מה אינו מיציא מזה את המסקנה העקבית, שגם בזה נהיה דומים "לשאר העמים, שיצא בגולה — שלא תהיה לנו גאולה כלל? מאיזה מעם נאמר, שלענין אחד יהיה שונה ממנו? על איזה יסוד נאמר, אחד יהיה גורלנו כגורל שאר העמים ולענין אחר יהיה שונה ממנו? על איזה יסוד נאמר, שנוסיף ונהיה עם יוצא מן הכלל לאחר שחדלנו להיות עם כזה? ואם תאמר: עמנו נתנסה בגלות נסיונות הרבה וכח-האינרציה שבו גדול יותר; אך היא הנותנת: אינרציה פתחה בנו הגלות, אבל לא כשרון של פעולה ומעשה. ולעומת זה, הלא המיתה בנו דגלות כמעם את כל דסגולות הנצרכות בשביל בנין של תחיה כזה שלנו. נסיון־הגלות אולי ישהה את ממיעתנו, אבל לגאולה — איף יוכל נסיון כזה להביא?

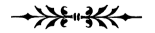
מענה זו כבר נשמעה במקום אחר ואין צורך לבארה כאן באריכות.

הציוניות המדינית מלמדת, שצרת-היהודים, שאין לה פתרון בגלות. עתידה להכריח את העם ללכת ולכקש לו מנוח בארץ-אכותיו. הציוניות הרוחנית מלמדתי שהקשר ההיסטורי שבין העם וכין תרבותו תרבות זו, שהיא חיי=רוחו גם לאחר פשיטת צורתה הדתית, יביא את העם להשיב את תרבותו "למקום-חיותה" כדי להצילה מן הכליון. גם הרצל וגם אחדרהעם תולים, איפוא את הציוניות בגורם לאומי חי ופועל בהווה: זה-באויב המשותף וזה-בתרבות הרוחנית. אבל אם אנו מתעלמים גם מצרת-היהודים וגם מצרת-היהדות, -- על מה אנו מעמידים את דעיוניות ? מה יניע את העם לצאת מן הגלות ? סכנת האברון הלאומי ? צער בשול הויתו הלאומית ? — אבל הכח הרתי, שעליו עמדה הויתנו הלאומית בגלות עד עכשיו. הלא במל ועכר מן העולם. התרבות הרוחנית, שנשארה לפליטה, אינה כח לאומי. הארץ והלשון אינן אלא זכרון ותקוה. הויתנו הלאומית אין לה, איפוא אחיזה בשום ישות, לא חמרית ולא רוחנית. ואם כן, המעבר מהויה לאומית זו אל הכליון הלאומי אינו, כאמור למעלה, אלא התנוונותו של רגש רומאנמי, ששוב אין לו שום שורש בחיים. ואם תולדות היהודים במערב-אירופה מלמדות. שעתידה הגלות לכלותי על אחת כמה וכמה יש ללמוד מהן, כמה תש כחו של הרגש הרומאנטי אל העבר לפעול על החיים. מה תקותה, איפוא, של התנועה הלאומית? אכז יכולה הציוניות של המחבר לקרוא על עצמה את הפסיק האשכנזי:

Jch habe meine Sache auf Nichts gestellt.

ואפשר סוף-סוף הרגיש המחבר, שתלה את הציוניות על בלימה ולפיכך כשהגיע לסוף ספרו נראה, כאילו התחיל תוהה ומבקש לה סיוע ב, רוח-היהרות". -- אותו הרוח האנושי-הכללי, שהוא מכריע "נגד הלאומיות". בשלשת העמורים האחרונים של ספרו הוא מציע דעות ידועות לנו מתוך "על פרשת דרכים" של אחד - העם ויהדות ואנושיות' של קל וזגר. היהדות—אוסר הוא העמידה את הלאוטיות בתור יסוד לאנושיות. האידיאל שלה הוא "ממלכת-כהנים ונוי קדוש", שהוא "אור לנויים" אבל בגלות אין אור-עסנו יכול להאירי בעוונותינו הרבים. ועל-ידי מה שתציל הציוניות את צורתנו הלאומית תציל "גם את החוכן השואף לאנושיות-בללית": כשישב ישראל בארצו יהא יכול למלאות את תעודתו יותר מבגלות. "כשתנטע תרבותנו המיוחדת במקום-מולדתה תהיה לנו גם התרבות הנכרית. שנביא עמנו לברכה". וכיוצא בזה. למותר הוא להביא השוואות לרעיונות אלו מספרי אחר=העם ותלמידיו.

ברליו.



יוֹרָשׁ תִּגְעַר בֵּין עַמּוּדְיו הְעַנִפִּים וָהָאוּנָם חוֹצַךּ וְנִיקּי וְנִסְשֶׁךְ הְּלָּאָה

.⊇

, אוָרֵי־דַּוּפַנַסִים; יִירָר בְּנְטִשְׁה יוֹרֵר בִּנְקעָה יְעוֹלֶה דָּרִי וָעָצִי־דָהַעִּרסוֹן יִצַּוּוּהוּ מוּר מָזֶה וְמוּר מָזֶה. הַגֹּדְ וְנָּטְדְ עַר כִּי יאִבְרוּ מִן הָעִיוּ. וָנָאֶה ֹדֶרֶךְ זֶה וְשׁוֹמֵם כִּאִיצַם-מֶּכֶּךְ. אַשֶּר הובַל מושְלו יְבֵית־עוּלְמוּ, הַיום כִּשְׁקֹעַ חַבְּּח... הַן שָׁבֵּם הור־הַהִיכָּף וְנָּהְרֶר בְּשֶׁהְיה: קַירוֹתָיו עֵצִים פּוֹרְחִים הַקְּלְתוֹ עַנְנֵי־תְּבֶכֶּת... אַך נְשָׁמָה תָּחֶמַר בּוֹי הַנְשְׁמָה רוֹמְמַחְהוּ. יּנּפְּעֵין אֲבַק־קּיְנְיָה וְרֵישַ־מוּנְּמָר בּוֹ נְשָּׂאִים; סָפָּתּוּחֵי־כְּתְנְיוֹ נִנְרֵר בּוּץ־הָאֵבֶּף – צַנְיִנִים רַבִּים. קַנִּים. שְׁקְנְפִים ... וּבְּרָמִמְתוֹ בִבִי מִתְאַפֵּק. עור פה וָשָׁם יְשָׂרָךְ אָרָם-צֵּלּ וְעוֹבֵר. בה נָבֹך עֶבֶר נָאֶמָן עַף מִשְׁמַרְתּוּ, : אָת הור-הַיְּנְיָה רָאָה וְפֶּרֶם יַאֲמִין בָּאָזְנָיו יִצְלֹדׁ עוֹר צֵו־טֶבֶּךְ אַהַרוּן ...

ַנְבָאים.

8.

 מכאים נכאים

וַאַנֶבֶת־עֶרֶב – בְּעִקְבוֹתִיך: בַּכָבֶב אָנֵם תַּלְדִים דָרוּץ דְּפָנֶיךְּ מַבַשְּׁבֶשֶׁת זָנָב וְרִירָה נוֹמֵף זָּה וְעֵינֶיתָ הָנָפּוֹת־שׁוְאַלּוֹת: הַתַּבֵּךְיּ וָלִבְּךְ נִכְנָע. עוֹנָה נְיה עַפֹּרְבָּיְחוֹ: אַני הוֹכַּדְּ ! — בַּאַמַבּר אָפוּר עָנָה הִיא מִעַר דִּראשֶׁךְּ ַרּנְּאוֹת-ֶּלְסֶם תִּמְנֶה:וְצִיּדֵּ עַדֵּ צֵּרּי ָּלְכַפּוֹת'פָּצִימַת חֶדְוַת־**עַ**לּוּמֶיךּ; בֿנָטָש אוֹר בּוֹן רַנְיֶּנִיף אַתְּהַשָּׁמָּחַתּי בּהָעַוֹּתָה וָצוֹהָשֶׁת וַצֹּא יִשְּׁמַע קוֹנָה: יּלַבְּאָי עַלְבָּא יִאָבְם וְאָבָּע תַצֵּבְּי יִי כּנְעוּרִים אֶלֵי זִקְנָה. מִמִשְׁנֶּה אָלֵי מִשְׁנֶּה יָרִין וְהֶשְׁבּוֹן אַתָּה עָתִיד דִּיתֵּן דְּפְנֵי מִי׳ וֹן נֻפְּנֵי עַצְיִמְךּ, בּּן־אָרָם! הוי. שופּם נורָא. אָשֶּׁר רַחָטִים אֵין דְּפְּנָיו \_;בַּגָשֶׁר רַחֲטִים אֵין כַּבְּרִיאָה וְלֹא יַכָּח שֹׁחֵד וְלֹא יוֹכַל סְלֹחֵ בָּאֲשֶׁר לֹא יוּכַלֹּ לְהַשְּׁחִיר בִּבְלוּרִיתְּךְּ יַשְעָרָה אַחַתּי אֲשֶׁר חַוְרַה....

ִּאָרָנִים אַדִּיֹרִים יוֹנִסִּים מִּבִּמִיוֹנִי יַלַרְנִים יוֹגִאוֹת מָנִּי, מַוְחָשֶׁכֶת־עוֹנְּם, אֲנִי+אָדֶם! הַלְרַנִים יוֹגִאוֹת מָנִי, מַוְחָשֶׁכֶת־עוֹנְּם, אֲנִי+אָדֶם! הַלְרַנִים יוֹגִאוֹת מָנִי, מַוְחָשֶׁכֶת־עוֹנְים, אֲנִי+אָדֶם! הַלְרָנִים יוֹגִאוֹת מָנִי, מְחָתִּי מַסְוֹתִדּעָּכִים. אָחוֹל־הְּכָנְּתָּם יוֹנִסִים מִוֹּבְּא תַחַתּ מַסְוֹתִדּעָכִים.

וֹאָל הַשַּׁמַיִם תִּשָּׁא עַיִּן וְלְאַ תַבּיהַם. —

בְּשֶׁפְּלִי גְּדְלוּ כְּלֶם וּבְקוּמִי הֵם יִשְּׁפְּלוּ ...
וּבְשֶׁעָה זוֹ עֲצֵבָה וְיִדְעָהְ פִּתְאֹם:
לֹא שֶׁיְּךְ הוּא וְלֵא הַבְּשֶׁר הוֹלִיד
אותוֹ רַשִיוֹן בַּבִּירִי הַפְּשֵׂרָה מִן הַפִּקְרִים
אותוֹ רַשִיוֹן בַּבִּירִי הַפְּשֵׂרָה מִן הַפִּקְרִים
וּבְּשֵׁן וּבְיַד וּבְּרֶנֶּל נָאֶחַזְּתָּ בּוֹּ
וּבְּשֵׁן וּבְיַד וּבְרֶנֶל נָאֶחַזְתַּ בּוֹּ
וְאִתוֹי יִתוֹשׁ בְּמִנְדְּלֹּ הַפּוֹרֵחַ;
וְאִתוֹי אַתוֹ יַחַר אַתָּה נִשְּׁא ...
וְאִנְי עוֹמֵר אִיְתוֹ זֶה הַבִּיבִי סְבִיב:
וְאַנְי עוֹמֵר אִיְתוֹ זֶה הָבִיבִי סְבִיב:
וְאַנְי עוֹמֵר אֵיְתוֹ זֶה הָבִיבִי סְבִיב:
וְאַנְי עוֹמֵר אֵיתוֹ זֶה הַבְּיבִי סְבִיב:

.7

וּבִיבוֹשׁ בְּנָפֶיךְ וְצָנַחְתָּ, אֵרְצָה תִּפּּר,
בְּיַתּוֹשׁ – יוֹמוֹ בָא, וְנִפְּרוּ הַיְּה,
וְהְיָה הוּא לְבַרּוֹ כַאֲשֶׁר הִיָה,
בַּפֶּירְתְּק שְׁם יִשְׁתְּרְבֵּב לְלֹאּ-תְנוּעְה,
נְּמָיְרִתְּן שְׁם יִשְׁתְּרְבֵּב לְלֹאּ-תְנוּעְה,
נְּמָשְׁר הְּנָע וְחָכַר בְּנָשׁ.
וְאַתְּה – בִּרְבַּר אָבָה יְבַדֶּךְ,
וְאַתְּה – בִּרְבַּר אָבָה יְבַדֶּךְ,
אֲשֶׁר דּוֹרוֹת חוֹלְפִים וְעַמִּים נוֹדְדִים
בְּשֵׁרוֹךְ-נְעַלָּם יִשְׂאוֹהוּ.
בְּשְׂרוֹךְ-נְעַלָּם יִשְׂאוֹהוּ.
נְנִאְחָוֹ וְנִנְקוֹ מִן תָּרְעִיוֹן.
וְנִאְחֵוֹ וְנִנְקוֹ מִן תְּרָעִיוֹן.
וְנִשְׁמַע קוֹדְ-זִמְוֹנְם שְׂבַע-הָרְצוֹן:
וְנִשְׁמַע קוֹדְ-זִמְוֹנְם שְׁבַע-הָרְצוֹן:
וְנִשְׁמַע קוֹדְ-זִמְוֹנִם שְׂבַנִי מְבָּרְיוֹן:

- נכאים 877

הַעוֹנֶם – כִּכּוֹ בּוֹהוּ. דְשָבֶה וַאֲנְּשְׁה. ַּאָ<u>לַהְי</u>נוּ –אוֹר וְמִדֶּר וּמֵנְנְּינָתּ אַנָהָנוּ וּ עַד בּוֹא שְׁעַת-דִּין ... הַהְּבָּכֶת הִּקְּבַרי הַבִּמְחָה תִּמֹשׁ. הַפַּגְוֶה יְגָבֶה. תַּקָרֶן תַּחֲסָר. וְתֵינֵיהֶם וְתִּפָּקִחְנָה, כַּאֲשֶׁר נִפְּקְחוּ בּוֹרְוָחָה אַינֶרְ עַהָּה בַּעַצֶּבֶת־הָעַרְבָּים. וָהָרַעִיוֹן הוּא יִטַרָּא בָר הֶחָדֶּד. בַּאֵישֶׁר טִרָּא. הַדּוֹרוֹת וַעֲשִׁירוּ עשֶׁר רַב. יוֹם יוֹם יַעֲשִׁירוּ. וּמַמָּנוּ דֹא ינָרַע ...

.7

וָעָבַר אוֹתָך פַּחַד הָאִין־סוף וּנְבוּאַת אַחָרִית קְרוֹבָה תַּוְרִעִיד עָדִים סְבִיב ; וּבַקּשְׁתְּ דִּכְרֹעֵ עַל בִּרְכֵּיךְּי לַרַנְצֵי הָעֵת אַשֶּׁר יָשְׁבָה קְפְּאָה פה בַּדְכָּטָה ואת שֶׁיּפְנִי נָשֶׁם --וָעִינֶיהָ תוֹהוֹת: תַּבֵל זאֹת מַח־מִּיבָה: דָרֶךְ אָרְךָּ זֶה לְּאָן הוּא מוּדִּיךְ יִּי... וֹבַקשְׁתַ הַפִּיל ראש וּבָכה אַלֵּי הַיִּקה. תֹּל בָטָביּ עַר נָדַךְ וּמְבָּפֶּת לִמְמֵי-גְּצְּבָּיִםּ – עַל עוּדָם עָמה זֶה וִשׁוֹמֵם וְעֵלַ אָדָם הָם וְיָתֹם הַמִּחְלַבֵּט בּוּ וָעַל־מִי וְעַלּ־מַת הוּא נֶהֶרַג בָּל הַיוֹם: בְּעַר מִנִּים בְּחוֹבוּת יְזְנַח אֲשְׁרוֹ בְעַר מִנִים בְתוּבוֹת יִשְׁפּּרְ דְּמוּ, וְעל יְחִיבִי־מְגָלָה הַמִּשְׁתַּחֲרְרִים. פֿתם בֿוָכֹב נפֿתם בֿטֹאָה שָּׁנָּעי כָפַבֶּל־דּוֹרוֹת. מַנְשִי־אָכוֹת נָעֶרְמִים. נְּמָאִירִים זְּעַצְּטָם וְשָׁרִים אֶלּ זְּכְבָם הַּרְחֵק מִן הַבָּרְךְ – בּוֹ עוֹבְרִים בְּמַשְּׁאוֹת־אָבָק הַיְנִחָל מִן הַבָּרְךְ – בּוֹ עוֹבְרִים מְנַצְּחִי־הָבֶּל וְּמָנְעָהִים כְּה וֹבוֹיְדְיִם אַךְ לְמָּה זֶה אֲמוּלִים כּה וֹבוֹיְדְיִם יְחִיִּדִים אֵכֶּה־שִׁבְעָהִים! – וֹחִיִּדִים אֵכֶּה־שִׁבְעָהִים! – וֹחְיִדִים אֵכֶּה־שִׁבְעָהִים! – וֹאָב הָצִיץ אֶל עֵינֶיךְ בְּכוֹכָב נָבוֹן אֶחָד וֹאָם הָצִיץ אֶל עֵינֶיךְ בְּכוֹכָב נָבוֹן אֶחָד בְּמִנִים אֵכֶּה.

ברלין 1917.

ז. שניאור.



# מָן הַגִּיהִינוֹם הָאוּקְרַינִית

(מפי עד-ראיה).

מאת

#### הרב משה רֶבֶּיְּסָקי.

בעיר אונגני, על גבול ביסאראביה ורומיניה שבה אני משמש בכהונת רב אב'ד. נתלקטו הרבה פלימים, שרידי־הרב, מאוקריינה העקובה מדמי-ישראל. חקרתי ודרשתי מפיהם את כל מה שנעשה לישראל במדינתם בימים הנוראים האלה ומה שהוברר לי בתור אמת לאמתה מפי עדים כשרים ונאמנים אני נותן ב״השלה״. אם לא יזדעזע העולם השקוע בשקר ואנכיות, ישארו הרברים לזכרון בנאד=דמעתנו ההיסמורית.

א) קאַזאַמין (פלך קיוב). הרצחנים הראשונים הופיעו בה בקיץ. שנת תרע"ש. להקת שודדים מזוינים הלכה מבית לבית וחמסה ושדדה וגם הפשימה את הבגדים מעל נבי האנשים ואת נעליהם מעל רגליהם. ומי שהתנגד לכך ההתנגדות היותר קשנה נהרג ביריה. באופן כזה נהרגו בקאזאשין חמשה יהודים. וראוי לציין: השודדים הלכו בדגל אדום בידיהם... ואולם ראוי להזכיר גם זה, שהרבה הועילו להצלת קאזאשין מהרג רב הנוצרים המקומיים, פועלי מסילת ברזל, שהתארגנו להגן על היהודים בזמן זה. אחר-כך לא היה עוד כדבר הזה.

ולאחר שודדים אלה באו גדודיו של האטאטאן מאַכ נו. שאף בעחונים יהודיים באמריקה נתפרסם להורנ רק עשירים ומחונן עניים ובלתי=מבדיל בין נוצרים ויהודים. עד כמה זה אמת אפשר לראות מתוך מעשים אלה, שאין להטיל שום ספק באמתוחם ושספרו לי בני=בניו של ר' ז ל יג קר צמן מקאזאטין: הסב שלנו, ר' זליג זה, איש נכבד, מופלג בתורה וזקן ככן שבעים וחמשי נשוד ונשאר לעת זקנתו עני ואביון. אליו נכנס חבל חמסנים מחילו של מאכנו. וכשלא מצאו בביתו של הסב מה לחמום, התחילו לפשוט את נעלי הזקן מעליו .בעצם החורף. וכשהזקן התחיל להתנגד לחמם זה, פנו השודדים אלינו. בני=בניו ואמרו: הגידו לזקן. שיחלוץ בעצמו את נעליו, ואם לא —נהרוג אותו מד". וכשראינו שמיתתו של הסב תלויה בחום=השערה, התחלנו מבקשים על חייו ואמרנו על הזקן החשוב, שמטורף הוא ובזה הצלנו את חייו לאחר שהסירונו את געליו ומסרנו על הזקן לחמסנים, שאמרו: .האטאמאן שלנו (מאכנו) פקד עלינו שלא לרחם על זקנים עניים שהרי בין כך ובין כך עליהם למוה, ואנו רק נקרב את מיתתם בחרבנו הלמושה, שהיא ממיתה בקלות".

#### ועוד עובדה אחת:

ידוע גורלם של הירביים" לחסידים, שמכונים "אדמורי"ם", בעתים הללו. כשאין דורש ואין מבקש להם והם מתפרנסים רק מנדבות של פרוטות. אם חיי הרבנים מורי= הוראה הם בתכלית העוני, הרי חיי הצדיקים בדור=דעה זה הם בתכלית השפלות. ובקאזאטין ישב הרב ר' יצחק בר' אברהם יתושע הישיל. מגזע ה-רביים" מם קווי רה.

השלה

אליו באו שורדי-מאכנו ודרשו לגלות להם "מסתרירמטמוניו". ה"רבי" הגיד להם את כל האמת: את דחקו ולחצו וחוסר פת-לחם בכיתו. אבל הרוצחים באחת: גלה לנו את מקומות-המסתורין שלך, את בתי-גנזיך"—והתחילו לענותו תחלה במריטת הפאות ואחר-כך בענויים קשים, בדקירות-רומח בגופו ובמהלומית-רובה על מוחו, עד שגשברה גולגלתוי ובמכאובים נוראים מת צדיק זה לאחר יומים.

ועד כמה מן השקר יש במה שמפרסמים, שאין מאכנו ושודדיו מבחינים בין דת, גזע ולאום כשהם באים לחמום הון עשירים, יש לראות ממה שמספרים עדי-ראיה, שאפשר לתת אמון בדבריהם, כי בלילי־הבלהות, כשהחמם מלא את כל הארץ, כשהיתה חבורת המשחיתים נגשת לאיזה בית, די היה במלה אחת של אדון־הבית, אם היה לא-יהודי: -לאי אחים! כאן רוסי! —כדי שכל השודדים יהיו כלא היו. ובאופן זה נצל יהודי אחד מעשירי היהודים שבקאזאטין, מתתיה וויחודי ען, שבמבוא־הכבוד שלו השכיר חדר אחד לרוסי ובכל פעם, כשהיתה באה חבורת השודדים של מאכנו אל ביתו של העשיר היהודי, היה ניצל בזכותו של הרוסי. לכל עשירי־קאזאטין הגוערים לא חסרה אף פרוטה אחת, מפני שהגנה עליהם מהרת הגזע הרוסי. ואולם די בעובדה של חליצת המנעל ים בעצם הרחוב בימי כפור וקפאון, כדי להכיר, מהו מאכנו ה"מרחם על האביון". כמה וכמה אנשים הכרוחו חייליו ללכת יחפים בקור של 30 מעלות מן הרחוב, שחלצו בו את נעליהם לעיני כל, עד בתיהם. ופמעט כל "חלוצי-הנעל" האלה היו עניים ואביונים, כמו שהעידו אנשים נאמנים ").

. ואחר שודדי מאכנו באו לקאזאטין חמסניו של ד ניקין

הסיסמה של אמאמאן זה היתה—לבער את השורש הפורה רוש ולענה"
הקומוניסטים. שנעשו שם נרדף ליהודים. חיילותיו של דניקין הסחפקו בקאזאטין בשני
קרכנות מישראל, שתפסו איתם כשהם מסתתרים באחת מן העליות — ודבר זה היה בו
די להוציא עליהם משפטיסות לתלותם ברחובות-העיר במקום גלוי ולהדביק על הנתלים
כתובת: "ככה יעשה ליהודים קומוניסטים" — ולהשאיר איתם תלויים יומים. למען ישמעו
וייראו. ומאחר ששני האנשים היו אורחים מעיר אחרת, לא עלה הדבר בידינו לדעת,
מי הם. אבל צריך להודות, שמלבד שתי תליות אלו ומלבד מעשהדחמם. שעשו חייליו
של דיניקין מזמן לזמן בשכונות היהודים בק. והתנפלויותיהם על היהודים בתרופים
וגדופים ובהכאות ובמהלומות שאין להן מספר, מעשי רצח אחרים לא עשו.

אחריהם באו החיילים הגאליציים, שהיו חלק מצבאותיו של פטלורה. בכניסתם לקאזאטין התחילו מחפשים בנרות אחר כלי־זין, כמובן, רק בין היהודים ולא בשכונת הפראביסלאווים או הקתוליים. אבל בכל חפושיהם לא מצאו שום סימנים של נשק בחצרות־ישראל. ואולם בשעת החפוש נכנסו לבית אחד ומצאו יושבים בו ארבעה צעירים. כלם בני כ'ב כ"ג שנה. הצעירים האלה התאספו כאן מפחד מפני רוצחי־פטלורה וחשבו להפיג את פחדם בישיבת־חבורה. אבל הרוצחים האלה אם־ו אותם מפני שהעלילו עליהם, שהם קומוניסטים, והראיה שישבו ארבעה יחד!... לאחר רגעים אחדים כבר נשמעו היריות, שבהן נהרגו ארבעת הצעירים, שנקטפו באביב ימיהם. וכשבאו אבותיהם של אלה כבר מצאו את מחמדיהם מתבוססים בשלולית של דם בלי כל סימני-חיים...

<sup>1)</sup> אחד מן החלוצים ברחוב הוא בגו של כותב הטורים האלה. שעל־פּי מקרה בלה בֿקאזאטין זמן ידוע.

ביום זה גהרג ביריה גם נער, תלמיד כן י"ג שנה, יחיד להוריו. החמא שלו היה—שמצאו אותו מתחבא בעליה, ובכן הרי קומוניסט הוא שאילסלא כן למה התחבא אבל אלה שישבו בבית—כלום לא דנו אותם להריגה באמשלה אחרת התחבא החיילים הגאליציים באו החיי לות הפול גיים.

את הרצח הראשון ערכו חיילות ימסודדים' אלה בכית-הכנסת. הדבר היה בשבתי בקיץי תר"פ. אז הקיפו את בית-הכנסת לעת תפלת-מנחה ונתנו צו, שלא יזוז איש ממקומו. ומפחד-מות, שנפל על הנמצאים בכית פנימה, רצה אחד, והוא מכני-עליה, למדן ידוע מן הדור הישן, לקפוץ דרך-החלון—וירו בו יריה אחת ורוצצו את גולגלתו.—והשני שנהרג הוא אחד מחשובי הקהלהי מר שמעון איוו נסקי הוא נהרג בתור "מרגל" על-ידי תותח מפני שנחשד, שהבים דרך מיקרומקום אחרי מעשיהם.

אחרי הרציחות התחילו בגזיות זקנים בסיף. וכך היא דרך גזיות הזקנים במעם הפולנים : גווזים הם את חצי-הזקן כלחי האחת וחצי הזקן משאירים לאות הרפה. היו מקרים. שעם גזיות הזקן בסיף נגזו גם בשר-הלחי.

האורתודוכסים בעלי-הזקן היו מעשיפים משפחת תחת סנשים: אם היה זה אחר הגזיזה—מפני הבושה, זקודם הגזיזה — כדי להסתיר את זקנו מן המש חית הפולני.. אות-קלון זה נשאו היותר נכבדים שבערת ק., שאני מכיר אותם. ספרו לי. שהרב הישיש של ק. שהיה זהיר כל ימיו, שלא יעבור עליו יום אחד בלא תפלה בצבור בבית-הכנסת, הסתתר בבית כל ימי שלשון הפולנים בק., ובזה הציל את זקנו מפני המשחיתים—.

הפולנים הצטיינו גם באכזריות מופלגת במה שהכריחו את התושבים היהודיים לעבוד עבודת בפרף. בזה לא הדרו פני הזקנים היותר מופלגים, לא חמלו על חלשים, ונשים צעירות וזקנות לא נפקדו. ומעניין הדבר: העם הפולני הלא ברובו הגדול אדוק הוא באמונתו והפולנים רגילים לומר, שהם מכבדים רק את היהודים הנאמנים לדתם; ואף-על-פי כן היו סוחבים את היהודים היותר אדוקים מבתי-הכנסיות עם שליותיהם ברחובות בעצם יום השבת אל העבודה של חמיבת-עצים וכיוצא בה.

- ב) קופיינורוד (פ. פודוליה). בשבעה עשר בתמוז, תרע"ש, נכנסו חייליז של פשלורה וערכו בעיירה זו מכח נורא. במשך יום ולילה נהרגו ארבעים איש. אחר ההרג החחיל החמם השימתי. על-ידי הפשלוריים נשדרו כל אנשי העיירה. וכשבא אחריהם חיל-דיניקין היתה העיירה כמצולה שאין בה דגים. בדרך נם היתה הצלה לעיירה על-ידי התקרביתן של פלזגות הבלישיוויקים.
- ג) ליצייניץ כחמשה-עשר קילומטר מקופייגורוד). עד-ראיה אחד מחברי ההגנה, שנסתדרה ברשיון האטאמאן האוקרייני טיטיוניו ק, ספר לי על המאורעות שאירעו בליציניץ. בערב ליל שבעה עשר בחמוז תר"פ. הרגישו הידודים, שמלאך-המות מעופף את חרבו על העיירה. אז הסתדרו חשובי העיר ושמו נפשם בכפס ללכת ולהתיצב לפני טיטיוניוק זה ולבקש הגנה מחיליו המתנפלים כחיות שרף על היהודים השקטים באמשלה. שהם נוקמים בקומוניסטים, שחייהם הפקר. טיטיוניוק קבל מלאכות זו בעיני־זעם ותשובתו היתה, שנשללה ממנה היכולת לעצור בעד האש המתפרצת מתוך-תוכו של העם שהולך, לנקום נקמה עממית ממחריבי ארצו וממשלתו. כשם שאיר אפשר לעצור בעד האש העצורה בבטן-האדמה כשהגיעה שעתה להתפרץ ההוצה אפשר לעצור בעד האש

השלח 882

ולהשתדל, שתהיה ההתפרצות בסדר ושלא תחריב עיר ומדינה, אי־אפשר לעצור בעד התפרצותו של העם האוקרייני כשהוא פורץ גדר לנקום באויביו המסוכנים.

שמעה המלאכות את תשובת המושל העריץ וידעה, שמשפט־מות הוא לכל אנשי העיירה. חבריה יצאו אבלים ומדוכאים. ואולם מיטיוניוק החזירם ואמר להם, שבכל זאת יתן להם ששה מחייליו המזוינים בתנאי, שגם יהודי=המקום יסדרו קבוצה משלהם, שישתחפו ביחד עמהם בהגנה באשמורות-הלילה. להצעה כזו לא פללו היהודים, וכמובן, שמחו על זה והבטיחו לו למלא אחר הצעתו. על סמך זה הסתדרו כל צעירי=העיר עם אלה ששת החיילים המזוינים, ששלח מיטיוניוק. ואולם יהודי-העיירה לא נתנו אמון גדול בשמירה זו של החיילים והיו יראים לנפשם. ביחוד נפל פחדם של חיילי פיטיוניוק על בנות=ישראל, ששמעו, כי במקומות אחרים חללו חיילים אלה את כבודן וטמאון באופנים אכזריים. שההיסטוריה חישראלית, העשירה במעשי-אונס, לא ידעה כדוגמחם. ולפיכך לא במחו בשמירה המעולה מצדו של מיטיוניוק והתחבאו בצריחים. במרחפים, בעליות ובכתי=המחראות. אך החלק היותר גדול של בנות־ישראל מצאו להן מקום בעליה אחת מרווחת, בביתו של גוי חסיד, ומספרן עלה למאתים נפש. כמעט שהגיע הדבר עד לחניקה מרוב הדחק בבית הצר; אף-על=פי למאתים נפוש. כמעט שהגיע הדבר עד לחניקה מרוב הדחק בבית הצר; אף-על=פי כן שמחו בנות=ישראל על מסתור זה.

ואולם בחצי הלילה התחילו השומרים המזוינים האוקרייניים לשחרר את הצעירים היהודיים. שהשתחפו עמהם בהגנה כלצותו של מימיוניוק: וכשהצעירים התנגדו באמרם, שהם צריכים לשמור את פקידתו של האטאמאן, נשמעו פתאום יריות חזקות. הצעירים היהודיים הכירו, שהיריות הן ממספר גדול של חיילים, שבאו על-פי סימני קריאה מצד ה"שומרים" אז התפזרו הצעירים לכל עבר בהשאירם מספר ידוע של הרוגים. קולות נואשים התפשטו בכל עבר התחילו מעשה שוד ואנוס-נשים. הקולות בקעו רקיעים ואולם התמונה היותר מהרידה היתה—כשהוריע דגוי החסיד במקום-המסתורין שלו למאתים בנות-ישראל העדינות, שהפורעים הולכים ומתקרבים אל ביתו מפני שהודיעו להם, שכאן מסתירים היהודים את כספם. "הצילו את עצמכן!" – קרא הגוי. לשמע קריאה זו מהרו העלמות וקפצו כולן מן העליה ועשו את דרכן בחשכת-הלילה -- אל הנהר: מעבר לנהר היו הבולשיוויקים. הפורעים רדפו אחריהן והדליקון על יד הנהר. אז חצו במים עד צואר באישון לילה. צעקיתיהן החרישו אזנים והניעו עד הכפר שמעבר לנהר. אז מהרו לעזרתן חיילי הבולשביקים שמעבר לנהר והתחילו לירות יריות חזקות ותכופות. ובזה, אמנס, הצילו את רוב העלמות: אבל הרבה מהן נשארו בעלות-מומים לכל ימי הייהן, אחדות נהרגו ומספר גדול מהן יצאו מדעתן. לאחר שני ימים באו חיילי הבולשינויקים והעיר שקפה מפחד מות. איך התנהגו הכולשביקים עם אוכלוסי-ישראל-אספר מקום אחר. ואחר-כך עלתה ליצ'יניץ כולה על המוקד וכל 400 המשפחות, שהיו בה, נהרגו רובם ככולם על-ידי חיילותיו של פטלורה. ששבו אליה בשנת תר"פ וגרשו את הבולשיוןיכים ומחקו עיירה זו מעל פני האדמה, כאילו לא היתה עיירה זו מעולם.

ד) ז' מ' חות אל עיירות העיירה ז'מיחוב לא סבלה. בהשתוות אל עיירות אחרות, מפטלורה, פיטיוניוק, ועוד, אבל שתתה את כוס התרעלה מחיילותיו של דיניקין. שבאו לעיירה בחורף תר"ם. בערה חמתו של דיניקין על עיירה זו, לפי שמסרו פליטי∍ העיירה, מפני שצעיר אחד מבני-העיר נתמנה על=ידי הבולשביקים להיות ראש המיליציה בעיר זו. דבר זה הספיק להעיר את כל חמתו של דיניקין או בא-כחו. ראשית מעשהו בעיר זו. דבר זה הספיק להעיר את כל חמתו של דיניקין או בא-כחו. ראשית מעשהו

בנואו העירה היתה — לתת צו, שכל יהודי־העיירה יתקכצו לבית=הכנסת מקמן ועד גדול, אנשים ונשים ופף. כי אחד מן השטב ישא נאום על הנרגתם של היהודים בממשלת דיניקין, היהודים היו מוכרחים למלא אחר הפקודה, כי אלה שפגרו לבוא דחפום במהלומות: "לבית-המדרש, יהודים!" — צעקו החיילים. היהודים, מבוהלים ודחופים בדבר דיניקין, התקבצו, אמנם. במקדשם; אבל כשראו את החיילים המזויינים, המכתירים את בית-הכנסת, ואת המספר הגדול של תותחים, שהציגו נוכח פתח בית=הכנסת וחלונותיו, — הבינו כרגע את מצכם הנורא... לא ארכה השעה והיהודים הרגישו באויר מחניק: בית־הכנסת מו כדורי התותחים פגעו בו... בעצם המוקד התפוצצו פצצות, ובשעה אחת עלו על או כדורי התותחים פגעו בו... בעצם המוקד התפוצצו פצצות, ובשעה אחת עלו על המוקד באומן באור בחיים בדרך נס, מספרים, שקולותיהם של הלקוחים למות נורא ומבהיל היו בוקעים רקיעים ממש ווראי הגיעו עד לפני כסא=הכבוד. ותמהים ושואלים התמימים האלה: "חובי עכשיו עוד לא הגיעה השעה לגאולה? — הלא באזנינו שמענו, איך הגויים שואלים זה לזה: "איה אלהיהם?" — ומדוע לא ינקום אל-נקמות נקמת דם=ישואל השפון?"

פלים אחדי רוקח בכפר הקרוב לעיירה ז'מיחוב, ספר לי. שהדגל של להקת השודדים, שעברה בחורף תר'פ על חורכות העיירה. היתה פלית וכל כובעיהם היו או מפרוכת או ממטפחות של ספרי-התורה. מוכן מאליו, כי כשראו היהודים שרידי-החרב את דגל-המלית הולך לפניהם ידעו, שקברם נכון לפניהם... התחילו המחבואים והעיירה נתרוקנה לגמרה. הרוצחים התפלאו: אין בעיירה זו שום פחד=מות. ולא ידעו הללוי שחיות-המרף של דיניקין הקדימו לתקוע את צפרניהן בכשר יהודי-העיירה ומרפו על ימין ועל שמאל בלי להשאיר שריד. ולפיכך היו הרוצחים האוקרייניים שואלים: "כלום גם דגל זה לא יפחידם ? — כנראה, חושבים הם, שהמרתף יהיה להם לסתרה. הכה ונראה!"—ובתרועה של שכורי נצחון על העיירות של הגליל, שערכו בהן פבח ביהודים, התחילו להתפרץ לבתי הגויים. שישבו שלוים ושקטים ושאננים מפחד רע ופתאום קפץ עליהם רוגזו של מימיוניוק: ״הבו לי יהודים. ואם אין מחים אתם כולכם! מסתירים אתם את שונאי ארצנו, מנינים אתם על מחריבי־ממשלתנו! הוציאו אותם אלינו ונשמידם !"-- הגוים הצטרקו, שכבר נקמו חיילותיו של דיניקין ביהודים והעלו את כולם על המוקר. לשמע הדברים האלה הריעו כל החיילים בשמחה וסיימו: "אבל לנו צר מאד, שלא השאירו גם לנו איזה שריד. עכשיו אנו בטצב לא-מוב; השעמום תוקפנו. אין מה "לעשות" כאן. מחר אנו עוזבים את המקום המשעמם הזה". וכעלות השחר עובו את המקום ודגל= השלית התנוסס מחדש בראש מחנם, והפרוכיות והמשפחות של ספרי-התורה שבכובעיהם נוצצו מרחוק עם הדברות: הרצח'. התנאף'. התנוב'. השקר'. החמוד', השורו, ועוד. ה) קורוליבקה (ז. קיוב). זוהי מושבה יהודיתי שמספר המשפחות היהודיות

ה) קורוליבקה (ז. קיוב). זוהי מושבה יהודיתי שמספר המשפחות היהודיות היושבות בה עולה עד מאה ושמונים. כל יהודי-המושבה הם עובדי-אדמה, שהתנחלו עליה עוד מימי ניקולאי הראשון, והיו מתפרנסים תמיד מיבול אדמתם ביושר ובכושר. זרמי-הזמן לא חדרו למושבתם. היהודים שבקורוליבקה לא עסקו בפולימיקה וידעו רק להשביח את חלקות אדמתםי והערים הסמוכות שלמו להן, בעד יבולם במימב כספם במקחים נבוהים. אבל גם לפינה שקטה זו חדר המות של רוצחי פמלורה. הדבר היה במר חשוון, תר"ם, כשכל יהודי המושבה קי יצאו במחרשותיהם ובשאר כלייהעבודה במר חשוון, תר"ם, כשכל יהודי המושבה קי יצאו במחרשותיהם ובשאר כלייהעבודה

להכין את שדותיהם לזריעת החורף. מחנה הרוצחים נכנס אל המושבה קודם שהמפקו יהודי-המושבה לשוב מעבודתם; ודבר זה הצילם מטבח גדול. דרישחם של הפסלוריים היתה—להראות להם את מצפוני היהודים, שמסתירים מהם את אוצרותיהם; וכשחאחרונים גלו להם את האמת, שאנשי המושבה עובדי־אדמה הם ועסיקים בהכנת שדותיהם לזריעת החורף, היתה תשובה זו כחומר מפוצץ והרגיזה את החיות השובחת:

איככה זה? צעקו: אנו שופכים את דמנו למובת ארץ-המולדת, לחציל אותה מן הבולשוויקים, והללו עוסקים להם במנוחה בעבודתם וצוברים בסף העל חשבון אסונו של העם האוקרייני! מות ואכדון לז'ירים אלהי שונאי העם האוקרייני וארץ-מולדתו!.

בקריאות כאלו התחילו את מעשה ההרג בק. אבל מאחר שאנשי־המושבה מוכם ככולם נשארו ללון כשדה ובמערות ואלה שהיו במושבה הספיקו להסתתר בדרכים שונים ולנום אל השדה, לא נשאר להרוצחים אלא לשפוך את חמתם על עצים: ואבנים: הם פנו אל בית-הכנסת שבמושבה ובכניסתם התחילו לסתור את חביה. זרקו את ספרי־התורה מארון־הקודש, גזרו אותם לנזרים ושמאום כאופן נכזה... אחתיבר התחילו לחמום ולשוד כל מה שהיה בבתי-היהודים; ובשעת השוד נהרגו שמונה יהודים. מה שלא יכלו לקחת עמהם קרעו והשחיתו. מן הכרים והכסתות היציאו את:גוצותיהם ברתובות-המושבה. וספרו לי עדי-ראיה. איך ענו הרוצחים ישיש אחד מבני הדור שעבר. שכל ימיו לא עוב ד' אמות של הלכה והתפרנס בדוחק ממסירת שדותיו בחכירה ליאודייהמושבה ר' צכי אריה ליבשיק בן ע"נ שנה. הם דרשו מן הזקן, משימסור להם את תכשיטי בית-הכנסת; וכשהישיש נשבע בכל קודש, שתכשיטים כאלה בקומם בכרכים ולא במושבות קשנות כמושבה זו, חתחילו הענויים, ההכאות והדקירות אכל הזקן עוד פרפר וקבל את יסוריו אלו להכעים את מעניו, בלי שום התנגדות. אז: הוצא חייל אחד פקודה: "עכשיו נמרום לאיל זקן זה תחת צוארו את צמרו ונכרך על-השחומה! חלא חזקן הזה בודאי שוחט הוא ואני-אומר החייל -- בקי בהלכות שחיטה'. כששטע חזקן את דבר החיילי הבין, שפסק-דינו למות בסיף. אז מהר לזחול על ארבע והוצוא את מליתו... וכשהביאו את הזקן לקבר ישראל מצאוי שמליתו כרוכה מסביב לעוארו חשחוט ורמיו של הקרוש בלועים בטליתו... נתקיימה כוונתו של הזקן דצריק, שדמיו יכנסו בפלית=התכלת ויבואו לקכורה עמו יחד ...

- ו) כפר שרכובקה (סמוך לפוגרבישצה, פ. קיוב). בכפר זה ישבו עשהים יהודים. מהם הרגו חייליו של פמלורה ארבעה-עשר. נשארו רק שש נפשות. ילד ולדה מן הנשארים בחיים ספרו לי, שהתחננו לפני הרוצחים ובקשו על חייהם בשעה נשהללו עמדו ודנו באָפני-המות. שבהם ימיתו אותם: ברומח. בסיף או ביריה. חילתים מהללו עמדו ודנו באָפני-המות. שבהם ימיתו למות; אבל האלקות של הילתים ילא הוציאו באותה שעה אנקות כאנקת לקוחים למות; אבל האלקות של הילדים נהרגו השפיעו עליהם כלל והם הוסיפו לעסוק בפולימיקה הקטלנית שלהם. לעיני הילדים נהרגו אחותם. ילדה כבת תשע ביריה, וילד בן י"ד התיזו את ראשו בסיף. את חילדים תשאירו בחיים מפני שכבר נמאם עליהם להרוג, ושאר ארבע הנפשות הסתתרו בערמות בשדה:
- ז) קיסניצה (פ. פורוליה). העיירה מונה כמאתים משפחות יהודיות. זספר לי הרב מקיסניצה:

בחצי-סיון, תר"ם, במוצאי־שבת הגיעה חשמועה, שהאמאמאן פטלורה וחייליו

הולכים וקרבים אל העיר. חרדת-מות אחזה את יהורי-העיירה. היינו אובדי-עצות, אם לקרם את פניו ולקבלהו בהכנעה ובמנחה, או לקדם את מלאך-המות בישיבת בית דומם, מצפים אל החרב הגוזרת על ימין ועל שמאל. אחרי מועצה ממושכת שהיתה בביתי, הוסכם שלא לקדם את פני המות מחוץ לעיר, אלא להיות נכונים לו בעיירה. ואני---מספר הרב -- אסוני גדול מאסונם של שאר אחי הצפויים למות: בשבת זו עלה כני יחידי לתורה לפני שבוע של חופה, שצריכה היתה להיות ביום שני בעיירה קניאז'י. ששם קבל כתב־רבנות... באטטוספירה של חרדת-מות בלינו את ליל מוצאי-שבת: שטענו את קולות ההוללים, שכורי דם-ישראלי כל אחד ממהבואו. אני ובני החתן היינו שנינו כמקום אחד: הכל חשבו, שעלי, בתור רב זקן. יחוסי, ובזכותי יחמלו גם על בני וישאירו אותנו בחיים. אבל בהנץ החמה כבר היו רצחני פשלורה בעיירה וכבר שמענו מכל עבר ופינה אנקת חללים מתכוססים בדמם וצריחות של ניססים... הרגעים ארכו כשנים... הרוצחים מצאו אותנו בערמת-תבן שבחצר ראשית, התחילו להמיף לנו מיסר על האדיקות שלנו בקומוניסמום וההתנגדות לשלפון ישר כשלטונו של פטלורה. וכשהתחלתי להוכיח להם, שאין אנו. אני ובני, מתערבים בפוליטיקה ועוסקים רק בתורת-ישראלי שבזכותה ישים הקרוש-ברוך-הוא שלום וברכה בקרב הארץ, ואנו שנינו מורי-הוראה בישראל. – השיבו על דברי בצחוק פרוע. שכל קרבי נהפכו בקרבי לשמעו, והתחילו למשוך אותי זה בכנפי בגדי וזה בזקני והלה בפאותי עד שפך דם. אז הוציא אחד מן הרוצחים פקודה: הסירו מעל הזקן את הבגדים של עיך! באותו רגע קרעו מעלי את כגדי אפילו את המכנסים. וחלצו ממני את נעליי ונשארתי ערום ויחף בכובעי לראשי, שמצאו אותו לא שוה להם כלום. וכשעה שמפלו בי שמעתי איך הם : מתעללים בנפש בני מחמדי ומענים אותו בכל מיני ענויים. אז נזרקו מפי המלים מי נחן למשיםה יעקב" ? - לשמע המלים רבלתי-מובנות החליטו כולם כאחר, שהזקן. מקלל אותם בעד בנו, והתחילו מחדש לסחבני בזקני ובפאותי... וכל עוד נשמתי בי אני שומע את בני הנענה צועק מר ממכאובי־מות: אין אני בקי בעיר ואיני יודעי. מי מיושביה הם מן הבורז'ואזיה ומי מן העניים". וברגע זה הרעידה יריה של חותח את חלל האויר. אותי עזבו לאנחות ועל־יד מפתן ביתי ראיתי הולכת ונמשכת שלולית של דם-דמי בני הצדים שנהרג אחר ענויים נוראים. וחתונת בני מחמדי נחתמה בדם-נםשו.

בליליבלהות זה נהרגו בעיירה כארבעים נפש ונשדדו כל בתי־העיר; לא השאירו החמסנים מהוט ועד שרוך געל. ואלה מן היהודים, שהתחכמו להכנים את רכושם לבתי־רגויים מכריהם במשך היום שלפני ההרג, אף דם לא הצילו את רכושם, כי ה"מצילים" היו בעצמם הגולנים. באמרם: חיילותיו של "פטלורה התנפלו על הבתים ודרשו להוציא אליהם את הון־היהודים המסותר בהם, ואם לא—ידעו איך להתנהג עמהב. "עכשיו—אומר הרב— לא נמצא גם יהודי אחד בעיירה. כולם עזבו את בתיהם ונדדו באשר נדדו מפני הרעב. ומעניינת היא גם עובדה זו: כשדרשה קהלות קיסניצה מאת השלמון רשיון להביא את ההרוגים לקבר־ישראל, הציעו לדורשי־הרשיון, שיחתמו על כתב, שאינם מוציאים שום חמא ואישמה בשלמונו של פמלורה. ואלה ההרוגים יהודים הם. שנתחייבו בעוון של קומוניםמום"...

ת) מימיוב (פ. קיוב). עיירה עשירה לערך. שמספר יהודיה עלה קרוב לשבעת אלפים נפש ושהיו בה בתי-ספר מהוגנים, ספריה עברית, אגודות ציוניות. ועוד. מן ההיירא

מאקים הראשונים (בימי ה״ראדה האוקריינית״, לא סבלה) ואף הבולשוויקים לא בזזו את עשיריה כל־כך. ואולם ביום ד' בשבוע, שני ימים קודם שבת הגדול, בשעה שהעיירה היתה תתת שלמון הבולשוויקים, שמעו היהורים, שמתארגן מספר ידוע של כפרים למרוד בשלמון הבולשוויקים. ונתפשטה השמועה, שההסתדרות של כפרי-הגויים, ביחד עם מרירתה בכולשוויקים, עושה ביהודים הרג ואכדן, וכבר עשתה כך בעיירה פאסטוב (פ. קיוב), שהרגה בה יותר מעשרת אלפי יהודים. הכריזו תענית־צבור והתפללו לאלהי־מרום וגם התיצכה מלאכות של יהורים לפני הקומיםאַר הבולשוויםשי, שינן על היהודים; וזה האחרון הבמיחי שידכא את המרד בראשיתו ולא יתן לשום כח מתפרץ לעשות שמות בארץ. והיהודים באין ברירה, נתנו אמון בדבריו ולא סדרו שום הגנה עצמית. ואולם עוד ביום זה לפנות ערב נזרקה פצצה לבית הקומיםאֱריאַם על־ידי האכרים המורדים (בפונסטאנצים" קראו להם ברוםית). החיילים שנטצאו בעיר. היו מועטים נגד המון הגויים. שהתקבצו מהרכה כפרים. התחילו יריות הדדיות - ולא ארכה השעה וחיל-הבולשוויקים עוב את העיר וברח לעיירה ז. המון רב של כפריים צמאים לרם, שהגיע מספרם לאלפים, התנפל באכזריות הימה לנקום ביהודים הורגי=היצאר", ביהודים מחריבי "אמא רוסיה". ביהודים מקימי שלפין-קומוניסמים. התחילו הרציחות באופנים שינים: בחרבות, בכידונים ברובים. בקרדומות ובבולי-עק. המבח הלך וגמשך לילה ויום. בערב שבת הגדול כבר היו כל רחובות ש. מלאים חללים. הקרבנית היו מונחים ערמות ערמות מספרם כבר עלה לשלשת אלפים נפש ... לסוף נשמע הקול בעיר. שמלאך־המות אמר: הרף, וראש־הרוצחים הכריו. שהוא מתיר ליהודים, לאסוף את מתיהם ולקכר אותם, ואם לא —יערוך מניפות־המתים סעודה לכלבי־המקום. לשמע הכרזה זו צצו צללי-אדם ממקומות איפל וצלמות, שנתחבאו בהם: קרובי הקדושים. שרצו לככות את מחמדיהם בפעם האחרונה ולהביאם לקבר ישראל. אותה לויה יכול להבין רק מי ששמע את תאורה מפיותיהם של המספרים עדי=הראיה. היהודים אספו גזרים, אברים, ראשים, רגלים, מוחות מניפצים, יונקי־שדים, שנחתכו ידיהם ומלאו בהן את בטן־אמם הרטושה. והכל מתפללים תפלה אחת: "רבונו של עולם, יכבשו רחמיך על אהוביך, חננו לקבור את מתינו כל עוד חיים אנו בחיים. שמיב המות מהם"... למעלה מכח אנוש עברו "שארית-ישראל"; אבל הספיקו רק לאסוף את הקדושים לערמה גדולה בחצר בית־הקכרות, כי נתקרשה להם השבת שכת הגדול.

הבוקר אור ורגיעה פקודתו של ראש הרצחנים שכל היהודים. שנשארו בחיים יתכנסו לבית המדרש הגדול ושם יכרות עם הנשארים ברית שלום בתנאים ידועים. ומי שלא יבוא אחת דתו לרגזר לנזרים. ידעו היהודים, מיתה ברסוק אברים מה היא. עניהם ראו מאות גיפית גזורות ורסיקות; ובכל החשד הגדול, שחשדו את ענין אספה זו, שמא שם תהא קבורתם. החלימו לביא בהמון אל האספה לבית-המדרש. כנראה נורע להרגיתים, שיש בעיירה איזה מחביא, שבו מצאו הצלה מאות נפש מישראל בשעת-חירום, ועל בין חבלו תחבילה לקרוא לאסיפה זו. ברות נכאה ובנפש רצוצה הלכו בני ישראל בשכת הגדול לבית הכנסת דגרול בזקניהם ובצעיריהם. בכחוריהם ובכתולותיהם ובמפם. אבל עור לא הגיעו אל סף בית-הכנסת וכבר הבינו הכל, שהולכים הם כשור למכח: חבל עור לא הגיעו אל סף בית-הכנסת וכבר גדול של בדול של רצחנים מזוינים בכל מיני כלי-זיין הקיפו את בית-הכנסת ומספר גדול של תותחים הוצבו אצל כל הלון מחלונות בית-הכנסת ואצל כל פתח ומכוא... הבכיות והיללות הותחים והילדים הגיעו עד רום שמים --- ראש הרצחנים באי אמנם. לבית-

הכנסת ועלה על דבימה: אבל הכל הרגישו, שלא כא הלז להקריא לפנירם תנאי ברית לחיים. ועוד מרם יעלה בידו של ראש=הרוצחים להשקים את המית הרוחות, הרגישו הכל באיר מחניק והראש" נעלם מעל הבימה—ופתאום התחילו יריות חזקית מבחוץ, שלא פסקו במשך כמה רגעים. בינתים התפוצץ התנור של בית=הכנסת שהרוצחים שמו בו סצצה למפרע... בית=הכנסת נהרם ונפל ובתוכו מצאו קברם הנאספים הרבים, מי בחניקה ומי בסקילה ומי באש, לא יצאה גם נפש אחת ממוקד זה. מספר-הקרבנות בבית=הכנסת הגיע למספר הקרבנות של ליל ד' ויום ה' ומעריכים איתם כולם ביחד לששת אלפים איש. הנצולים לא יגיע מספרם למאתים. נמחקה מתחת שמי ה' עדת משיוב. יהודיה לא באו לקבר ישראל. מפולת בית-הכנסת היה קבר לאלפי יהודים. ובית=העולם היה במשך זמן ארוך מקום לכל כלבי-דסביבה, שגרמו את עצמית בקדושים ולא היה מי שיבריח אותם. שממה היתה מימיוב, כלי עובר ושב, ותלי=האפר מסתירים בתוכם את היגון הנצחי של קהלה עכרית רבת־עלילה.

את כל אלה ספר לי אחד, שנמלם באורח־פלא. הוא ושני ילדיו. ואולם המספר את ספור=הינוגים הוסיף:

אברה לאב שמעו מה שקרה לאב — ואני פצדיק את הדין עלי ואפשר גם על אחרים. שמעו מה שקרה לאב שכול: הייתי בעל לאשה ואב לשתי בנות בוגרות ולילד וילדה. אחר ימי=הזעם, שבהם הסתתרנו כולנו בדיר של חזירים אצל גוי אחר והמות לא הגיע אלינו, החלמני, על-פי דרישות הגוי, שלא רצה להפקיר את חזיריו בשבילנו, כי אמר, שאם יטצאו אצלו ז'ידים מסתתרים יחרימו את חזיריו, -- להתפלג: אני והילדים לבד ואשתי עם הבנות לבד-אני שוכב לי במאורת כלבים עם ילדי. ואשתי יבנותי מתחבאת מנגד אצל גוי במסגורת חבן. ואני שומע את קולות ההוללים מתקרבים אל שכונתנו. ובו ברגע אני רואה מתוך הסדק. שגרשו את אשתי ובנותי ממגורת-התבן: כנראה. התחום הגוי מכרנו על הסדו וגרש את נפשות-ביתי היקרות. שמעתי היטב את תחינותיה ותחנוניה של אשתי. שהיו ללא-תועלת... ילדי התחילו לבכות בכי היסשורי: אבא! – צעקו --: הלא החוליגאנים יהרגו את אמא ואת האחיות". ואני, האב, נתאכזרו רחמי על הנפשות היקרות לי-השחקתי את ילדי ושמתי ידי על פיותיהם. שלא יוציאו דגה מגרונם, עד לחגיקה, ואני-עיני רואות וכלות, שמענים את אשתי, אם הבנים. ואת בנותי היקרות, היפהפיות והתמימות. צעקתן בקעה רקיעים. הילדים התחננו בלחש: נחוש לעזרת אמא. לעזרת האחיות !" — ואני, האב והבעל, נתאבן לבי בקרבי למראה הגורא, קפאו דמי ועורקי חדלו לרפוק... כשיצאתי ממחביאי במיצאי-שבת לא מצאתי עור את כל גורי מחמרי, ואלה שמצאתי, שמתי חלקים חלקים בשק להביאן לקבר-ישראל. הוא אשר דברתי – אומר המספר -- : אין לקבול לפני אבינו שבשמים על הנעשה כל עוד נשארו בחיים אבות כמוני שראו בעיניהם, איך מתעללים בנפשות קרוביהם איך מענים אמות על בנות... אין לי שום זכות לחיות! מי יתן מיתי בחרב-ההייראמאקים, שתנקום כאב האכזר את נקמת אשתו ובנותיו!

כך גמר המספר בקולי-קולות. ואני, מכירו מזמן מרובה, יודעי שלא היה מסוגל להעלים עין לעתות בצרה לא רק מקרובים, עצמו ובשרו, אלא מכל קשה-יום ומר-נפש. מ) מפליק (פ. פודוליה). אף עיירה גדולה-בערך זו שתתה את כוס-התרעלה.

—הדבר היה בתענית אסתר, תרע'ט—מספר לי מורה הגימנסיה העברית במז'יבוז'י, יליד העיירה מפליק, מר זי—: שמעו היהודים, שההיידמאקים מנו איזה אמאמאן

השלח

288

בשם פמלורה, והוא עובר בערי אוקריינה ועישה שמות והרג בישראל האמינו.
רוב אנשי-העיירה עזכו את בתיהם ונסעו לעיירה הקרובה, ליום־השוק. וכששבו העירה לפנות ערב, שמעו הרחק מעט מן העיר קול ענות ולא ידעו מהו. אבל כל כמה שקרבו אל העיר הוברר להם, שזהו מרחץ-דמים, שעורכים לאנשי-ביתם. בלבבות ממפספי-דם התחילו נכנסים אל העיר. בשער העיר מצאו את הקרבן הראשון: אחד מחשובי-העיר מימל בשלולית של דם, עיניו מנוקרות ורגלו האחת כרותה לגמרה... והקולות של הלקוחים למות בתוך העיירה היו מחרישות אזנים וגוזרות לב כמו באזמל... בתוך כך הקיפו אותם אכרי המקום, מחסידי-אומות-חעולם, ויעצים, שיתפזרו מעיני רואים. כי מלאכי-חבלה הולכים וקרבים למקום-סכנה זה. ובעוד שהם נמלכים בנפשם, אם ישימו את נפשם בכפם וילכו להציל את חיי נפשות-ביתם או כל אחד יבחר לו מקום-מחבוא אחר, כעצת הגויים, שמעו פרוז, שהלך והכריז בפקודת האמאמאן פטלורה, שמי שיסתיר, ז'יד אחד יהרג ביחד עם הז'יד. המכריז היה ה"מטארוסטה" של הכפר. מובן, שלא נשארו במשך כל הלילה ברפש-התעלות שמסביב לכפר בהרדורי-שאול על חיי בני-ביתם ועל מה שיהיה להם לעצטם בכוקר. לאור היום... לפנות בוקר שמעו עוד פעם את קולו של ועל מה שיהיה להם לעצטם בכוקר. לאור היום... לפנות בוקר שמעו עוד פעם את קולו של נפש של ז'יד, אחת דתו למות מות ז'ידי"... כחץ-מות כן פלח הכרוז את לבותים. שיסתיר נפש של ז'יד, אחת דתו למות מות ז'ידי"... כחץ-מות כן פלח הכרוז את לבותיהם.

באין אומר ודברים החליפו ללכת לקראת המות העירה-ויהי מה! אולי יזכו לראות כחים את יקיריהם ומחמדיהם. בדרך-הלוכם פגשו בגיפות מתגוללים של יהודי המקום, רגלים לבד וידים לבד וראשים לבד. הם פגשו בחללים, שדמם עדיין היה שוחתי ובחללים שדמם כבר היה קרוש... עוד לא הגיעו למרכז-העיירה—והנה הם רואים להקה של חיילים הולכת ומדלקת את בתי היהודים, ובכל הדלקה מתערבים קולות-צחוק באנקות אומללים קיפצים מחוך האש כאודים שרופים וצווחים מיסורי-מות המקיפים אותם. הרצחנים מתפקעים מצחוק-שרים זה ומיסיפים להגריל את שמחתם ביריות-רובים, שכרורים אחדים מהם פגעו בהולכים העירה והמיתו אחדים מהם ואחדים פצעו פצעים אנושים. את אלה שזכו לצאת חיים מן האש ומן היריות, הקיפו הרוצחים וסררו אותם שורות-שורות. ראש-החבורה התחיל למנותם אחד-אחד ולפסוק מי לחיים מי למות ובאיזו מיתה יומת כל הנידון על-פיו למיתה: אם ביריה או בסיף. או בכריתת אברים-אברים. את הצעירות פקד לקחת תחלה ולאנס אותן ואחר-כך יכול כל חייל לעשות בהן כחפצו. ולסוף סדר בסדר מיוחד את הרינת הזקנים והזקנות, שפקד שלא להשאיר מהם שריד ופלים: הוא צוה לסדרם שתי שורות, זקן וזקנה, ולערוף את ראשיהם בחרבות אחר־באחד; ומי שיכול להצטיין ולהסיר שלשה ראשים בעריפה אחת יקבל פרס הגון. -- לשמע הצעה כזו מפי ראש הפלוגה התחילו הקוזקים היותר אמיצים שכורי-הדם לדרוש. שיבארו להם מהו הפרס על מעשה־גבורה זה. על שאלה זו השיב הפקיד: "כל אחד מן דגבורים ממין זה ירכוש לו הזכות לבחור לו מעדר־הבתולות (בלשונו מאבון ה מה שאומרים ברוסית על עדר של סוסים) המוצג לפניכם את הבתולה היותר יפה ולהתעלל בה הוא בלברו, בלי שיצטיך לחלק את שללו החי עם שום חייל אחר". פרס זה מצא הן בעיני עשרה קיזקים, המורפים היותר מפורסמים באכזריותם, והם התנפלו כחיות-שרף ובין רגע נפלו זקנים וזקנות כשבלים אחר הקוצר... התחילו למנות מספר לנהרגים כדי לדעת, אם מספר ה.נכורים מתאים למספר הנופלים בהרג נורא זה. דקו ומצאו

שראויים לפרם זה הם רק שבעה קוזקים, ושאר החללים נפלו על-ידי קוזקים אחרים, שעזרו להם בהרג. וכאן מתחלת שורה שלמה של ספורים מחרידים, שאין כח בי למסרם: מעשה בכתולה, שנתעלפה כשנגש אליה קוזק; מעשה בכתולה, שנשכה את לשונה והתחילה יורקת דם. ועוד. את צווחותיהן הנוראות שמע המספר, שלן בדיר חזירים והבים דרך סדק לראות אם הגיע תורו —

לאחר שזכו ה"נכורים" במקחם פנה ה"ראש" אל שאר הרוצחים ואמר: "עכשיו, חבריא, נתחיל למפל בכנופיות הצעירים הקומוניסטים, מחריבי ארצנו. יחוה כל אחד את דעתו, איך ננקום מהם את נקמת ארץ-המולדת". האחד חוה את דעתו: "ננקום בהם נקמה כהוראת נביאיהם (נראה, שהיה בעל תנ"ך): ננקור להם עין אחת ויד אחת נכרות להם". השני הוסיף על זה גם כריתת רגל אחת, אבל הראש הציע לצוות על כל הצעירים, שישככו פרקדן, ולערוך על גופותיהם התחרות בטרוץ של סוסים, ואז יהיו בתוכם נם נקורי-עין, גם קמוע-יד, גם כרותי-רגל. החיילים הסבימו להצעתו המחוכמת של האשם" והחלימו לקרוא להאמאמאן ככבודו ובעצמו, שיבוא ויראה ב"משחק" הנפלא. רץ אחר רץ שלחו להביא את האמאמאן. אבל האמאמאן, כנראה, אסמנים היה ולא נענה לדורשיו, ומשחק-התופת התחיל בלי שראו עיניו של השלים את מעשה חניכיו ילדי-

שכבו פרקדן! — פקד הראש על הצעירים האומללים. שמספרם עלה לחמשים איש, — ו.מרוץ = ההתחרות" התחיל. הסוסים רצו רצוא ושוב לקולותיהם ואנקותיהם של רצוצי-ראש ושכורי-גויה, ולמראה מעי = האומללים הנשפכות ארצה הגיעו ה, מתחרים "לידי התפעלות עליונה. ואז צוה ה.ראש" לסיים את הריגת אלהי שעדיין לא נפחה נפשם, בדקירת חרבות וכידוניםי שהרי יש פקודה מן האמאמאן לקמץ בכדורים. ה.חבריא מהרה למלא אחר דברי הראש לקול-הזמרה של השיר הידוע: "שמונה בתולות ואני אחד". ובזמרה זו התחילה גם התהלוכה בעיר. בדרך = הלוכם לא שכחו בני - החייל לבדוק את הבתים הבודרים, שנשארו שלמים בלי ששלמה בהם יר = המשחית. בחורבה אחת של רחוב רחוק בחרו להן בנות = ישראל מקום = מפלמ להסתחר מעיני הטורפים. אבל אלה האחרונים הריחוי שכאן צריך להיות בשר - אדם, — הריחו וטעמו וגרמו בשניהם החדות ודקרו בצפרניהם — והשאירו את הארם המכלה בבשר = יעקב... כה התעללו ההוללים בשיות הנאלמות במשך היום ובכל הלילה שאחריו. והיה אם תפגוש במפליק באחת מבנות = בשיות הנאלמות, תקרא מעל רשמים פניה את כל מעשי ידי חיות מקר בצורת = אדם...

והמספר, מורה-הגימנסיה. שיש לשים אמון בדברוי. מוסיף לספר עובדה אחת קשנה, שאירעה באותה מפליק העיירה: קבלה היתה בידי זקני-העיירהי שבית-הכנסת היותר עתיק שבמפליק, שבו נמצא ספר-תורהי שעלה בו לתורה רבי יש רא ל ב עש" מ, הוא המקום היותר במוח מפורענות, ועוד בימי-המבחי שערכו ההיידאמאקים בשנת 1768 בעיירה זוי ניצלו רק היהורים, שהסתתרו בבית-הפלים עתיק זה. ולפיכך התאספה גם בימי ההיידאמאקים החדשים בבית-הכנסת העתיק שארית-הפלימה של עדת-מפליק וישבה שם מלאה צער אין-סוף על צרות-הפרט והכלל. ביחוד החרידו את הנאספים בבית-הכנסת הקולות הגוראים של הנפשות התמימות, שנמצאו במחבואן בבית-המרחץ, שעמד לא הקולות הגוראים של הנענים והמאונסות וחדרו אל תוך אבל קידר זה, שברו את כל גופס הרציץ של המתחבאים בבית-הכנסת... אל תוך אבל קידר זה, שברו העלוב! הוא לא יכול להשלים עם אממוספירה ופתאום התחיל ילד אחד לבכות. העלוב! הוא לא יכול להשלים עם אממוספירה

זרה זו"של ישראל הלקוח לשכח. וככה הילד ודרש דרישה פשושה לאכול: "לחם, אמא, לחם! →לשמע קול זה חדדו כל המתחבאים וכלחש התחילו לחרוק שנים ולדובב: "אוי לנו! ילד זה יהרוג את כולנו! ישמעו הרוצחים איזה קול ויבואו וישחשונו, אותנו כולנו!" → אז מהר אבי הילד וסתם את נחיריו של הילד בכנף-בגדו עד שנחנק... נכמרו רחמי=האם על ילדה, ילד שפחיה. לא יכלה עלובה זו להכליג על רגשותיה ובקול בכי-תמרורים התחילה להספיד את ילדה החביב. ודבר זה גרם למיתתם של עשרות אנשים: הקול נשמע בחוץ והגבורים" נכנסו אל היכל ה' ובבית-הכנסת העתיק שמאד את קדשי ישראל; קרעו את ספרי=התורה, ממאום ורמסו אותם ברגליהם, ואחר-כך התחילה הריגת המתחבאים. מן המספר הגדול של יהודים, שבאו לכאן להציל את עצמם ממות אכזרי, לא נמלפ אף אחד. מספר הגדול של יהודים, שבאו לכאן להציל את עצמם ממות אכזרי, לא נמלפ אף אחד. מספר הגדול בעיירה זו עלה על אלף. ביי

ומדי דברי על חנק הילד בידי אביו זוכר אני, איך שמעתי פעם אחת מחדרי קולותי קוראים לעזרה בחדר השני שבביתי. מהרתי לשם וראיתי ילד חור כשיד ואשה מתעלפת: זכששאלתי, מה אירע כאן, ספרו לי, שהילד בן-העשד ואמו הם מפלישי פוגרבישץ (פ. קיוב), שמספר הרוגיה הגיע לחמש מאות. ובימי-ההרג שננה האם לילד יום ולילה את הפסוק "שמע ישראל". וכך נשאר בלב הילד פחד-מות: הוא חדד מקול עלה נדף, וביחוד מפני אנשים זרים. וכשנכנסו לביתי ארבעה פלימים מיחדדי אוקריינה, שפחד-הפרעות קפא בעיניהם, חשב אותם הילד לפורעים ובפחד-מות חור כמת וגם אמו התעלפה למראהו המסוכן —

ועוד עובדה אחת קשנה, שאירעה בביתי":

אונגני (כיסאראביה), חי מבת תר"ם.



## ָמִלְחֶבֶת־הַתַּרְבּוּת״ הַחֲרְשָׁה.

מאת

## משה סמילנסקי.

8.

המחלוקת הישנה בדבר הקולמורה, עומדת שוב על הפרק... המונחים "אנשי" מעשה" ו"אנשי־רוח" חוזרים ונשמעים כתוכנו. והפעם הכבידו "אנשי-המעשה". מתנגדיהתרבות הראשונים גזרו על בתי-הספר העתידים להוסד, מענו כלפי הרוחניות
המופשטת ונלחמו בלמדנות; והאחרונים גוזרים על בתי-הספר. העומדים וקיימים מוענים
כלפי א ל פי הי ל דים הלומדים קרוא וכתוב ודבר עברית ונלחמים בעד עם-הארצות.
התקדמות.

כיצד באנו לידי\_ רשת בתי-הספר שבארץ ? — כדאי לעמוד קצת על השתלשלות? המעשים.

זוכרני את מצב "בתי=הסטר" בארץ לפני, של שים שנה.

בארץ התקיימו שלשה מיני .בתי-ספר': אלה שנוסדו על-ידי חברת "כל ישראל הברים" בערים; אלה שנוסדו לרגלי הישוב החדש במושבות; וה-חדרים ו-הישיבות'.

באחדים מבתי-הספר של חברת כי"ח היה חיוב גדול, שלצערנו אינו כחנוך החדש:
הכשרת התלמידים למלחמת הקיום בעתיד; הכשרה על יסוד העבודה. היו להם ביתספר לחקלאות "מקוה ישראל". שלמרות כל לקוייו היה בו ריח של ע ב ו דת - א ד מ ה,
ובית-ספר למלאכה בירושלים, שהקים בעלי-מלאכה הרבה. במובן הלאומי עמדו כל
בתי-הספר הללו בשפל-המדרגה. היהדות היתה מושפלת בהם עד שאול תחתיה. לא
למדו את הלשון העברית בתור לשון-דבור ולשון לאומית. בא-כחה היחידי של ה-יהדות
בבתי-ספר אלה היה החכם" ספרדי, על-פי רוב עם־הארץ ושום של עור בידו. מציאותו
בלבד של החכם" זה, שהיה ממונה על ה-יהדות וה-עברית". ליד המורים המגוהצים.
שהיו ממונים על הצרפתית עשתה את היהדות ואת העברית ללעג ולקלם בעיני התלמידים.
החכם" ו"תורתו" היו מטרה לחצי לעגם ונקמתם של האכזרים הקמנים. והמורים
המגוהצים לצרפתית היו חניכי בית-הספר למורים של חברת כי"ח בפאריז, שספגו
בנווריהם את רוח ה-השכלה" של הבולוואר הפאריזי ומן ה"רום הקולטורי" שלהם הביטו
בבוז ובלעג אל ה"פראים", שהיהדות היא להם עיקר. ומתוך כל בתי-הספר הללו קם
בנוז ובלעג אל ה"פראים", שהיהדות היא להם עיקר. ומתוך כל בתי-הספר הללו קם
ברוים היתה הבולוואר הפאריזי ומן ה"רוח ולא אנושיות וכל שאיפתם

ו וובתי=הספר" במושבות ? את תשומת=הלב הפחותה ביותר הקדישו בוני המושבות לבתי=הספר. במושבות של הנדיב היו בתי־הספר משחק בידי הפקידים. המפום השלים כו היה שוב אותו המורה המנוהץ, חניך הבולוואר הפאַריזי, שאליו נלוו

גם מורים עברים, על-פי-רוב בריות עלובות, שנשמעו בכל להפקידים; ועל כל אלה שררה העלמה" השיידית. בכל בתי-הספר הללו שלמה הצרפתית. ורק בבית-הספר בראשון־לציון נמנמו גם עברית משובשת- וברחובות הלאומית הפיץ תורה ברבים יהודי עם־הארץ בז'צרגון מסורם. וה"חדר" וה"ישיבה" היו פרועים ומנוולים — פרי החלוקה המנולת והמנולת.

עכשיו, לאחר עשרים ושמונה שנים, לאחר שהדבור העברי נעשה עובדה ולאחר שהיה לאחד מן העיק רים של הציוניות המדיני ת, קשה להעריך את המאור ע ההיסמורי שבמכתב המובא למעלה. ברם זו היתה מה פכה בהתפתחות הישוב. שנתנה דחיפה חדשה לכל עבודתנו בארץ ויצרה לה תוכן חדש ונשמה חדשה. המעשיים של אז ראו, אמנם, מדחה במעשה זה של חובבי־ציון, שהרי בארבעת אלפים פראנק אפשר היה להעמיד על הקרקע עוד משפחה אחת בפתח-תקוה. רק אחד העם וחבריו ה"רוחניים" תמכו בכל תוקף במעשה זה והלא כיום יודו גם "המעשיים", שהיה למעשה "רוחני" זה ערך ישובי ומדיני חשוב: ביום ההוא הונחה האכן הראשונה, שיצרה בסים להכרזת הלשון העברית בתור אחת מן הלשונות הרשמיות בארץ-ישראל...

אמנםי תקוחו של האחד העם" לא נתמלאה מיד. בית־ספר זה עצמו, שנוסד עלפי השפעתוי לא התפתח בכל הזהורות והשקידה הדרושות, הרבה שאון ורעש; ויש
שמיסדו היה מוכרת להלחם ביליד־רוחו ואף לקבול על הדבור העברי,— שניאה, שהודה
בה אחד-העם אחד-כך. ומנהלי בית־הספר של כי"ת לא הלכו בדרכי חברם ביפו
והוסיפו להתיחם אל הלשון העברית בבוזי, ובתי־הספר במושבות נשארו בנוולותם. עוד
בשנת תרס"ד כותב המשקיף על עניני החנוך בארץ־ישראל כדברים האלה: "במקום
האחד—חניכי החדר", היודעים את המצוות המעשיות על־פה ואינם יודעים לקרוא
עברית, ודבורם הוא ז'ארגון מסורס. במקום השני—חצי-משכילים, כביכול, בצורה
צרפתית-מזרחית, היודעים לפספט מעט צרפתית בשניאות נסות. ובמקום השלישי
הצאי-ערביים, שלא תורה להם, לא חכמה ולא דרך־ארץ ושקועים הם רובם וראשם
במוסיהם, מנהגיהם וחוצפתם של בני-המקום. דורנו החדש, שקם לנו על אדמת אבותינו,

נופל הרבה מבור־הגלות, שבא לאחץ־אבותינו. לראשונים היו חובה ושאיפה ולא היתה יפולת. לאחרונים:אין לו חובה לא שאיפה ולא יכולת" (החמן", תרם"ד).

אכל המעשה שעשו חובבירציון בשנת תרנ'א, עשה פרי. גרעין בריא היה זה ונפל לחוך קרקעיבתולה.

בית = הספר לכנות ביפו, שכל התמורות לא הוציאוהו מתחת ידי חובבי בית הלך והתפתח. מישב הכחות של המורים התרכזו בו. יד מוכשרת ומסורה של מגהל פדנוג ואמן ההוראה מפלה בוי והוא נעשה בית־ספר מופתי. וקרוב לאותו זמן הונח היסור לני מנסי ה העברית. ממוסר חנוכי קמן ודל בראשיתה נהפכה במשך שנים למוסד חנוכי, צבורי ומדיני ממדרגה ראשונה. למרות הלקויים הפדגוגיים והחנוכיים. שלקתה בהם הגימנסיה מראשית יסודה, הקימה דור של צעירים, שהיו לברכה בארץ, הפיחו רוח חדשה בבני־הנעורים שבעיר ובכפר. והודות לגימנסיה נעשה גם חלק מצעירי הארץ השאור שבעיסת הצבור . . .

עלאידי שני כתי-הספר הללו, פרי-עבודתם של חוכבי-ציון, התרומם ההנוך הארציישראלי ונעשה גם גורם התישבותי חשוב. בפה מלא אפשר לומר, כי שני הבתים
הללו הועילו להתישבותנו בארץ במובן הכלכלי והמדיני לא פחות משתי מושבות
גדולות. ושני הבתים הללו הם הם שהכשירו את הישוב למלחמתו הנהדרה ב-עזרה"
והם הם שהקימו את המפעל הגדול—החנוך העברי בארץ-העברים.

מתחילה היו בתי-הספר של כי"ח שליטים כארץ ולשונם, הלשון הצרפתית המושלת בכפה. אחר-כך התחילו מתחרות בחברה הפאריזית שתי חברות חדשות מלונדון ומברלין. "בית-הספר על שם אווילינה די רוטשילד' התחיל להפיץ את הלשון האנגלית כארץ ובית-הספר על שם "למל", שעבר לידי—.עזרה" את הלשון הגרמנית. החברות ה"עבריות" הללו אמרו, שאין להן שום מטרות מדיניות ואך הרמת המצב הכלכלי של יהודי המזרח—מטרתן. ואולם, אם עדיין היה מקום להאמין במקצת לחברת כי"ח, שהרי ללשון הצרפתית יש באמת ערך כלכלי ידוע במזרח—אמנם, הרבה פחות מללשון הערבית ואף ללשון העברית. שהיא משמשת גשר בין יהודי המזרח והמערב,—איזה ערך כלכלי היה ללשון הגרמנית, ואפילו ללשון האנגלית בזמן ההוא ?—נתבלם התפקיד האמתי של בתי-הספר הללו, תפקיד של מרטירים להשפעה נכריה...

דבר זה נתגלה לבסוף. מתחלה קנו בתי-הספר של "עזרה" את לב הקהל, ואפילו את לבותיהם של רבים מחובבי-ציון, על-ידי וויתוריהם לעברית. הם עשו את הדבר כדי למצוא סיוע מצד הציוניים במלחמתם בחברת כי"ח — מלחמת הגרמניות בצרפתיות ואנו חשבנו בתומנו, שמתוך הכרה לאומית באו לידי כך, והאמנו, שיש אפשרות למסור את עניני-החנוך אפילו לחברה לא-ציונית, אם היא נומה ללאומיות. וה",מעשיים" שמחו, כמובן, שמחה כפולה, שהרי על-ידי מסירת החנוך ל"עזרה" באה אפשרות לשחרר מהוצאות את הקופה הציונית.

אבל הימים המובים לא ארכו. והסזימה הגרמנית של החברה העברית נתגלתה לעיני כל. מנהלי העזרה" חשבו ומצאו. שהגיעה השעה לגלות את קלפיהם. בתי-הספר של חברת כי"ח ירדו מגדולתם. רבים מבתי-הספר הפרטיים ובתי-הספר של חברת בלי עליהם את מרותה של חברת-העזרה". גולת-הכותרת של מעשי החנוך בארץ—הטכניקים—עמדה ברשותם לגמרה. ולמה יתביישו בגרמניותם ?—כך חשבו אנשי-העזרה"; אבל הם תעו בחשבונם...

בתי-הספר של הציוניים עזרו, אמנם, לה עזרה" להוריד את כבוד בתי-הספר ישר כי"ח; אבל באותו זמן גדלו וחזקו אף הם עצמם והכו שרשים עמוקים בארץ. ושני בתי-הספר העבריים הגדולים ביפו החזיקו בעוז ובגאון את דגל החנוך העברי הלאומי בידם. ז אך הרגישו בסכנה החדשה, בסכנה הגרמנית. הגיחו ממארבם, התנפלו על השונא ז, ש והפילוהו למשואית. רוב בתי-הספר בארץ יצאו מרשותה של העזרה" ונכנסו לח. הה של הרשות החדשה, רשות עברית לאומית, שנבראה פתאום ונקראה בשם: "ועד = החנוך". בפעם אחת אבדה ה מושבה הגרמנית" בארץ-ישראל את כל כבודה ואת כל חנה והיתה כצר עובר עוד קודם שנפלה המטרפולין שלה במלחמת=העולם.

ו",וער-החנוך" גדל והתפתח מחודש לחודש ובמשף זמן קצר גהפף לאחד מן המוסדים הראשיים בארץ. לאמ-לאט עברו אל תחת חסותו כל בתי-הספר של חובכי-ציון, של מוסדים פרטיים, של העזרה' ולסוף אף של יק"א במושבות.

נתקיים אחד מן החלומות שחלמנו: הנהלה אחתי הנהלה עברית-לאומית, הנהלת מאחדת ומאוגדת, לכל עניני החנוך בארץ.

₽.

מה הם בתי־הספר בארץ־ישראל כיום הזה?

בתי-הספר שלנו אינם רק רשת של מוסדות-חנוך, שבהם לומדים ומחחנכים של שה - עשר אלף ילדים מישראל. הם גם סכום הנצחונות הלאומיים שלנו בארץ. הנצחונות על כל בתי-הספר השונים של החכרות השונות, שכל אחת מהן השתדלה לנמוע בארץ-העברים את לשון-ארצה ולשמש אמצעי לפוליטיקה של ארצה. בתי-ספרנו הם סכום נצחונותינו על חברת כי'ח, חברת-ה"עזרה" ועל כל החברות הפילאנתרופיות למיניהן.

בתי־ספרנו הם הם שיצרו את הגשר שבין העדות הגלותיות השונות והם הם שנותנים מקום לקוות, שנחדל פעם להיות אשכנזים, ספרדים, תימנים, בוכרים, ועוד, ועוד, ונהיה רק עברים. כי בתי־הספר שלנו הם הם שיצרו לנו בארץ את הלשון הלאומית ומומדת הלאומית ועומדת הלאומית לרשת את מקום כל הלשונות הזרות והגלותיות ועומדת להפכנו מעם גלותי לעם אחד ומאוחד.

ולסוף, בתי=הספר שלנו הם הם מניע מדיני גדול לבית לאומי והם הם שהביאו לידי כך, שהנציב העליון יכול היה להכריז את הלשון העברית בתור אחת משלש הלשונות הרשמיות בארץ. והם גם יצרו את הבסים לתשובתו זו של המיניסטר האנגלי בפארלמאנט הלונדוני: "שבעים אחוזים מבני=הארץ היהודים מדברים בלשון זו".

ומה הן התוצאות האפשריות. שהן כרוכות בביטולם של בתי=הספר הללו, ש"אנשים מעשיים" ירועים שואפים אליו?

אנו מסכנים את חנוכנו, שיהא חוזר ונעשה הפקר ויהא חוזר ונמסר לידי אותן החברות, שכל אחת מהן תבקש לעשות ממנו מטעמים ל"פוליטיקה" של ארצה. ושוב נזכה ל"צרפתים", "גרמנים", "אנגלים" ו"אמריקנים" קמנים במקום עברים שלמים ברוחם ובלשונם.

אנו מסכנים את הקהל העברי בארץ, שיתיאש מן התקוה לחדול פעם מלהיות עדות וייקהלות" וליהפך לעם. אנו עלולים להחריב בידינו את התחלת האחוד הלאומי הגדול. אנו מסכנים שוב את עצמנו להשאר בלי לשון לאומית ולשוב אל המצב הצועני של עם בעל הרבה לשונות. ואל לנו לשכוח, שאנו עומרים לפני ההגירה ולפני השטף ההכרחי של בלבול-לשונות. וביחוד לפני התגברותה של הלשון ההמונית הגלותית. שהיא עומרת כצר וכאויב לשפתנו הלאומית. כי מה יהיה כחה של לשוננו הלאומית במלחמתה בז'ארגון בלי המעד דגדול של בתי-חמפר?

ולסוף, אנו מסכנים את עצמנו. שנחריב בירינו את המניע המדיני הגדול שהשגנו. אם יבמל הרוב העכרי המדבר עברית; אם רוב בתי־הספר יהיו שוב צרפתיים, אנגליים. גרמניים, ועוד; אם הז'ארגון ילך ויתפשם.—תבשל אותה ההכרזה ההיסטורית, שהכריזה את לשוננו בתור לשון רשם ית, ומחורבנה של לשוננו תבנינה הלשונות הערבית האנגלית... ואולי נזכה אז גם לז'ארגון בתור אחת מן הלשונות "הרשביות...

אנו עומדים לאבד בידים את ארמון הקסם, שהופיע לעינינו, ולהשאר שוב במצב של עניים מחזרים על פתחי־זרים!

שקר הדבר מה שמספרים אנשים שונים מחוך שטחיות או אי־ידיעה, שהציונים הרוחניים רוצים לראות בארץ־ישראל ישיבות" במקום מושבות". אותן ה"ישיבות" שהרוחניים שואפים אליהן, אינן אלא הבסים הלאומי והסעד המדיני למושבות, ורק לשמן נוצרו. כי המושבות בלא ה"ישיבות" ערכן הלאומי והמדיני, ואף הכלכלי לא יגדל מערך הישיבות בלא מושבות. ורק אנשים לקויי המכם המדיני לא יודו כיום שהראשון העם" הרוחני הימיב לראות ולהבין את העתיד מליליינבלום המעשי, בשעה שהראשון דרש לתת את ארבעת אלפי דפראנקים הראשונים לבית-הספר ביפו והאחרון בקש לשכלל בהם עוד אכר אחד נוסף על העשרים ושמונה" שבפתח-תקוה.

גם אבי הציוניות הרוחנית רואה בחלומו תחילה "יסוד קולוניות לעכודת האדמה מבחירי צעירי עמנו ילידי הארץ ביחד עם אנשים בריאים וטובים מחו"ל". ורק א חר = כך "יסוד בתי־ספר שונים לתורה ודעת, לעכודת־אדמה ואומנות". תחילה הישמע בגולה, כי יש בא"י א כרים עברים א מתיים, החורשים וזורעים וקוצרים בידיהם ממש", ורק אחרי־כן באים בחשבון "נערי בני ישראל, שאינם לא אשכנזים ולא צרפתים וכו', אלא בני ישראל מארץ ישראל, אשר לשונם היא לשון העברים הקדמונים"... (על פרשת דרכים, I, 82). ובכן אף ל.אחד־העם" המושבה היא המסד וה-ישיבה"—הטפחות. זה"מרכז הרוחני" "שיהיה רוחני בהשפעתו על ההיקף, אף עפ"כ, כשהוא לעצמו, יהיו בני אדם גם בו מורכבים מגוף ונשמה ויצמרכו למזונות ובגדים, ובשביל כך יצמרך המרכז לעסוק גם בגשמיות, לברוא לעצמו שימה של כלכלה לפי דרכיו, ולא יוכל להתקים בלי אכרים, פועלים, אומנים וסוחרים" (שם, IV).

כן. הארץ תפנה רק על-ידי אכרים פועלים, אומנים וסוחרים. אבל ישוב בלא בתי-ספר ובלא חנוך לאומי ובלא לשון לאומית יהיה בנין, שלא יעמוד בפני כל רוה מצויה. ובנין ערי-עד יהיה רק זה שיפנה מתוך צירוף הכחית החמריים והרוחניים. כשם שלא יצויר ישוב בלא בתי-ספר. וכשם שלא יצויר נצחוננו הלאומי בלא נאולת הקרקעי כך לא יצויר בלא הלשון הלאומית. עם ללא לשון לאומית וללא חנוך לאומי וללא בתי-ספר לאומים לא יתקיים, כמו שלא יתקיים עם ללא-קרקע וללא רוב של אוכלומין. עם, קרקע ולשון הם שלשלת של שלש חוליות. שבלא האחת מהן אף השתים הנשארות אינן ולא כלום!

. 1

וכי שלם הוא בנין החנוך בארץ=ישראל? כלום אין בו לקויים? האמת צריכה להאמר: לא.

בתי-הספר בארץ-ישראל לא נוצרו רק לשם הלשון בלבד, אף-על-פי שגם מטרה זו יכולה לתת להם זכות-קיום; הם נוצרו לחנך דור חדש של בנים ב ונים. אף יוצר הציוניות הרוחנית מזכיר בחלומותיו על החנוך את "בתי-רספר השונים לתורה ודעת, לעבודת אדם הואום נות". ואת התפקיד החשוב האחרון עדיין לא מלא בית הספר העברי בארץ-ישראל. בתי-ספר אלה ייש להם תפקיד לאומי גדול: לחולל מהפכה בקיומו הכלכלי של העם. העם. שחי עד עכשיו על הרוח ועל מקה ומסכר, צריך שיתחיל לחיות מעכשיו על עבודה ויצירה. ותפקיד זה לא מלאו בתי-ספרנו. בתי-הספר שלנו גם בכפר וגם בעיר לא הכניםו שום דבר חדש בתכניתם זולת תחית-הלשון, וכמוהם כרוב בתי-הספר בגלות: הם "בתי-ספר לתורה ודעת" בלבד. אמנם. גדול ערכה של ההשכלה היסודית. ועם ללא השכלה יסודית לא יצליח כעם ללא-לשון וללא-קרקע. אבל תחורה ודעת" לא היה חסר עמנו גם בגלות. מה שהוא חסר—דוא השכלה שתהא מכשרת לחיים של עבודה, "עבודת אדמה ואומנות-, ואותה מחויבים לתת בתי-הספר בארץ-ישראל. ואם לאו—הם מחטיאים אחת ממטרותיהם העיקריות.

בתי-הספר שלנו בכפרים אין בהם כלום מכפריות ומ"עבודת־אדמה". ה.כפרים שלנו הם עיירות קשנות ובתי-הספר שבמושבותינו – בתי-ספר עירוניים. ובתי-הספר העירונים שלנו בתי-הספר העבריים שבערים, אין בהם כלום מ"אומנות". אף הם מכינים, בתי-הספר שבגלות. פרוליטאריים רוחניים. בתי-ספרנו בכפרים משמשים אטצעי להוציא את בנינו לחוץ־לאחץ. את בנינו לחוץ־לאחץ.

וכאן יש ויש מקום למעון כלפי "ועד־החנוך"- ועד־הזנוך זה, שבית־הספר החקלאי בפתח־תקוה ובית-הספר למסחר ביפו היו לו כבנים חורגים ובאותו זמן תמך ביד רחבה בשתי גימנסיות ובית-ספר ריאלי; ועד־חנוך זה, שאין ברשותו אף בית־ספר אחד לאומנות ובאותו זמן הוא תומך בשלשה בתי־מדרש למורים ומורות, שמחנכים שוב מורים ומורות להשכלה סתם, "ועד-חנוך זה מעון בקורת. הרצון להחריב את בתי־הספר שלנו "רצון חומא ומחמיא הוא. ואולם הרצון להעמיד את החנוך שלנו על בסים חדש "רצון בריא וחיוני הוא.

בתי־הספר שלנו. שרוכם ככולם מוקדשים רק ל"תורה ודעת", צריכים ב הקדם ה א פ ש רי ליהפך רוכם לבתי־ספר ל.עכודת־אדמה ואומנות". צריך שבתי־הספר שבמושבות יורו את גידול הירקות. את העכודה בשדה ואת ההשגחה על הבהמות; ובתי־הספר בערים ַיקנו לתלמידיהם להלכה ולמעשה את הבנאות. הנגרות וחנפחזות ונם את המסחר. תלמידינו בין בעיר וכין בכפר צריכים להתכונן להיות החלוץ, שיעבור לפני העם ויבנה את הארץ.

יש צורך, כמובן, גם בהשכלה כללית ובהשכלה עברית. אין להשאיר את הארץ בלא גימנסיה אחת; אבל פזרנות היא שאין כמוה לכלכל שתי גימנסיות; ובפרט שה גימנסיה בירושלים, למרות מוריה המצוינים, ובית־הספר הריאלי בחי פה הם רק כצללים לעומת הגימנסיה ביפו.—ואין צורך לומר, שאין להשאיר את האדץ בלא בית־

מדרש למורים ומורות; אבל לא שלשה ולא למורים סתם, אלא למורים מקצועיים. ואין גם מן הצורך לומר, שחמא הוא לתמוך בשני בתי־ספר למוסיקה.

החנוך ובתי-הספר הם אחד מן התנאים העיקריים של ההתישבות. ואין ערכם פחות מערך גאולת-הקרקע והעליה. אבל במה דברים אמורים —בבתי-ספר, שמסייעים סיוע ממשי להתישבות.

.7

כן. אין איש מכחיש בערכו הגדול והמכריע של החנוך, אבל למה יפול זה למשא על הציוניות ? — בחנוך יכולות לעסוק גם חברות אחרות. אף בלתי־ציוניות. בחנוך יתעסקו היהודים ה-רחמנים בני הרחמנים". והציוניות --היא חייבת להקדיש את כל כחותיה רק לבנין הארץ.

זהו. בערך מהלך בחשבתם של הציוניים המעשיים". וכאן לפנינו מעזת עיקרית. החנוך בארץ דישראל אינו ענין פילאנתרופי, אלא עיקר ל א ו מי, עצם מעצמות הציוניות. בשר מבשרה וחלק רוחה. ולפיכף אין אנו רשאים ואין אנו יכולים למסרו לידי "רחמנים בני רחמנים" מחם. כי כבר הוכיח הנסיון, לאן מוליך אותנו ה"חנוך" של ה"רחמנים". לכל החברות ה"רחמניות" הללו יש איזה קנה נעוץ בפאריז, בילין או לונדון, ורק לא בירו של ים. ה"רחמניות" הללו יש איזה קנה נעוץ בפאריז.

הציוניות, בהור תנועה, צריכה להחנוך יותר ממה שהחנוך צריך להציוניות. אפשר מאד, שהחנוך בתור כזה בתור הכנה והכשרה לחיים, לא יפסיד במה שתמפלנה בו ידים כידי ה"עזרה". אכל הציוניות תפסיד ותפסיד. היכן אתה מוצא בכל העולם תנועה גדולה, שתוציא מתחת רישותה את החנוך ? — הרי מעשה כזה היה נחשב לכל תנועה כחתירה עמוקה תחת קיומה ועתידה! כי מי ימלא מחר את שורות התנועה אם היום לא יכינו ולא יחנכו. בעוד מועד, את יורשי העובדים בתנועה כיום ?

וכלום תוכל הציוניות לבטח ב.ציוניים", שיחנכו בשבילה מתנגדיה: חברת כי"ח.
חברת ה"עזרה", "אגודת"אחים", ועוד, ועוד ? כלום ימסרו הרפובליקנים בצרפת את
בניהם לחנוך להמשמרים ? כלום ימסרו הסוציאליים את בניהם לחנוך להבורגנים ? לא
אוסיף לשאול: כלום ימסרו הפולנים את בניהם לבתי=הספר של הגרמנים ?

ודק הציוניים ״המעשיים״ שלנו מוכנים ומזימנים למסור את חנוך יו רשי הם לכל מי שהוא, אף לבלתי-ציוניים. כדי להפטר מעול ההוצאות היתרות. אוי ל.מעשיות״ כזו!

תחית-הלשון ותחית-הרוח הן כגאולה-הקרקע ורבוי-העם עצם מעצמיה של הציוניות. ומי שמבטל את החלק האחד כאילו בטל את הציוניות כולה. כי אין בכלל אלא מה שבפרט; וביטול פרט אחד הוא ביטול הכלל כולו.

אכל מוכטחנו: כשם שלא שנו את מהותה של הציוניות כל השטנות נגד ה״קולטורה״ בכל הזמנים והציוניות לא מכרה את עצמה בעד נזיד־עדשים. כך לא תשנינה את צורת הציוניות גם כל השטנות של היום, כין שהן יוצאות מירושלים וכין שהן יוצאות מניריורק. הציוניות לא תמכר במחיר ,קמוץ״ של מאה אלף לירה לשנה!

הציוניות או שתהא כלכלית, רוחנית ומדינית כאחת. או שלא תהיה כלל. לגוף בלי נשמה לא תהיה הציוניות לעולם!



## דְבְרֵי־בִקּוֹנֶרת.

#### ב. "הַהְּלְנְפָה" \*)

(ספר ששי. טבת-אדר תריף. העורך: דוד פריש מאן; המוציא: א. י. שטיבל).

התקום התקום הדומני, שהיה כבר מי שהעיר. שבקובצי-ספרות אלה חסרה בעיקרהתקופה. כלמעלה מן הזמן הם. פה ושם, אמנם עולה איזו שועה על הדם, על הפרעות.
התקופה ועל האומה הדוויה; אבל התקופה י כלומר: מאורעות=החיים הגדולים,
שאירעו לישראל במשך השנים האחרונות, כל אותו ה"דבר. שנפל ביעקב"—לכל זה
אין בת-קול בקובצי="התקופה" 1).—האמנם אין גם בלבותיהם של עורכיו וסופריו של
רבעון גדול זה בת-קול לכל אלה ?—כנראה, לא. שהרי בכל כחותינו, כמו על ארבע".
אנו ממפסים ומחפשים עדיין אחר השלילה; ועל "דם חם" נקל לכתוב מעל חיים
מתהוים ומעל הדים של חיוב ושל מעשה, שמתגלים פה ושם ביהדוח, בעקב המאורעות
הגדולים—ואף בעקבם של מאורעות הדמים. ואם נאמר בקצת מליצה: וכי יפתח
הקורא באחרית=הימים את הקובצים הגדולים האלה, שיצאו לאור בשנות תרע"ח—
הקורא באחרית=הימים את הקובצים הגדולים האלה, שיצאו לאור בשנות תרע"ח—
מע בר לכל אלה—ואולי מתוך אותו רצון לעמוד ל מע ל ה מכל אלה—הוצאו.
מע בר לכל אלה—ואולי מתוך אותו רצון לעמוד ל מע ל ה מכל אלה —הוצאו.
לאור הכרכים הגדולים, כרכי=ספרות אלה. ואולם עורכי המאספים האלה שכחו משנה
לחיים הם באים אלינו, מאספי=ה, תקופה"; מתוך עולם רחוק, ששם תנוה השלוה וששם
מאספים רק ספרות—זו שארית יכלתנו הדלה.

ועוד גם זאת: הכובד והכמות הגדולה של הכרכים הללו כאילו שלא בזמנם הם. דומה לאיזה בית-מלון ערוך במאכלים שמנים אנו נכנסים—הכל מוכן לסעודה... והרי בשנות=בצורת אנו חיים כיום! היו ימים, וכל מאסף עברי היה מעין מאורע בחיינו: נפשו של הישראלי הצעיר היתה מרמשת שם תמיד; פרכוסים כנים זעזעו שם את חיינו—והיתה אממוספירה מיוחדת. אויר מיוחד היה עולה תמיד מכין הדפים הקמנים—אז היו עוד על-פי רוב הדפים קמנים — ובתוך אויר זה היתה, אמנם, הנשימה כבדה, אבל גשימה זו הלמה למצב-רוחנו—ונשימה כבדה זו עדיין הולמת גם היום למצב-רוחנו. במאספי-בהתקופה" אין בטוי לכל אלה. איזה שובע ואיזה קבע-שלא-בזמנו עולים מחוך הדפים האלה, הגדולים והיפים—והנפש לא תמלא מהם.

הקורא העברי מהפך עד מהרה בעמודים ומבקש בשולי הקובץ הגדול את הפרקים "החיים", אלה שהתחילו להרפס במאספנו בחצאי-עמודים. הוא מבקש עדיין היום, כמו אז, את הבשוי לרוחו, את המשפט על החיים ועל מאורעותיהם, שהעתונות היום-יומית

<sup>\*)</sup> עיין "השלח". הכרך הנוכחי, חוברת בי, עמי 173—179.

<sup>1)</sup> מובן מאליו. שיש גם ב.תקופה" השקפה קטנה על המאורעות. אבל זו קטנה היא וקלה היא ולא לכך מתכוונים הדברים האלה.

— ואף העברית— אינו מספקת אותו—ואינו מוצא. ובספרות בלבד—לא די לו. התקופה"— בקנה-מדה זה הגדול, שמיציאיו נגשו להוצאה זו, היתה יכולה להשיג גם חומר זה, החי והמחיה.

זהו חסרון שמוכרח להמנות.

בראש הקובץ בא ספור מאת יעקב רבינובץ בשם ההבְּרַכָּה׳. התוכן אינו חדש לנמרו אסתר'ל, בתו של חוכר־אחוזה נערה תמה היתה. בעלת־נפש, מימיבת-נגן, זכו'. הבית, שדרו בו אבותיה, היה רומאנטי במקצת: בית נושן של .פריצים' ופסנטר היה בו, נושן, ותוים נמצאו שם, עתיקים, שאסתר'ל היתה מנגנת מהם איזה שיר רומאנטי והאב היה מקשיב. והנה כא כאחר הימים ה"גבר"---איזה סטודנט-בלהות, ששמו דמימרי-וכבש את לב הנערה. אסתר'ל עזכה את בית-הוריה, באה לכרך. ילדה שם ילד שמת —חזרה לבית־אבותיה — הלא מצאה עוד ולא כלום: "הכל גראה לה כה קר וזר". התוכן הוא, איפוא, כמו הבית, ישן-נושן ועתיק כמו התוים גראה לה כה קר וזר". אבל יעקב רבינוביץ ידע לשים חוכן זה לתוך מסגרתו העתיקה וידע לפרום על פני הנושא הנושו ביד-צייר אמונה. הספור נקרא מתוך עונג והשתתפות ובלי כאב. התאורים הם רחבים ושלמים והרממים שבנפשה של אסתר'ל התמימה מתוארים בכשרון. המספר כאילו בכוונה תחילה בחר לו אופן-ספור זה, הרגיל-הנושן, ואפשר בחר לו בכוונה גם נושא רגיל – והראה, שכדאי היה לחזור ולספר כאז... ולשון הספור אף היא ראויה להערה קשנה: יעקב רבינוביץ, הרושם רשימות בלשון בבור רשלנית. יודע לספר ספורים בלשון אחרת לגמרה, שיש בה מוינה של לשון דבור ארצישראלי עם שפת שירה נאמנה; ואפשר שמתוך סגנון רחב זה שופע הספור גם חיים ותנועה. לקוראה העברית ודאי נוסף כאן ספור נאה ומושך=לב.

שני ל.כריכה" הוא ספור חדש מאת ש"י עגנון בשם: "בנערינו ובוקנינו". לא אוסיף לשיר שירי־תהלה לעגנון. זו. התהלה הגדולה, הרי אפידומית היא בתוכנו. כי יפתח האחד את פיו בהלל—ויהללו הכל אחריו. ענגון—והכל יודעים כבר את סממניו: סגנון מיוחד, תאורים מיוחדים ו"אידישקיים", וכו'. ונמצא רק אדם אחד—ובן - גור 'ון שמו—שהעיר הערה אחת יפה (ב.תקופה", ה') לספורו של עגנון—למוב שבספוריו: "והיה העקוב למישור". הלא כה דבריו: "כי עזוב משורר את הדרך הכבושה ובקש לו אופן לבמוי בת-שירתו ולהגות-לבי, עשה יעשה זה אך מכח חדש עצור בו, ובקש לו אופן לבמוי בת-שירתו ולהגות-לבי, ובעליו בא למשוך אותנו בחבלי הלשון כח פורץ גדר; או לאידך—התוך אינו חשוב, ובעליו בא למשוך אותנו בחבלי הלשון ומבריק בשמלתו החדשה. למי מאלה מחבר דנן נמנה ?—זה ידוע נדע אז, כי עזוב יעזוב את לשון = החסידים, לא ישתה מבאר לא הפר הוא בעצמו. ויחל לספר לנו מעשים כאחד האדם בל שונו הוא".————

והנה קראנו עד היום לאחר "והיה העקוב למישור" את .הנצח" ואת .הכנסתכלה"—ולא העשרנו עושר חדש. "והיה העקיב למישור" נשאר לאחר כל אלה המוב
שבספורי-החסידים שלו (מובן מאליו, שספורו חסידים אלה—השם "ספורי חסידים"
אינו מתאים כל-כך כאן—קיבעים ברכה לעצמם בספרות, וקובעים נימה חדשה, ועל
אלה כבר דופר במשהו בכמה דברי־בקורת), ואנו. קוראיו. אין ספקי נהנינו לקרוא, ואף בתצחוק זעירה הילכה מסביב לפינו אגב קריאה זו של ה"חקויים המוצלחים", של ה-ממש
במו"—נהנה בא עגנון הפעם בספור חדש והוא מתחיל לספר לנו—כדברי בן

בוריון -- "מעשים כאחד האדם כל שונוי אך בלשונו הוא".

"בנערינו ובזקנינו" – ה ת ו ך אינו חשוב גם כאן, ועגנון אמנםי מושך אותנו בעיקר בחבלי-הלשון ....לשונו'; והוא אמנם "מבריק בשמלתו החדשה"!... כי אכן כתיבה זו חדשה היא בתוכנו. כך, דומה. צריך יהודי לספר וזוהי. איפוא, הדרך המקורית. מעין הבאר, שחפר לו הוא בעצמו. אמנות-לשון זוי שהיה כדאי וראוי לעמוד על מיבה אפילו מצדה הפילולוגי-מדעי, לשון זו ישבעיקר היא צירוף אמנותי של לשון-דבור עברית. שהיתה מתורגמת בחיים -- בחיי-העיירה -- לז'אַרגון עם זכר־פסוקים ועם רמזי-במרי קמועים ועם מלים עכריות מודרניות גם יחד (הספור מתחיל במלת .הרכבת ...) אמנות=לשון זו, אין ספק, אך לשונו של עגנון היא. אך ורק. איש לא יוכל לגנוב אותה ממנו. ומלבד חבלי-הקסם של הלשון – כל רקמת-הספור. רקמה חדשה. כך לא ספרו עוד בתוכנו. מעין פון כזה עולה מספוריו של אנאטול פראנס. אבל. כמובן. בסביבה אחרת ומתוך עולמות אחרים לנמרם. רק קו-הליצנות' משותף הוא. ובתוך הרקמה המוויה מחומי הלשון האלה -- תאורים מצויינים ודקים: ענגון מספר את תולדותיו של יתום אחר דוקטור זילבר מן שנתחנך לאחר מות אביו בבית דורתו בלבוב בסגנון זה: והנער נער עם ילדי בית־הספר ולמד בהתמדה רבה. אך דאגתו האחת פן ישלחהו שבושה. אבל לא דודו ולא דודתו נתנו דעתם להחזירו לשבוש; דודתו-שלא למסור את היתום ביריה של הקמלנית. אשת אביו האכזר. ודודו--זקן זה, חילוץ נעליו נעשה קשה לו יותר ויותר. זקן אוכל מעם וכרסו מתמלאית הרבה; הולך שחוח, ואף על־פי-בן אי אפשר לכוף את הגוף לעבודה כל-שהיא. אתה מכנים נעלך נתוך ה.חולץי. או שאין כח ביד או שאין כח בחולץ. קשה הסרת נעלים לעת-זקנה. ,הוי ילרים-היה הזכן אומר. ספק מתוך בדיחות-הדעת. ספק מתוך כובד-ראשי-אל תבואו לידי זקנה. ראה זילברמן הקמן בעמלו של הזקן. כפץ ושלף לו את נעלו: כל אותו היום חיה חזקן מספר בשבחו של זילברמן. .מה אומר לכם, אני עומר לפני החולק ומזיע והחולץ הלו או שהוא עומר כאבן רומם לפני או שהוא זו לכאן ולכאן והנעל איגה זוה כמלא בימא. פהאום קפץ הקשן. תפסני ברגלי, שלף את נעלי ברגע כמימרא. עד שהרגשתי מעין נשיבת - רוח של אביב ברגליי. וכל אותו הלילה לא היה הזקן ישן מתוך שמחה. ואף-על-פי-כן לא חש באבריו שחריח. אחרי בלותו היתה לו עדגה". -- --

וכל תכנו של הספור: תיאור החיים לפני "ב — ש"ו שנה בעיירות-ישראל שבנאליציה. אז התחילה הרוח הלאומית לפעם בקרב חובשי בית-המדרש וחובשי ספסלים בגימנסיות של גויים. מעבר לגבול—מרוסיה—באה רוח זו. ובעיירה היהודית הפך כל זה לאיזו של גויים. מעבר לגבול—מרוסיה—באה רוח זו. ובעיירה היהודית הפך כל זה לאיזו רומאנטיקה זעירה. אלהים חדשים קמו אז: א דו ל ף שט א ג ד שבלבוב, קלוב עברי בפארלמנט—ונשים צדקניות היו מהלכות בעיירות לקברים ביום-הבחירות כדי להתחנן — "איינרייםען קברים" — שיבחר ציוני... בברודי, עיר ואם בישראל, התנשקו ברחובות ביום שבו נבחר אדולף שטאנד לפארלמנט אקדמיקים צעירים עם נשים זקנות—ובבל" העיירות ככו יהודים מרוב שמחה כשהגיעה הבשורה: "שטאנד נבחר—הידד עם-ישראל! — האליציה עמדה אז לפני גילויים חדשים; לפני מתן אותן התורות, שמעבר לגבול, ברוסיה, כבר התחילו הולכות ונפסלות—וגאליציה היתה תמימה (עד היום עדיין תמימה היא!) והאמינה והתרגשה. הדור הצעיר התחיל עוזב אז את בתי-המדרש ומשתאה מתוך עינים חולמות אל הללו של עולם ריקן, שהיה עליהם להכנם לתוכו,—ובחורי-גאליציה הלכו למערב, לגרמניה. לאור באור-תורה והלכו, במעט, גם לארץ-ישראל:

חמדת = העלם שבספור זה הוא הוא הבחור הגאליצאי המפוסי של הימים ההם. עלם נחמד, עלם יקר. כשהוא נוסע אל העיירה פיטשיריץ הוא ממלא רצון אביו והולף אל הרב לדבר עמו בדברי-תורה. הדוקמור זילבר ודייכסל וגולד ווייכסל — שפוסי הסטודנטים שבעיירה הם, שנתיהדו ע"י הציוניוח; מפוסים שטחיים בעלי לבבות רוגשים. וטפוסי מאד הוא סבאסטיאן, ראש־האזרהים היהודי שבעיירה אותו הצליח המספר לתאר באמנות מצוינת ובקצור. והשלמה של מציאות נאמנה הוא אותו הטפוס הרומי אלכסנדר, שנתגלגל לעיירה שבגאליציה. נפח הוא והוא נוטל לקריאה את ספרי מנדלי מוכר־ספרים (כאלה לא ראינו בגאליציה!); ו"בפרוע פרעות" בפיטשריץ יודע רק אלכסנדר להכות את הגויים, בשעה שהאברכים הגאליצאים בורחים על נפשם... אלכסנדר נתפס והושב במאסר. וכשחוזרים "גכורי־שבוש" לעיירתם ומר דייכסל הנואם מוליך עמו זר־פרחים, שקבל לאות הצטיינות בנאומו בנשף שבפיטד שריץ, מוליכים לפניהם את אלכסנדר שלול בשלשלאות של ברזל: "מי יודע אם לא יביאוהו אל מחוץ לגבול... לרוסיה... סיביר!"—וכשהמדת מביע דאגתו זו לפני דייכסל, מנענע הלז את זר־פרחיו, מניח ידיו על כתפיו מתוך צער וחבה ואומר: "כן, כן, אין שמחה שלמה בגלות!" — —

ומסיים הספור במלים אלו—מעין סמל יש בהן! —: "האזיקים עתיקים היו ומלאים חלודה היו וכמקצת אדומים היו; כנראה, הדק השומר את ידי אלכסנדר ייז מדמו על האזיקים. אבל פרחי מר דייכסיל ידידי היו חדשים ורעננים" —

ובזה תם ספורו של עגנון ״בנערינו ובזקנינו״. איני יודע איך יקראו בדפים אלה אחרים. לי—לבן-ארצו של עגנון—היו דפים אלה פרקי-חיים גדולים. דומה: הנה יד-קסמים מעלה לפני את כל היקר ומהור שבזכרונותי....

בספור להנפש". של א. קל אט שק א מספר חשוכ זה. שלפי העתונים מת במיפוס בדמי ימיו, לא נאריך. הוא מספר כמו מתוך איזו עיפות לא, כמתוך אינד יפ רינ מיות. חוסר יד חזקה מורגש מיד בדפים הראשונים. בפנישתו של דוב אינד יפ רינ מיות. חוסר יד חזקה מורגש מיד בדפים הראשונים. בפנישתו של דוב הגבור, לאחר ששב מן הצבא. עם אשתו. ולקלאטשקא, דומה. יש מה לספר. ויש שהוא מרגיש בלפה שבשכבת-הקרקע המסותרת. אבל כשהוא בא לגלות. הריהו חורש למעלה ומתנחם גם בזה. המון הרשלני שאינו בא מתוך חולניות או עיפות שבגבורה, שיש בהן תמיד מן המקוריות ההכרחית – הולך ונמשך בלי שנוים: מסך עולה: מסך יורד ואנו נפטרים לבסוף ריקם. חבל. שאי־אפשר לנו לקיים את דברי ברומי: על המתים או מובות. או לא כלום".

וגם את ספורו של דוד פרישמאן מן הסריה "במדבר. מעשיות ביבליות"

הפעם שם המעשה סומה'—אנו קוראים רק מתוך הרגל־שבקריאה. הסממנים ידועים
לנו, הן הסממנים החיצוניים והן אלה הפנימיים: רקמת-הרעיונות והאידיאה הגלומה.
ויפה העיר ד. א. פרידמאן על אחד מספורי פרישמאן, שנדפס ב"מקלט": "הציור כולו מפוסי לפרישמאן: פרי=שעשועים—למחברו, ועונג—לקורא".

ולא יותר

בחלק השירים שר דוד שמעונוביץ שירים לעננים'—הוא משורר כאן שירה קלה ובחרוזים מצלצלים. המשורר מס ברכבת ואנו מסים עמו. יש כאן. בשירים אלה, מן החירות והבטיחות, ושמעונוביץ נותן שירים בעלי=תוכן ואינו משתעשע במלים בלבד. הנה הוא אומר בדברים כהויתם:

עור מָאַז וּמָקּרֶם צור צְרוּנִי עַנְנִים.

לוד משַחר אַניבי רָשָׁת פַּרְשׁוּ לִי צְלָלִים;

### מְתַּבְרִיבִי-נְשָּׁיֶה הַקִּימוֹתִי מִנְדְּלִים״. מִתַּבְרִיבִי-נְשָּׁיָה הַקִּימוֹתִי מִנְדָּלִים״.

ואין שירה זו גדולה; אכל לעומת הרפרופים, הנוגעים-ואינסדנוגעים, של שאר המשוררים הצעירים (בתוכנו שמעונוביץ כמעט שאינו שייך עוד לצעירים ובוודאי מפני שאינו משתעשע עוד בחרוזי־ערפל ובצירופי־מלים בלבד ...). — לעומת אלה לפנינו כאן הלך־נפיש שלם, וכל בית ובית כשהוא לעצמו גותן דבר־מה. וזהו העיקר. אילו זכרו זאת משוררינו הצעירים, המרובים, אילו ידעו, שדמיונו של הקורא צריך להיות קופא קצת על פני השמרים האלה שבשירה ומהרהר רגע לאחר רושם והרושם הרי הכרחי הוא, שהרי כלעדיו אין כלום, —כי אז לא היו מסתפקים ב"גרויים אינדיווידואליים" בלבד, אלא היו שרים על איזה ,נושא', שחשבו בו והרהרו בו מראש — אז היינו גם אנו, "הקוראים, הושבים ומהרהרים לאחר קריאה, ואולם עתה כל שירה זו, השירה חזעירה, "כצל עובר"... ושמעונוביץ הוא היחיד בין הצעירים, שנס כחו גם באידיליות שלמות ("ביער בחדרה"; "מלחמת יהודה והגליל") — ובאלה אמנם ינוסה אצלנו משורר: דבר־מה שלם, שלם, זהו מה שחםר.

אַ לאַ רבינדרנט מאגור בתרגימו של פרישמאן כותב כאן שירה מנוקדת בפרוזה משורר חרש, מ. מ. פו לי קביץ. בשם "אל המלכה". הנה פרק ה' לדוגמא: "על פרשת דרכים ישבתי לגוח.

שם ראיתי אבן גדולה. עליה חרות: אחי. אם חפץ חיים אתה שמע לעצתי: על האדם להאמין לא רק באלהים. כי אם בכל אגדה יפה.

על חאדם להאמין לא רק באשר יש. כי אם גם באשר איננו. כי מי יודע מי הוא החזק המנצח: ההוה או העתידי הכאב או רתקוה.

או אמרתי: אכן אמת ידבר הנודד הזה—המלכה ישנה ובלתה אין כלי.

מוב. אבל כותב הטורים האלה זכה לקרוא בירושלים—לאחר שפרישמאן תרגם את טאגור—כמה שירות כאלו, שכתבון נערות צעירות בבתי־הספר. ומכאן ראיה, שאם אדם יוצא בכלים שאולים כאלה קבצן הוא או גנדרן" — "אל המלכה"! היכן יש מקום בנסשנו בכלל לבטוי כזה: .מלכה"? האם זו המלכה, מסמלת מה בנפשנו ?—והרי אפילו לטאגור בכבודו ובעצמו עם כל אותה ה"הסכמה" הגדולה של כל אירופה. עדיין אין הלב נותן את הסכמתו; ואנו אין אנו מתפעלים כל-כך. לא, הרבה פעמים קוראים אנו ב"ירח העולה" וב"קרבן זמרה" ובגנן", וחושבים: אולי סוף סיף גם זו איזו .מלאכה". ספק־שירה וספק־מלאכותיות. ואחר גדולי הקלאסיקים הרי אין חשד זה נגרר. ובעיקר אין קל מלהיות טאגור את רי טאגור: שפתבמליצה; שורות קצרות; מחשבות קטועות; פילוסופיה יוצאת־בקב ומעט מוסיקה מסביב—ובעברית: נקוד מלא —ודי, ואם בעל־כשרון הוא המשורר—ום. מ. פוליקביץ, כנראה משיריו שבקובצי־ה תקופה" הקידמים, בעל־כשרון הוא ומבקש לו דרך משלו—חייב משיריו שבקובצי־ה תקופה" הקידמים, בעל־כשרון הוא ומבקש לו דרך משלו—חייב מים חיים הן?... מיבן מאליו. שיש גם כאן שורות יפות, פסוקים חשובים, אבל—באמור.

ואורי צבי גרינברג הוא עדיין "משורה צעיר" ממש. יש לו משלו משהו. יש לו מה לו משהו יש לו מה משהורים הצעירים: ניבים נאים. "מכחול דק כן תריסר שערות" — במויו של אייל גברג הגרמני הוא זה — וכמובן. גם סממני=צבעים נאים, וגם דקות ורוך.—אלה, שבשירה הצעירה שלנו נתנדפו כמעט עד שנעשו לארים בלתי=

נתפסים, הנה ד' שורות של שירה, שורות מוכות: שֶׁם בַּרְחֵק מָשְׁהַפְּכָה בָּרֵכַת־בַּלְּדָּמִים נַעֲמָקִים בִּחְכָּלְהָם מַקְשְׁיבִים הַּרְקִיעִים; בְּמִשְׁבְּרִי-בָּחֶם מִחְנֵּלִים עוֹלָמוֹת – הַם מוֹשְׁכִים שוֹב לְבִי, שוֹב וַפְּשִׁי מֵפְלִיאִים.

ברכת־להמים'... משברי־כתם'... "מקשיבים הרקיעים'...—וכי אין זה באמת העיקר לגבי המשורר ? —השאר הרעיון, הנושא, מומל בספק אם הוא א מת כל־כך:

ייי דְּמוּת עוֹלְהַבַּמַבְּהִיְקָה לְעִינֵי הַבָּהוֹת:

זִיוּ דְּמוּת) אֲהַבָּתִי, שֶׁגַּיְטָה תּוֹךְ אִשִּׁים;

בֵּין גַּלִי הַוָּהָב מַוְהִירִים לִי רָגַע

תַלוֹמוֹת נְעוֹרֵי – וְבָבִים חָרִישִׁים.

ואין ספק, ששיר זה הוא מן הטובים ביותר שבתוך השירים הקטנים. שכל קובצי-הספרות מלאים אותם. ניבים נאים ומעט גינים... שאר השירים שב,,מחזור" שלו "בתקופח" —יש מהם טובים זיש מהם חלשים ורופפים עד מאד. קוראים, טסים, פה ושם איזה בטוי מוצלח—ולא יותר.

ושיר בלי חרוזים ובלי משקל כמעט ובלי חפוש אחר ניבים הוא שירו של יעקב כהן: "השלום". תכנו—לעג שנון לשלום חצולע של אירופה הכובשת בשם "עקב כהן: "הצדק והיושר". הנה הוא "השלום":

בין נערי שוק.. בכבדות יצעד. ברכיו כושלות, יעסוד. לא מלאך אף לא איש. רק שרשי אבר. כזכר לכנפים על גבהו. מימינו יסרח עוד קצה-השלשלת. בה רותק ימים רבים. ומשמאלו ענף עץ־זית בלי כח תלוי; הוא חוררחור, עינו תועה... מתחזק לעמוד עוד. נשימתו קצרה. ושפתיו לוחשות בקול מתעלף: תנו פרוסת-לחם לי—אנכי רעב".

במדור ה.מאמרים" כאו הפעם מאמרים חשובים : "החסידות כמו שהיא" מאת ר"ר ש. א. הורודצקי, מפתח לספר הזוהר" מאת הלל צייטלין-הפתיחה למפתח כתובה בפתום מרומם וביתפעלות, שיש לה רק הגדרה אחת: "התפעלות צייםלינית", התפעלות זו. שהיא פוסחת בין תום ולאדתום. בין סנטימנטליות שבכוונה ובין אמונה, שמשורר-מופר זה כפה על עצמו במשך השנים; ואולם לאחר הפתיחה עובר צייטלין ומביא אחת לאחת את הדעות השונות של כל מבקרי ה"זוהר" במשך כל הדורות – והדברים מעניינים. מאמרו של ח. י. בורנש טין: סדרי זמנים והתפתחותם בישראל", ענין הוא לבעלי־מדע והרבה ידיעות נשחקעו בו. ומעניין עד מאד הוא מאמרו של אי שי הוש ברג על הנושא "מקומות המרפא בארץ-ישראל ומנהגי החיים העברים בהם בתקופת הבית השני והתלמוד". וענין בו גם לקורא העברי הפשום. פנה זו לא הוארה עדיין עד היום כאור ז ה - לא ידענו. כי אמנם היו חיים והיו מנהגי-חיים -וחיי-הוללות וחיירהפקר — בבתי-המרפא שלנו בארץ-ישראל. אָפיזודות מעניינות מכיא החוקר מכל פנות-התלמוד, ועם הקריאה במאמר מדעי זה מתגלית תמונה רבת-ענין מחיים עתיקים. אין ספקי שמאמר כזה יכול לשמש גרוי למספר בעל-כשרון לבתוב רומאן היסטורי, כי חומר מרובה יש כאן להחיאת התקיפה העתיקה. ומובן מאליו, שלמו בכל מאמרי המחקר, יש גם במאמר זה חקירות מישלות בספק והשערות הרבה, שאינן שבוססות כל צרכן; אכל הקורא יבחין עד מהרה בין הודאי והספק

ויהא אסיר-תודה למחבר על מחקרו החשוב. מחקר זה, כפי שמעיר המחבר עצמו. רק פרק הוא מספר אשר אתו בכתובים על חקירות בתולדות התרבות והנזע העברי בתקופות הקודמות. וכדאי הוא וראוי ספר זה, שיראה אור במהרה, כי. כנראה, ברכה בו.

בחלק הבקורת של הקובץ ניתנו ברורים' של בן דגור יון אלה הן השנות לדבריהם של ש"י א יש ה ורביץ, ועוד. הנושא—היהדות; שמות הפרקים: על גדות התהום; בין-החומות; מעבר מזה ומעבר מזה; מסוללי-הדרכים, ועוד. שנינות-לשון וחריפות של משיג בדברים ואין חיים. עיפנו לקרוא כגון זה. גם דברי הבקורת של פ. לא חובר על שני אור ושירתו אינם מעמידים את הקורא על מיב שירתו של המשורר המבוקר. המאמר אפוריסטי הוא ומסופק באמון-תכנו: "שניאור שר הרבה על החיים, אבל בעיקר הוא שר על - דבר החיים"; "לשניאור אין אהבת החיים, כי אם תאות החיים"; "הוא אינו משורר האשה, אלא משורר הגבר" (דומני אם איני מועה, תאות החיים"; הוא אינו משורר האבל את מטרתו לא השיג: אין כאן בקורת על שירתו הנק ב ה"). המאמר כתוב יפה אבל את מטרתו לא השיג: אין כאן בקורת על שירתו של שניאור. וביחוד לאחר שעוד לא נכתב בתוכנו עליו כמעט כלום. במדור זה יש עוד מאמר-בקורת מקיף על "תורת-הדקדוק של יהושע ששיינברג", וענין בו למדקדקים. ציונים מפרותים מטניינים איין רמאת היוברנו ביוני ביונים מפרותים מטניינים איין רמאתם היוברנו ביוני ביונים מפרותים מטניינים איין רמאתם היוברנו ביונים בפרותים מטניינים איין רמאת היוברנו ביונים בפרותים מעניינים איין רמאתם היוברנו ביונים ביונים ביונים מיונים איין ביונים ביונים ביונים ביונים ביונים מיונים איין ביונים ביונים ביונים ביונים ביונים מיונים איין ביונים ב

ציונים ספרותיים מעניינים ציין במאסף בן-גוריון. אף אלו השגות ובקורת. על א הר נפרייו, ציי טלין וברי טובי ה מעיר המבקר הערות נכונות ודקות. ודרכו בקודש היא זו: בן־גוריון מלקט ציטאטים מדברי המבוקר ומצרפן אחת לאחת —וה. אבסורדום מתגלה כמאליו. בס על גנסין נרשמו על-ידו דברים מעניינים, וכמוי כן על הפואימה של שלום א ש "ר' שלמה נגיד" ועל —ציוריו של חוו ג'ה מוס ה. מולם כאן באה הערה מופרכת זו לציורי-ערב: "אדם עברי עומד לפנינו ופותח לנו את השער ללבות בני הערבים. עצם מעצמינו הם, בשר מבשרנו; וכל המסורה היהודית הארוכה של אל־ברית ושל דינים וחוקים אין מספר לא תבדיל ביניהם ובינינו ולא תחייץ".

בם בן־גוריון עדיין מן ה-משכיל" בו. --

דוד פרישמאן הביא ברכה במאסף זה את תרגום "שמים וארץ" של לורד בירון. תרגום זה נכם גדול הוא לספרות. התרגום של אמן הוא. ואין לבקר במרט"ר ולהשוות בדיוק של "מדקדק" אל המקור. אבנים מובות, כשהן מדרדרות מיד ליד, משנות בנישום וגם, פעמים, לשבח, זהו ודאי במוכן הנעלה ביותר ליד, משנות בי"ה, פרישמאן, מטלטל הרים מעולמות לעולמות ואנו נתיצב "חירותו של הפיימן". הו. "י"זון מכטינו ממרחבי־האופקים החדשים. "ר. קמחי.

## בָּאָרֶץ וּבִחוּץ ּלָּאָרֶץ

(השקפה כללית).

#### .(\* 'a

ג ארץ. ההסכמה האנגלית-צרפתית ברבר ג בולות-ארץ-ישראל, בכיה לדורות. מענה שאין עמה חזקה. אסיפת-האחודשל פועלי ארץ-ישראל. מפלגה קמנה וסכנה גדולה, "פתן—רצוץ מתניו כשהוא קמן״. אחוד בלתישלם. משרד נוסף. → השביתה בבית-החרושת לסוכריות ביפו. חופעות קשות. חמא מצד אחד ופשע וחמאה מצד שני. → המושב השנישל הועד הלאומי. נאומו של אוסישקין. גדולות וקטנות, הדאגה בלב צבור—ושותנהי. → המועצה הארצישראלית. היהודי צריך לוותר, הכנסיה הערבית בחיפה. שכם תוכיה.

II. בחוץ - לארץ. בפארלמנטים האנגליים. הכרת הלשון העברית—ואנו. מהותו של חמאנדאט. שתי תקלות. חלום לימים רחוקים, שנעשה מציאות. כח בכמות ובאיכות. הועידה של חציוניים האמריקניים בבופאלו. אור וצל. "ציוניות למען ציון וציון למען ציוניות". רעיון וקבולת. "חובות-הלבכות". מדינה. בית לאומי או—צבור גלותי חדש?—אמת אלפביתית.

המאורע היותר כביר, שאירע בימים האחרונים - לא בארץ-ישראל, אלא לארץ-ישראל – הוא. כלי שום ספק. ההסכמה, שנחחמה בין צרפת ובין אנגליה בדבר ג בולות ארץ - ישראל . הציוניות הוכתה על־ידי כך מכה רבה. נישלו מאתנו לא רק כל חבל נהר-ל י שנו ם (ליאונשם) ביחד עם נהר מרובה-מים זה; לא רק כל החבל הקרוב לים-התיכון מם ולמה של צור ועד נהר-אולי, מצפון לצידון, נהר זה, שנחשב מאז ומעולם לגכול ארץ-ישראל (משם והלאה מתחלת חגינת יום-מוב שני של גלויות), --אלא גם כל הבשן במעם כל הגולן (זולת רצועה קשנה מצד קנים רה). כל הארגוב (אללג'א, מרכונה העתיקה) וכל החורן, עם הירמוך. שמימיו הכרובים נופלים אל הירדן, ועם החוף המזרחי של ים = כנרת. אפילו ים פנימי נחמר זה לא השאירו בידינו כולו. אמנם, בתור פצוי, הבשיחו הצרפתיים לתת לנו את עודף המים של הירמוך; אכל אוי ואבוי ל.נתינת' עודף של דבר נמצא ברשות-אחרים! את מבחר האדמה גולו מאתנו -- את האדמה של גולן וחורן, שמפרנסת בלחם את ארץ־ישראל מאז. ומדינות ישראליות גמורות גזלו מאתנו: הרי עבר היר דן מזרחה לא רק היה לנחלה לשני השבשים ומחצה מכני-ישראל כימי-קדם, אלא גם נעשה, בתור פיריא ה, ארץ תרבותית רק על-ידי אל כם נדר ינאי מצד אחד והור דום הראשון מצד שני 1). ארץ־ישראל בלא פחםי בלא נפט ואף בלא לחם הרבה. -- איך תקום ארץ קטנה ועניה זו ?-- צרפת ה.עדינה' לא שמה לכ לזה. אנגליה לא רצתה לבוא בריב עם ממשלת צרפת, שלאחר מפלת וו רא ג ג ל, שהיתה

<sup>\*)</sup> עיין "השלח״. חכרך הנוכחי. הוברת בי (למעלה. עמי 203–207).

<sup>)</sup> עיין על זה בפרטות: דיר יום ף קלוז גרי. החחיים הפלכליים בישראל ביפי (, השלחי. ברך ליז, עמי 541—542).

מפלתה של צרפת, מוכרחת היתה להראות את הצלחתה במקום אחר. ועם"ישראל—
הוא שתק שתיקה יפה: מנהיגיו ילחמו לוי יהודי-אמריקה לא ישתקו, ואנגליה—ודאי
שיש לסמוך עליה... כשהעיר כותב המורים האלה את אחד מראשי הועד הלאומי, שצריך
לאסוף אספות של פומבי בכל הערים והמושבות של ארץ=ישראל ולהרעיש עולמות
על צמצום=הגבולים עוד קודם שהפיקה צרפת את זממה,—השיב, שאי-אפשר לנו
על צמצום=הגבולים עוד קודם שהפיקה צרפת את זממה,—השיב, שאי-אפשר לנו
לעשות כך מפני שהערביים "יצאו בעקבותנו". והנה הערביים לא חשבו מחשבות כלל,
מה יעשו היהודים, ונתאספו, ומחו, והרבו שאון, ואנו, ה"ילדים המנומסים", צפינו ל"חסדלאומים"—ובאה לנו בכיה לדורות.

כי, אמנס, לעולם לא ישתתק הכאב העצום על שנכרתו האברים היותר טובים מגופה של ארצני! בסזרח רכ־המהומה תחוסף ארידנמה" חדשה. ומי יודע, אם אידיאל זה של השגת הגכולות האמתיים של ארצנו לא תהא דחיפה עצומה לישראל לעבודה מדינית כבירה שתהא קשורה באידיאל מדיני טבעי—לתועלת ישראל ולהפסר לכל אלה, שגזלו את זכותו ועשקו את נחלתו? —

לעומה הגבולים שבברית המשונה והמחוסרת כל יסודי שנקראת אמנת "סייקם" פיקו" ונכרתה בשנת 1916, בשעה שכל ענין כבוש־מורקיה לא היה אלא "הלכה לימות המשיח", הצלנו כסך־הכל לערך 50 קילומטר מרובע, שנכללו בהם צפת וכל המושבות של הגליל העליין עד ס ג ו ל ה (מתולה) ועד פ מיים (בניאס, קיסרין של פיליפוס). ועובדה זו מלמדתנו שני דברים: ראשית, שלא לבוז למסורת היסטורית: הבטוי "מדן ועד באר שבע" הכריח את הצרפתים לתת לנו את הגליל העליון עד דן (כקרבת פמיים); ושניתי שאמנם חזקה בלא טענה לא תמיד מועילה (הרי יש לנו בחורן, בג'לין ובשחם-ג'ולן הרבה קרקעות, שקנה הבארון רו משילד עוד בשנת תרנ'ד), אבל מענה שאין עמה חזקה ודאי שאינה ולא כלום. ההוות הקמנות כפר ג לעדי ות ל - חי והמושבה הקמנה ס ג ול ה הצילו לנו עשרות קילומטר מרובע של ארצנו. הדם השפוך של מרו מפל דור וחבריו והממון ה"מכוזבז" של רומשילד־יק"א לא היו לתנם ואילו היו לנו מושבות, ואפילו רק חוות בעבר-הירדן, אין ספק בדבר, שאף עבר הירדן מזרחה היה נשאר בידינו. עכשיו, לעומת כל המענות ההיסמוריות, באה ציפת בעובדה אחת מבהילה: אין שום ישוב יהודי בעבר-הירדן ומענה

אם נלמר שני דברים אלה מן המכה שהוכינו ואם נוסיף לדרוש את כל נחלותינו שנהפכו לזרים ולא נסיח דעתנו אף לרגע ממה שלוקח מאתנו בחזקת-היד, אז יבוא היום ויהיה לנו מה שלנו — — —

מאורע פניםי בארץ היא אספת-האחוד של פועלי ארץ ישראל, שנתאספה ביםי כ'ד-כ"ח כסליו, ש"ו, בחיפה,

באספה זו השתחפו ארבע מפלגות של פועלים: "הפועל הצעיר". "אחרותר העבודה", החלוץ" (העולים החרשים, "השומר הצעיר" הצעיר"ציון', שלא נספחו על "הפועל הצעיר") ומפס"ע (מפלגת פועלים סוציאליים עבריים). הן בחרו ב-78 צירים, באי-כחם של 4,483 בוחרים (ציר אחד ל-50 בוחר); מהם 38 מ"אחרות-העבודה", באי-כחם של הצעיר"; 16 מן "החלוץ', ורק 6 ממפס"ע. ואף-על-פי-כן תפסו ששת הצירים הקיצוניים מקום גדול. גדול יותר מדאי. בגילוי-לב, שנוכל בחוצפה. דרשו להכנים לתוך ההסתדרות החדשה (או תכנית-העבודה שלה) גם פועלים זרים וגם

לשון נכריה: את הז'אַרגון, שבפעם הראשונה נשמע באסיפה גלויה וגרולה פועלים עכריים. וצריך לומרי שהשעה משחקת להם: המשבר בארץי שמתגלה בחוסר-עבודה מרבה את מספרם של הבלתי-מרוצים; ומהי הריבולוציוגיות הסיצונית, והבולשיוויות בכללה, אם לא תוצאה של אי-רצון, שבא מתוך המצב הכלכלי המדוכדה של העולם שלאחר המלחמה? -- המפלגה הקיצונית נכנסה לתיך ההסתדרות המאַחרת, שנוצרה בחיפה; ושוב הדבר. שתהיה בפנים משתהיה בחוץ. אבל אל-נא יהיו הפועלים, אל נא נהיה אנו כולנו, סכלנים' ופשרנים יותר מדאי! מלחמה לגו כמובן, סלחמה בכלי־זין של תרבות ולא בכח־הזרוע של המשמרה והבולשת – באנשים אלה, שבאו למשמש את הרעיון הלאומי היותר גדול של עם־ישראל על־ידי כבלת זרים והכנסת לשון זרה לתוכנו. מלחמה עזה לנו באנשים. שבאו "לכבוש את המלכה עמנו בבית" –שכביתנו הלאומי הם רוצים להושיב את מפלצת האידישיםמום ואת האחוד בין יהודים ולארהיהודים על חשבון הפירוד בין יהודים ויהודים! אם לא נתחיל מיד להלחם בהם מלחמה שאינה־יודעת-פשרות ואבל לא בעזרתו של כח חיצוני. שהרי כל רדיפה מצד כחיהזרוע פחזקת את הנרדפים ולא מחלשת אותם), מי יודע, אם לא יחריבו כל מה שבנינו מימי קדושי ביל'ו ועד ימי קדושי תל'תי וכפר גלעדי. רציחת טובי הציוניים, חורבן הקהלה העכרית, נעילת כל בתי-הספר העכריים והפסקת כל הספרות העברית על-ידי הקיצוניים מישראל בכל מקום שידם חקיפה—כל אלה צריבים לעמוד לפנינו חמיד. איך אמר יהושע בן־טירא ?- ,פתן רצוץ מתניו כשהוא קמן": כי יגדל--ורצץ אותך... מה שנוגע לעצם האחור, הנה, אמנם, נוצרה "הסתדרות כללית של העוכדים

מה שנונע לעצם האחוד, הנה. אמנם. נוצרה "הסתדרות כללית של העובדים העבריים בארץ-ישראל" עם תכנית רחבה ורצויה מאדי שיש בה גם "סדור ופתוח של משקים וענפי-עבודה בכפר ובעיר", גם "השבחת תנאי העבודה והרמת פריונה", גם "חתוך בעבודה והשתלמות מקצועית", גם "שמירה והגנה", גם סדור־העליה", גם "הגתלת הלשון העברית לעובדים", וגם יצירת מוסדות תרבותיים, ספרות-עבודה ועתוננת מקצועית", ועוד. ועוד; ואולם מאחר ששלש המפלגות העיקריות נשארות אף להבאי אין האחוד ועוד. ועוד; ואולם מאחר ששלש המפלגות יהיו גם משרדים שונים ועתונים שונים וחוצאות כפולות ומכופלות וכן חוששני, שאין כל ההסתדרות החדשה אלא משרד חדשה ומוסף על המשרדים הקיימים. הלואי שלא יאָסנו הדברים הללו ותהא התמונות גמורה בעבודתם החמרית והרוחנית של כל הפועלים שבכל המפלגות, נאָז. בלי שום ספק תצמח מן ההסתדרות החדשה תועלת מרובה לישוב בכלל ולעליה בפרש ובאמת: ארבעת אלפים פועלים ושלש מפלגות וכי אין זה "קצת יותר מדאי" ?

ועד כמה יש צורך בהסחדרות אחראית כללית של פועלים – הוכיחה השביתה בבית זה החרושת לסוכריות של לווינשטיין ושולמאן ביפו. היא התחילה קודם השביתה ביקב של ראשון-לציון והולכת ונמשכת זמן מרובה אחריה – וכבר גרמה לשורה של הופעות קשות. רחוק כותב הטורים האלה מסקום-המעשה ואי-אפשר לו לשפום על הפרטים. כפי הגראה מכל מה שבא על שביתה זו בעתונים, היתה כאן עקשנות מרובה מצדם של בעלי בית־החרושת. שלא הסכימו לבירור הענין אפילו עלידי הועד הלאומי; ואשמת הבולשיוויות, שהמילו על הפועלים נולפי נוסח, שקשה להאמין לו אומי; ואשמת הבולשיוויות, שהמילו על הפועלים נולפי נוסח, שקשה להאמין לו האמין לו העלים על היין נסך", הביאו הבעלים ערביים כפרה. מאחר שכאן, בעשית סוכריות, אין אסור של היין נסך", הביאו הבעלים ערביים גדולים וקטנים במקום השובתים; עוד פעם, דבר שאין לו כפרה; וכן מה שלא הסכימו

לחתימתם של הפועלים השובתים ודרשו ערבות של מפלגה. השובתים אף הם חמאו לא מעמ, ראשית, במה שלא נתנו מתחלה לבעלים עצמם לעכוד במקום פועליהם בטענה, שקודם לכן לא היו הבעלים עובדים בעצמם; שנית, בקול-הקורא, שהוציא ועד-השביתה בלשון ערבית לערביים. -- כאילו היו השובתים חברי המפס'ע... אם לערב את המושל בשביתה יהודית הוא חמא – לערב את הערכיים הוא פשע וחמאה. הרי כבר השתמשו כזה שונאינו הערביים בארץ־ישראל וצעקו חמס לפני הנצוב העליון ומזכירו, שנותנים ליהודים בולשיוויקים להכנם לארץ ולקלקל את הערביים ה.תמימים"; והעתונים הערביים בסוריה ובלבנון כבר הם מלאים מאמרים על ה"סכנה חבולשיוויסטית", שהיא צפויה מ"יהודי־פלשתינה" להארצות הערביות כולן... ולא די היה בכל זה אלא שהפועלים החלימו גם להתקומם למשטרה (שמפקרה ביפו הוא יהודי האדון כהן». שהרשתה—בצדק או שלא בצדק – להכנים מפירי=שביתה לתוך בית=החרושת, ולבמל את כל פועלי־יפו ממלאכתם, לשם הפגנה וכשמאנו פועלים אחרים בבית־חרושת אחד ללכת עמהם, הגיע הדבר לידי קלקול המומור של בית־חרושת זה; ואז התערב מפקר המשמרה, ה' כ הן, וכיוון שניתנה רשות לשומרים. הכו על ימין ועל שמאל, אשמים ונקיים –והערביים רואים ונהנים ומשתמשים בכל אלה להנאתם... וכל זה נעשה בשעה שאין אנו כולנו פוסקים מלבוא בפענות על שאין יהודים עובדים בפועלים עבריים...

וצער גדול הוא לראות. שבשעת מאורעות כאל ה באים אל הועד הלאומי. בא-כחם של כל חלקי-הישוב בארץ. לא לפני המהומות והשערוריות אלא לא חרי הן. לצערנו. הועד הלאומי עדיין אין סמכותו מרובה אף בענינים פנימיים. אף=על=פי-כן הוכיח המושב השני שלו (בימי י"א—י"ג מבת, ש"ז), שיש תקוה. ראש ועד=הצירים וראש וער-הסיוע מצאו לנכון לפניהם לחת לפניו דין וחישבון על מעישיהם; וזה בלבד כבר הוא דבר גדול. בנאומו של מר או סישקין היה הכל ברור וגלוי. הוא דבר על המשבר ועל דרישתה של המלאכות הציונית (שכבר הזכרנוה ב"השקפה" הקודמת), להפחית את התקציב של ועד-החנוך ולכמל ארבע קבוצות (קרית-יערים, קלנדיה, תלפיות וכרמל) ולאבד מי ליון שתי לים מוכנים בשביל היעור... בדרישות אלו. שנוגעות בנפשו של הישוב. נלחם מר אוסישקין מלחמה עצומה. והרבה עלה בירו. הודה אוכישקין, שבתנאים של עכשיו, במשבר הנורא שבכל העולם, שהרי גם אין לו עם היחם אל "ועד-הצירים" (כמו שרצתה לפתותנו חבורה ידועה), שהרי גם יוער-הסיוע, מפחיתים את העבודה בירים היה רופף. כידוע, מפחיתים את העבודה וממעיטים את התקציבים, – במשבר נורא זה שבכל העולם כולו קשה לברוא גדולות. שהן דורשות סכומים עצומים; אבל מה שכבר נוצרי מה שכבר יש, חלילה לנו להרום. אם לברוא גדולות לא נוכל. אל-נא נהרום את הסטנותי שהן מצעותנאי הכרחי לגדולות - וניכר היה שכל דעת-הקהל בארץ=ישראל, זולת זו של חבורה ידועה. בעלת־פניות ושל אנשים שאינם מוכשרים להשיג את כל קשי=העכורה בארץ עכשיו. כולה היא על צדו של ועד-הצירים. ובכלל, במושב השני של הועד הלאוםי באו לידי במוי כל אותם הדברים, שהעיקו על הלבבות של מובי-הישוב: ולדעתי. דבר זה בלבד מחשיב את הועד הלאומי הרבה. דאגה כלכ צבור-ישיחנה לפני באי-כחו. ח"שכל הקבוצי" מוצא הרבה דרכים לפניו, שאין ה"שכל הקטן" של היחיר-אפילו של היחיר היותר גדול-יכול ללכת בהן. ובאותו זמן, שנחכנס הועד הלאומי למושבו השני, נחכנסה המועצה הארצ-ישראלית למושביה השלישי והרביעי מועצה זו עושה עכודה מדינית וחברותית גדולה. אין דבר קטן וגדול, שיש לו יהם לסדור החיים הכלכליים והחברותיים, שאיז הנציב העליון מציעו לפני מועצה זו. ולמרות שאין לה כח של החלשה, בפועל הכל נחלם על פיה. משתתפים בה חוץ מן הנציב העליון העומד על גבה, עשרה ראשי-המחלקות (הדיפארטמנטים) ובהם שני יהודים והשאר אנגלים, ועשרה מחשובי-החושבים, שנחמנו על ידי הנציב העליון, ובהם שלשה יהודים, שלשה נוצרים וארבעה מושלמים. היהודים הם כה איפוא בסך-הכל החלק הרביעי. ולערך כך הם גם המושלמים; מחציתה הם אנגלים לצערנו, חוץ משני היהודים ראשי-המחלקות, חופסים אף המושלמים במועצה מקום יותר גדול מן היהודים ; והנוצרים לא כל שכן --? אין הפושלמים מזניחים שום הזדמנית להגן על זכויותיהם של בני-עמם בכל תוקף, למרות מה שהערביים אינם מכירים אותם כבאי-כחם. אפילו שתי האותיות העבריות או"י. שבאות אחר "פלשתינה" על תוי-הפוסטה ובפקורתה הרשמיות, אינן מניהות להם לישון; ומלחמה החלקחה על מלות "פלשתינה" "וא"י" בין בא־כחנו, מר ילין, ובין באי-כחם, שנסתיימה בהשארת שתי המלים כאחת. אפילו בדבר קמן לערך וברור כל-כך לא יכלו בערבית לנצח. אני משער לעצמי, מה היה אילו היו מוסיפים על "פיליסטין" בערבית עוד את המלים "ארץ-ישראל" אפילו אך בתרגום ערבי -- כמה היו הערביים מרעישים את העולם על זה! -- בעברית הכל אפשר -- אפילו הכנסת שם זר בגלוי זהכנסת השם העיקרי בחשאי – בראשי=תיבות. היהורי צריך לוותר תמיד ובכל מקום, אפילו בעביתו הלאומי".

הנה אבדנו את הגולן. הבשן, החורן והארגוב. אכל לא די לנו בזה. גם את ארצות עמון ומואב כמעט שאנו מאברים. באל - סלט קבע הנציב העליון ממשלה ער בי ת ג מ ורה והבמיח לערביים שם. שחוקי־יהודה וגליל לא יחולו על אל-סלט-המעם מעבר הירדן מזרחה, שנשאר לפליטה לארץ־ישראל, נקרע אה הוא מעלינו. אמנם, אין שם עכשיו יהודים; אבל אם מחר יהיו שם יהודים א'־אפשר יהיה לעשות אז את דבריו של הנציב העליון פלסתר. וכלום יצאו באי־כחם של היהודים בסועצה הארצי־ ישראלית למחות על זה? כלום הרימו קולם, בקשו באורים, התנגדו לחדוש פאַמאַלי זה? וראי שכוונתו של הנציב העליון רצויה: אסיר לרחוק את הקץ. אבל מי יודע, אם ב-שובה ונחת" אלו יושע" עם-ישראל או הן -- "בכיה לדורות" ? -- הצרפתים בסוריה הרסו ממלכה ערכית כחזקת-היד והעחונים הערביים מחניפים לתקיפים; האנגלים מחניפים לערביים--והעתונים הערביים מתנפלים על ממשלת אנגליה ועל הציוניים ועל הנציב העליון כמו בימי-בולם... מתכנסת כנסיה ערבית בחיפה ברשיון הממשלה ומחלפת - לגרש את האנגלים ואת הציוניים כאחר, לאסור את ההגירה היהודית ולבטל את הכרות־באַלפור -- לא פחות ולא יותר. מיום ליום נעשים העתונים הערביים מחוצפים יותר, וההמונים הפראים חושבים שהכל מותר. ביחוד ביחם ליהודים. ואחרית־דכר מי ישורנה ?... וש כם תוכיח. עיר זו חדשה בפועל את "תחום-המושב" של ימי= הצאַר" ברוסיה הישנה. נסו להושיב שם יהודיה רופאת, שהערביות זקוקות לה כל־ כך. - וגרשוה באיומים. נסו להושיב שם חיימים יהודיים. פקיד-ממשלה יהודי - ואף . הם נדחו משם באַמשלה זו או אחרת. והממשלה רואה ומחשה. 'מחון מחון" — כמנהגה של אנגליה. ודאי יודעת אנגליה, יודע הנציב העליון מה לעשות. אבל חוששנו, ששוכח להביא בחשבון שני גורמים חשובים: הימים הם ימי־אחר־המלחמה, שגדלו בהם התסיסה והחוצפה. והדבר הוא דבר נוגע ליהודים, ששונאיהם מרובים בין המושלימים והנוצרים כאחד ו"מדין ועמלק" עושים שלום ביניהם כדי לרדוף את ישראל. ואם לא יראו הערביים יד חזקה מגנה על היהודים, תשתרש בתוכם ההשקפה, שכל הכרזת־באלפור אינה אלא דבר של מה בכך, שכבר "הגיעה השעה" לבמלו... הלואי שנשעה!

ואף חוץ לארץ מלאה שאלות ארץ ישראל. "הקיצו מועזעינו" --ושאלות על הצבא בארץ ישראל, על קרן היסוד, ועוד. ממלאות את כל חללם של בתי-המורשים האנגליים. ניכר הדבר, שאותן הידים הנעלמות של קנאים דתיים נוצרים, שמחזקות את ידי הערביים בחיפה ובשכם, מעודדות את שונאי בציוניות בל ונדון ... אבל פעם אחת גרמה לנו שאלה בבית בלורדים בדבר הלשון העברית בתור לשון רשמית קורת אחת מרובה. על שאלתו של הלורד מריאוין, האיך הכירו את הלשון העברית לרשמית בארץ בישראל בעוד שאך שנים שלשה אחוזים של יהודי ארץ ישראל מדברים בה -- השיב מיר קרויפורד בשם לורד קירזון כדברים ההיסמוריים האלה:

הלשון העברית, כהלשונות הערבית והאנגלית, הוכרה בתור לשון רשמית בכל הדיפארטמנטים המרכזיים של הממשלה ובתור כזו משתמשים בה בכל ערי ארץ-ישראל והגלילים, שיש בהם מספר הגון של תושבים יהודיים. הממשלה אחזה באסצעיזה בתור אחת מן הפסיעות הראשונות למלוי הדיקלארציה של ממשלת הוד־מלכותו מיום ב׳ נובמבר, 1919, בדבר הסיוע להקמת בית לאומי ליהודים בארץ-ישראל, ידוע למדי, שהדיקלארציה מיום ב׳ נובמבר נתחברה כדי לגשם, עד כסה שממשלת הוד־מלכותו מוצאת דבר זה לרצוי ולמעשי, את שאיפות הציוניים בעולם כולו; ובהג שמת דיקלאראציה זו יש לתחית הלשון העברית תפקיד חשוב. הוגד לי, שהלשון העברית, שהוכרה באופן רשמי, היא העברית הקלא סית בהוספת תקונים לפי דרישות הזמן ותנאיו ושמספר-היהורים המברים בארץ-ישראל בעברית כזו מגיע לששים עד שבעים אחוזים ממאה».

גלוי-דעת רשמי כזה בשם הממשלה האנגלית מחייבת את אנגליה הרבה ונותנת תוקף גדול ללשוננו הלאומית; אבל עוד יותר מחייבת היא א ותנו. יהודי ארץ־ישראל. יודעי-עברית הם כאן באמת "ששים או שבעים אחוזים ממאה" ואף המדברים בה בדרך-ארעי הם מרובים מאד; אבל כמה מדברים בה בפועל, בדרך-קבע, בכל יום ובכל עת ובכל שעה? —היתכן, שנעשה את דברי הממשלה האנגלית פלסתר ונתן תוקף לדברי שונאינו בנפש? ———

ובדבר פרטי המאנדאט על ארץ = ישראל. שצריך היה להגישו לאגודת העמים. אלא שלא הספיקה השעה או לא היתה השעה כשרה לכך, יש לנו ידיעות העמים. אלא שלא הספיקה השעה או לא היתה השעה כשרה לכך, יש לנו ידיעות ברורות אלו: לא הסכימה אנגליה לדרישת ההסתדרות הציונית להכנים לתוכו את המלה Commonwealth (מדינה) ועמדה על המלה Matioanl Home (בית לאוטי), שסובל כמה וכמה פירושים; זהיא גם לא הסכימה לדרישה, שהגציב העליון של ארץ בישראל יתמנה בהסכמתה של ההסתדרות הציונית. שתי אלו הן דרישות חשובות, שדחיתן גורמת צער עמוק לכל ציוני ויהודי נאסן. לעומת זה יש בנוסחו של המאנדאט הכרת התביעה ההים מורית של עם בישראל על ארץ בישראל, הכרת הלשונות הרש מיות בארץ וסעיף, שעל־הלשון העבדית בתור אחת משלש הלשונות הרש מיות בארץ וסעיף, שעל־פיז צריכה ממשלת ארץ בישראל להמלך בהסתדרות הציונים

בכל הנונע להתפתחות הכלכלית של הארץ ולסדור הדרכים והרחבת אמצעים התנועה. וביחד עם זה יש במאנדאם סעיפים, שבהם מובטחות הזכויות אם עישבי=הארץ שאינם יהודים, ויש בו גם דבר יסוד ועדה מיוחדת להשגיח על המקומות הקדושים של כל שלש האמונותי ועדה, שהראש שלה נבחר על־ידי המועצה של אנודת - העמים ואת שאר חבריה ממנה ממשלת=אנגליה. אנו רואים, שלמרות הלקויים שבמאנדאם הוא נותן לנו מה שהיה לנו קודם המלחמה רק חלום לימים רחוקים. זה שמונה-עשרה מאות שנה ומחצה, שאדירת־שאיפותינו היתה—שלא תקופחנה זכויות ינו של נו על=ידי אחרים; רק הפעם, רק לאחר שמונה-עשרה מאות שנה ומחצה ומצאה, ממשלה אדירה לנכון לדאוג, שלא תקפחנה הזכויות של לא = יהודים על=ידינו. צריך אדם להיות ממומטם באפם תקוה, בדי שלא יראה ש"דבר גדול נפל בישראל" מצד העמים. השאר תלוי בנו: אם נעשה כח בכ מות וב איכות באראנמיות שבמאנדאמים. ויש להוסיף: כל עוד אין אנו כח בכמות לא יועילו שום גאראנמיות שבמאנדאמים. ויש להוסיף: כל עוד אין אנו כח בכמות חלילה למעם את כחנו באיכות. וחמא גדול לארץ-ישראל ולעמנו חומאים כל אלה, שרוצים להפחית את ההוצאות על החנוף בארץ כדי להרבות במעשים: אין מעשה מדיני גדול מחזוק עמדותינו בארץ על=ידי התרבות העברית במובנה הרחב מלה זו.

בדבר זה לא הרגישה ככל הדרוש הועידה השנתית של הציוניים האמריקניים, שנחועדה בימי י"ד ---י"ז כסליו (25-28 נובמבר) בבופאלו. נעים היה לשמוע בחוכה מפי הראש שלה, השופט מק, וגם מפי הראש והראשון לציוניים האמריקניים מאז, ד"ר סטיפן ווייז שאין ציוני-אמריקה חושכים מחשבות להכדל מעל ההסתדרות הציונית ורק חלוקת-עבודה הם דורשים (וההשגחה העליונה על העבודה המחולקת" למי תהיה ? -- הלא ראינו, שהועידה הלונדונית החלישה להכנים את "הרסה" אל תחת השנחתו של וער-הצירים, ובפועל אין ממלאים אחר החלמה זו...). ומובן הוא הדברי שהאמריקנים רוצים להבדילי בהסכם לתזכירו של בראַנדיים בין כספי נדבות ותרומות, שלא ניתנו להשיבון ובין כספי מוסדות (investments), שנותנם יש לו חלק במוסדים הנבנים על ידם וברווחיהם. ואפשר שמשום "עת לעשות" לא קכלה ועידה זו את החלפת=פים כורג בדבר הלאמת כל מה שנעשה בארץ ישראל במלואה: הכל נוכחו. ש בז מן הזה עוד קשה לארץ־ישראל להתקיים בלא רכוש פרטי. ואולם יש לנו, לצערנוי אותוח וראיות מספיקים. שעדיין לא סרו ראשי=האמריקנים מדרכם החדשה=הישנה -- להפוך את הציוניות מרעיון ותנועה -- לקבולת. השופט מק אומר בנאום=הפתיחה: שעת הווכוחים על עיקרים ציוניים עברה". כלומר: אין צורך עוד להלהיב את הלבבות ולקנות את הנפשות. העיקר -כסף ומומחים. צריך לשתף בעבודה גם לא-ציוניים. ואם לא יכירו בעיקרי הציוניות גם לאחר שיתחילו בעבודה ציונית. ולא עלה על דעתו של השופט הנכבד לשאול: במה נעורר את הבלתי-ציוניים להשתתף בעבודתנה שאינם מכירים בעיקריה, אם לא על-ידי התעמולה עיונית' ושוכוחים על עיקריים ציוניים', ומה הבטחון, שהוא בומח, כי לא-ציוניים כאל ה, שלא נהפכו לציוניים כלל, לא יחזקו בארץ את המתחרים בנו במקום לחזק אותנו? - שאלות כאלו לא עלו על הדעת. העיקר הוא המעשה. הרי זהו ההבדל שבין הציוניים האמריקניים, ובין ציוניים אחרים, לפי דבריו של מר ווייו: עלהציוניים האמריקניים הציוניות היא למען ציון ולשאר הציוניים ציון היא למען הציוניות". הבטוי הוא נוקכ ויורד עד התהום: ציוניות כתור רעיון של גאולה ופדות בישביל האומה בכל תפוצותיה בתור תחית רוחה בכל מקום שהיא, בתור חליצת האדם מישראל מן המצר הנפשי שלו. מן ה"קרע שכלב",—כל ה אינו חשוב; העיקר הוא -- להושיב ולפתח את ציון בתור ארץ, בתור מדינה והשאר יבוא או לא יבוא מאליו הכל לפי ההחפתחות הסמויה של ה מעשי ם בעתיר. ולפיכך אפשר לבשל באמריקה גופה את המחלקה לחניך ותרבות, שנתקיימה על-יד ההסתדרות הציונית (אם לא פעלה הרבה --צריך היתה לתקנה ולשכללה ולא לבשלה) ; ולפיכך אפשר להפסיק עתונים ציוניים באנגלית וו'ארגון, שהם חשובים לשם תעמולה. ולהשאיר את "התורן" אך לאחר התנגרות נמרצה ולאחר אזהרה שאם לא ירבה מספר חותמיו יופסק גם הוא למרות ההחלטה בדבר המשכתו; ולפיכך אפשר לדחות את ההצעה של מר שפריירגן, שמשנת 1923 ואילך תהא חובה מומלת על כל העומרים בראש ההסתדרות הציונית באמריקה לדעת עברית במדה מספקת; ולפיכך אפשר לשנות את ה"החלטה התשיעית", שעל-פיה מחויבת ההסתדות הציונית להפיץ את הלשון העברית בין היהודים בכל מקום, "על-פי בקשת היושב=ראש", להחלטה, שדבר זה חייבים לעשות רק הציוניים בתור יחידים ולא ההסתדרות הציונית בתור באת־כחה, של תנועה לאומית; ולפיכך מסכמת הועידה לקצות בתקציב של החנוך, כהצעתה של המלאכות הציונית, ולהעמידו על מחציתו למיות המלגראמה של באי-כחן של כל המפלגות בועד-החנוך, ילין, ד"ר מוסינסון, הרב פישמאן (מזרחי) וקא צנלסון (אחרות-העבורה") שעל-פיה הפחתה כזו של התקציב תביא הפסר מרובה לכל עניננו הלאומי בארץ... אמנס, החלשית מעשיות הרבה להפרחת ארץ= ישראל נתקבלו בועידה זו, שחשיבותן מרובה, ואם תתגשכיה במעשה, גדול יהיה ערכן לישוב הארץ; אבל אם הציוניות תעשה חד-צדדית. אם הע לר יהיה לה במעשה. שאפשר למשש בירים, וכל השאר יחשב בעיניה "כמות מבומלת", אף המעשה לא יתקיים בידה. עדיין אין ארץ-ישראל מקים לרווחים כלא אידיאלים; ואם לא נגביר את הובות-הלבבות לציון, לא יהיה לנו לא "מרכז כלכלי" ולא מרכז מדיני ואף לא "מרכז רוחני". אם אין בסף לההסתדרות הציונית באמריקה והיא מוכרחת להקשין את כל משרדיה ואת כל עבודותיה, הרי זה מפני שהחשקפות הציוניות השולפות בה אינן מלהיבות לבבות. ציוניותי שתהא נעשית שם שנתרוקן מתכנו הרוחני. תלך ותתנוונה. אם הלבכות לא יהיו פתוחים לקראת הרעיון הגדול, אף הכיסים לא יהיו פתוחים לשם ה מ ע ש ה הגדול. וציוניותי שיעסקו בה אך קכלנים ומומחים מעשיים והחנוך יהא בה ענינם הפרטי של האבות, לא תברא לא "מדינת־יהודים" ולא "בית לאומי", אלא צבור גלותי חדש, נוסף על שאר הצבורים מלאי-הקרעים ומחוסרי כח היצירה העצמית שבגלות. אמת אלפביתית זו לא ניעף ולא ניגע לחזור עליה עד שתעשה קנינו של כל העולם הציוני, האמריקני כהאירופי וה״רוסי״ כארצישראלי.

המשקיף.

Max Raisin, a History of the Jews in Modern Times. New-Jork, Hebrew Publishing Company, 1919.

(ד'ר מ. ריזין, דברי ימי היהודים בזמן החדש. ניוריורק 1919, 466 עמ').
איני חוקר דברי-הימים. אך מרגיש אני שהתפקיד לכתוב את דברי-ימי-היהודים
במאה הימ צריך להיות יפה ומושך לב כל חוקר. אילו פרספקשיבות!—: מנדל מון
בדו—פרצופיותו מכנים אור-אירופה לרחוב-היהודים ומכבה את אורנו שלנו. והפעולה
הנמשכת של שתי השאיפות האלו, התחיה והכליון, ששניהם יוצאים מאותו השורש
האחד. והתנועה הרוחנית שקוראים כיום ריפורמה! מה רצו היהודים כשהתחילוה?
איזה מבך של זרמים ושאיפות! התחרשות וחקוי, מהפכה וקמנות-מוח מתלכדים באותה
התנועה. איזה תפקיד לחוקר-נפש-האומה!... ובאמצע המאה עומד משה הם ואף
הוא מלא חידות: מגלה יהדות חדשה, מנכא לעתיד, קורא בציה, אדם המרכז בנפשו
התנו כל-כך לכתיב עליה, יש ויש עוד מקום להיסמוריון נדול להתגדר בה. במה היא
צורקת? מה יש לנו ללמור ממנה?—על שאלות אלו עדיין לא נועו להשיב שום
חוקר מכותבי דברי-ימינו. ובסוף המאה: התנועה הלאומית הציוניות, תנועת-הפועלים,
איזה עושר עצום של חזיונות בחיי-האומה!... וכל אחד ואחד מחזיונות אלה ממתין
ומצפה לעט של אמן-היממוריון...

איני יכול לומר. שעמו של ד"ר רייזין הוא עם של אמן ושעלה בידו למלא את התפקיד, שהיה מוטל עליו על-ידי החומר של ספרו. את דברי=ימי=היהודים בזמן כזה יהול לכתוב רק אדם, שהורגל להביט על ההיסטוריה שלנו כעל פרוצס פנימי. שגורמיו הראשיים הם בנשמת־העם ולא בסביבתו. גם איזה ערך וחשיבות יש לעובדה, ש ביס מארק נהפך לרודף=יחודים לאחר שכרת ברית עם המשמרים. אילמלא ביסמארק, היה אחר מחולל אותה התנועה. הלא העיקר הוא לא המחולל המקרי של איזו תנועה, אלא התנאים, שבהם היתה האנטישמיות מוכרחת לבוא. ורייזין הוא כלד ביסוץ ספרים ועובדות, עד שהוא שוכח לראות ולהראות את סבותיהם בנפשה האומה, במצכה הפנימי החצוני. בפעולה החוזרת בין עם-ישראל והגויים סביבו.

פתחתי את הספר בכליון־עינים. משתיקק לדעת, מה היא נקודת־המוצא של מחברו, איך הוא מתאר לנו את נפש־העם ואת מצכו בסוף המאה הי'ח, — הבסים לכל חקירותיו. ומה מצאתי ? — "משלש הארצות שעל חצי-האי הסקאנדינאבי. נורווי ניה היא הפחות חשובה בשביל היהודים, בעוד שדאניה הוא יותר משפעת"... ובכן מתחילים דברי־ימינו במאה ה'ש ב—נורוויגיה ?!—כך הוא דרכו של כותב דברי-הימים שלנו, שרואה אותנו מתחלקים על-פי גבולות המדינות ובשבילו נחתף גורלו של העם המפוזר ביסוד ועיקר על-ידי חוקי כל מדינה ותנאיה הפולימיים והמשפטיים. כלום דברי־ימינו הם רק סכום, שמתהוה על-ידי חבור מספרי-בורלותינו בכל מדינה ומדינה ?

כלום לא האחרות באה בראשיתם?---

הנה דבריבימי-היהודים בגרמני ה: לשוא מכקש הקורא תאור אותה ההתמזנות של הרוח היהודי עם הגרמני, שהיא כל-כך חשובה בשביל התפתחות דברי-ימיו של כל עם-ישראלי הן בגרמניה והן מחוצה להי אותה ההתמזגותי שגרמה לכך, כי גמה נתפרסם בארצו על-ידי נשים עבריות נאורות, כי הרמן כהן האמין כל ימי-חייו בזהות של רוחות שני העמים, כי אחד מן המנהינים הרוחניים של העם הגרמני, אווי נאריום, מצא. שהאוצר התרבותי של הגרמנים נתון לזרים לשמרה. כרבה זו. אווי נאריום, מצא. שהאוצר התרבותי של היומיה-ההשפעה בדברי ימי עמנו במאה הי'ם הוא אמתית או מדומה. היא אחת מן העוברות מרובות-ההשפעה בדברי ימי עמנו במאה הי'ם הולה לא תמצאו זכר בספרו של רייזין, שמתאר את דברי-ימי-היהודים בנרמניה כתור דברי-ימיהם של אנמישימים אחדים, שבאמת לא היתה להם כמעם שום השפעה על דברי-ימינו האמתיים אף אם שמשו חומר למאות מחברות ומאמרים. ואף השפעה על כרוב כותבי דברי-ימינו. מוצא לנחוץ לספר באריכות על כל עלילת-דם וכיוצא בזו.

יש גם יתרון חשוב בסחרו של ד'ר רייזין. בו ניתן מקום רחב"לתנוקה הלאומית.
ועוד יתרון יש לו. שחלקים אחדים של דברי-ימינו, כמו ההיסמוריה של היהודים
באמריקה, נכתבו על-ידו באריכות. ואולם יתרונות אלה אינם מכריעים את החסרונות
הגדולים האמורים למעלה. ומוכרחים אנו לומר, שנם כיום דברי-ימי-עמנו האמתיים
במאה הי'ם עדיין לא נכתבו.

דיר הוגו ברגמצן.



#### ספרים חדשים

## שנתקבלו בבית-המערכת של "השלח":

דניאל פרסקי: המרבר עברית. ספר-שמוש לשוחח עברית בתרגום ליתורית-אשכנוית עם כצור-דקדוק. הוצאת האורגאניזאציה הציונית באמריקה. ניודיורק תרפיא; 183 צמי.

חיים הירשנזון: מלכי בקודש. חלק שני. שאלות וחשובות בחנהגה המרינית בארץ-ישראל; סים לואים—חובוקן תרפיא; 259 עמי.

קובץ מעשי = התנאים. מערכה שלישות: מדרשי התנאים. חלק שלישי: ספרי דבי רב. מחברת ראשונה: ספרי על ספר במדבר וספרי זומא. עם חלופי גירסאות והערות מאת חיים שאול הורוויץ, הוצאת ה.חברת להרמת חכמת ישראלי. ליופציג תרעיז: 339 /XXXII עמי.

התקופה. יוצאת ארבע פעמים בשנה. העורך: דוד פרישמשן. המוציא אברחם יוסף שמיבל. ספרים רביעי-שביעי. ווארשה תרעים-תריף.

לוח = אחיעבר. העורך: מ. ליפסון: קובץ שני. הוצאת הסתדרות "אחיעבר". ניו-יורק תרפ"א: 427 עמי.

הוצאת שילה', ניו-יורק, תרעיו--תרעים: צבי שאר פשטיין: א) ספורי-התורה לילדים. עם ציורים, מפות, באורים ושאלות; בראשית, 112 עמי; ב) לקלדים. עם ציורים, מפות, באורים ושאלות; בראשית, 138 עמי; ב) לקומי-אגדת מתוך התלמוד והמדרש; הלק ראשון. שני ושלישי 118, 114, 85 עמי; ד) כתב ולשון, שעורים חיסטוריה לילדים, חלק ראשון, שני ושלישי 14, 118, 135; ה) בלשון עמי, ספר מקרא, חלק במתיבה ובדקדוק מעשי, ספר המורה וחלק ראשון 34, 58; ה) בלשון עמי, ספר מקרא, חלק ראשון, 31, 213; חלק ראשון ושני 135, 75, 88, מלך ראשון ושני 314, 212.

דוד קעניגם בערג:הונרערט סאַנעטען. דער קוואל-פֿערלאג. ווין חרפיא; 106 זייטען.

Schriften, herausgegeben von der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judenthums; 1) Ism ar Elbogen, Der Jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Leipzig 1913; 619 SS. 2) Moses ben Maimon, sein Leben, seine Werke und sein Einfluss. Band II. Leipzig 1914. 358 SS.

Verband der Deutschen Juden: 1) Soziale Ethik im Judenthum, s. Aufl. Frankfurt a. M. 1918, 135 SS.: 2) Die Lehren des Judenthums. 1. Theil: Die Grundlagen der jüdischen Ethik. Berlin 1920; 158 SS.

Dr. M. W. Rapoport, Jüdische Wanderungsprobleme (S. A. aus d. "Jüdischen Jahrbuch für die Schweiz", 1920—21: Basel, SS. 159—180).

Spinoza's Briefwechsel und andere Dokumente. Ausgewählt u. übertragen v. J. Bluwstein. Insel-Verlag, Leipzig 1916; XXIII. 353 SS.

Rabbi H. G. Enelew, D. D., The Bloch Publishing Co., New-York 1916—1920: 1) The Synagogue in Modern Life, 94, pp.; 2) The Varied Beauty of the Psalms, 102 pp.; 3) The Effects of Religion, 112 pp.; 4) The Allied Countries and the Jews, 98 pp.; 5) The Adequacy of Judaism, 91 pp.; 6) A Jewisch View of Jesus. The Macwillan Co. New-York 1920; 181 pp.

Herbert Danby: 1) Tractate Sanhedrin, Mishnah and Tosefta. Society for Promoting Christian Knowledge. New-York 1919; 148 pp. 2) The bearing of the Rabbinical Criminal Code on the Jewish Trial Narratives in the Gospels (Extract from the "Journal of Theological Studies", October 1919, pp. 51—76).

Dr. Meyer Waxman, The Philosophy of Don Hasdai Crescas. Columbia University Oriental Studies. New-York 1920; Xll, 162 pp.

מאת חמערכת: לאחר שכבר נדפס בחוברת הנוכחית השיר "נכאים" למר זי שני אורי נחקבל לחדאחיעבר", קובץ שני, ובו מצאנו אותו שיר עצמוי המחבר לא הודיענו, ששלח שיר זה ללוח". וכך אירע, שנדפס ב"השלח" דבר, שנדפס קודם לכן במקום אחר שלא כמנהגו של השלח".



# הָרַעְיוֹן הַפְּוֹשִׁיחִי בַּפְּבָּרִים הַנְּנוּזִים וְהַחִיצוֹנִים

· ( - 1 - - )

#### מאת

## ד"ר יוסף קלוזנר.

#### ז) ספר עזרא הרביעי (90-100 לספה'נ).

הספר החיצוני. שקוראים לו "עזרא הרביעי" כדי להבדילו מספר עזרא שככחבי-הקודש (עזרא ה ר א ש ו ן). מספר-נחמיה, שהרגום-השבעים (והתרגומים הנוצריים ההולכים בעקבותיו) קוראים לו עזרא השני', ומספר עזרא הגנוז (עזרא השלישי). הוא הספר היותר עמוק והיותר נעלה ברוחניותו הרוממה מכל ה"ספרים החיצונים". מחברו סצדין בשוהר-לבו האידיאלי, כרוממות-חזיונותיו, כספקותיו כהשגחה הנוקבים רוורים עד התהום. בשאלותיו העמוקית בדבר הצדק העולמי, וביחוד במושגיו הרוממים מן המשיח. יום = הדין, שכר = ועונש. ועוד 1). "עורא הרביעי" נתחבר, קרוב לווראי, זמן מועט לאחר ברוך הסורי, לערך בשנת 90 –100 לספה'נ. בעברית ובארץ-ישראל, או על-ידי גולה מארץ־ישראל. ברוך-הסורי. שדברנו עליו בפיסקה הקודמתי ועזרא הרביעי הם ביחד -- "מגילת-איכה" על חורכן בית שני: ובשני אלה דומים חיעורים המשיחיים הפרובים, שכל הספרים הללו לא באוי כנראה, אלא בשבילם תנחומות-אל אחר מכה עצומה כזו – אל הציורים המשיחיים שבחלקים הקדומים של התלמוד והמדרש עד לחפליא. מה ששני ספרים אלהי וביחוד "עזרא הרכיעי". לא נתרגמו עדיין לעכרית אינו נותן ככוד לעמנו ולספרותנו. למרות מה שהכנסיה הנוצרית המרידנטינית החליטה לגנוז ספר זה ולדחותו מכתכי-הקודש של הנוצרים ואף לומר לא חשב אותו בין כתבי-הקידש, עדיין יש למצוא את עזרא הרביעי" בו ולגאַטה (התרגום הרומי המקובל של כתבי=הקורש), ועד היום חוא הולך ונדפס בעביבליאה של צוריך"; ואפילו לכתבי־קודש ל ו ט ר י ים היו מכניסים אותו עוד במאה הי"ז. כל-כך פעל ספר חיצוני זה על הלבכות.

נתן בזה את עיקר הרעיונות המשיחיים שבו:

א) חבלו של משיח.

יאותות חמשיח'. כלומרי האותות שיקדמו לביאת-משיחי אלה הם: מהומה רבה האחז את יושבי-הארץ. דרך-האמת תסתתר וארץ-האטונה תהיה שמטה. והעול ירבה

<sup>1)</sup> עיין חכאראקשיריסטיקה הנהדרה, שנתן ה. גונקל לעזרא די במבואו הטצוין לתרגום (1 Kautzsch, Apocryphen und Pseudepigraphen des Alten Testa-). (ments, II, 835-350

על אשר הוא עתה ועל אשר היה לפנים. והארץ המושלת כיום (רומי) תהיה ישימוןדרך (תהלים, ק'ז, ד') ועזובה תהיה. "לאחר שלשה" (ימים, במובן עידנים, השוה
הושעי ו', ב': . יחיינו מיומים, ביום ה של ישי יקימנו ונחיה לפניו". שמזה נסתעפה
גם אמונת הנוצרים בתקומתו של ישו ביום השלישי להצלבוחו) תבוא "מבוכה: השמש
תהל פחאום בלילה, והירח—ביום; העץ ימוף דם והאבן תתן קולה (השוה: . א ב ן
מקיר ת ז עק וכפים מעץ יעננה", חבסוקי ב', י'א); והעמים יתעוררו ומרוצות
[הכוכבים] תשונינה ). וימשול אז [העריץ], אשר לא קוו לו היושבים על פני הארץ;
והעופות ירודו, וי מ ה של ס ד ו ם (ים-המלח, שהדגים אינם יכולים לחיות בו) יוציא
דגים (עיין יחזקאל, מ"ז, ח'—י') ויתן קול בלילה, אשר רבים לא יבינו, אף הכל ישמעו
דתם (עיין יחזקאל, מ"ז, ח'—י') ויתן קול בלילה, אשר רבים לא יבינו, אף הכל ישמעו
את קולו. והתהום תְּגַלה במקומות רבים, ולעתים קרובות תפרוץ האש (של התהום, עיין
המתוקים ימצאו מְלָחים (salsea); והאוהבים ילחמו פתאום זה בזה. ואז תסתתר הבינה,
המתוקים ימצאו מְלָחים (salsea); והאוהבים ילחמו פתאום זה בזה. ואז תסתתר הבינה,
והתבונה תלך לחדריה, ורבים יבקשוה ולא ימצאוה; וירבו העול והזדון על הארץ. ותשאל
מדינה את שכנתה ותאמר: אולי עבר דרכך הצדק העושה משפט?—וחשיב: לא.
היה בעת ההיא יקוו בני-האדם ולא ישינו (מבוקשם), יינעו ולא יישירו דרכם" (ה'ינ).

הגאותות" הללו ידועים לנו ברובם מ״ספר חנוך" ו״ספר ברוך הסורי" ומן הברייתות התלמודיות על "עסבות המשיח" ועל "שבוע שבן־דוד בא", שהרבינו לדבר עליהן בפיסקה הקודמת. אבל עוו ועוד ״אותות־משיח" מרבה ״עזרא הרביעי" להביא. על יסוד הכתוב: "ידו אוחזת בעקי אחיו" (בראשיתי כ'ה, כ'ו) הוא מוציא, כדרשן תלמודי נמור, ש״העקב של העולם הראשון הוא עשו־אדום־רומי (ממש כמו בתלמוד במקומות אין מספר) ו״היד של (העולם) השני הוא יעקב"; שהרי "תחלת האדם היא היד וסופו—העקב". כלומר: העולם־הזה מסיים בשלמונה של רומי (עשו־אדום) והעולם־הבא מתחיל בשלמונו של ישראל (יעקב). ואין רוח ביניהם, שהרי ידו של יעקב אוחזת בעקבו של עשו. כך ישראל (יעקב). ואין רוח ביניהם, שהרי ידו של יעקב אוחזת בעקבו של עשו. כך משמיע אלהים לעזרא (ו", ה"-י"). זהו ממש מה שאנו מוצאים במדרש: על שאלת ההגמון: "מי תופס המלכות אחרינו?", מביא ר' אליעזר (או רבן נמליאל) "נייר חלק ההגמון: "מי תופס המלכות אחרינו?", מביא ר' אליעזר (או רבן נמליאל) "נייר חלק ונוטל קולמום וכותב עליו: ואחרי כן יצא אחיו וידו אוהזת בעקב" (ב'ר, פס"ג).

אחר=כך שואל עזרא מאלהים, שיראה לו את "קץ־הפלאות" (דניאל, י'ב, ו').
ואז נשמע קול אדיר לאמר: "הנה ימים באים, והיה כאשר אָחל לנשת ולבקר את
היושבים באָרץ וכאשר אחל לדרוש מן הרשעים, אשר "רשיעו בעולתם וכאשר תקלא
שפלות־ציון וכאשר יחתם העולם, אשר ית חיל לעבור,—אעשה את האותות
האלה: ספרים יפתחו לפני הרקיע, והכל יראו[ם] יחדיו. וילדים בני-שנה ידברו

<sup>1)</sup> ברומית gressus (מרוצה, ובלשון-רבים) ויש להוסוף על-פי חנוסף הכושי "הכוכבים». ואולם גו נקל (שם, שם, עם: 359) הערה () גורס: egressus ומשער, שזהו תרגום המלה קמוצאים" (תהלים סיה, שי). במובן שערי-השמים, שדרכם יוצאים הכוכבים והרוחות.

בקולותיהם, ומעוברות תלדנה ילדים קורם זמנן בחודש השלישי והרביעי, והם יחיו וירוצו; וסתאום יראו מקומות זרועים [כ]לא זרועים ואוצרות [בר] מלאים ימצאו פתאום ריקים. יה שו פר ("שופרו של משיח" בתלמודי שבא מתוך ישעיהי כ'ז. י'גי וזכריהי מ', י"ר, וכבר נזכר ב"שמונה עשרה": "תקע ב שופר גדול לחירות נו") יתקע בקול, אשר ישמעוהו הכל ויחרדו פתאום. והיה בעת ההיא ילחמו אוהבים באוהבים כאויבים נעיין למעלה), ותחרד תבל ויושבי כה. ועורקי (זרמי) מעיינות יעמדו ולא ירוצו שלש שעות (בוודאי שלשה עדנים שנזכרו למעלה). והיהי כל אשר ישאר מכל אשר אמרתי לך מראש. הוא ינצל ויראה את הצלתי (Salutare meum) ואת קץ שעול מי (העולם הזה). וְיֵרָאוֹ וֹ) האנשים, אשר נלקחו, אשר לא מעמו מות מלידתם (כחנוך ואליהו); וישונה לב יושבי-תבל ויהפך לרוח אחרת (יחזקאל, ל'זו כ'ו-כ'ז)... כי הרעה השְׁמַד והמרמה תבָּחד; ונם תפרח האמונה וינוצח הכליון (corruptela) ותופיע האמתי אשר היתה ימים רבים (כאלה) בלא פרי" (ו', כ'-כ"ט).

בתוך האותות' הללו יש כמה וכמה, שלא פגשנום עד עכשיו בשום מקום. ויש מהם, שאפשר למצאם פה ושם במדרשים המאוחרים דוקא. אבל ברובם מיוסדים הם על כחובים בספרי-הנביאים, אלא שנתרחבו הרבה ונתקשמו בפרחי הדמיון המזרחי העממי. שנתגבר בימים הקשים ביותר שאחר החורבן השני.

והנה עוד "אותות-משיח". על שאלתו של עזראי באיזה זמן יהיו כל האותות הללו, הוא מקבל אותות חדשים שיהיו סימנים מובהקים, שה-קץ' קרוב: "אם יופיעו בעולם (in saeculo) תנועת-המדינית. מהומות-העמים, מזמות-הגויים התקוממות-המגנים. מבוכות-הראשים (המושלים) או תכיר. כי על אלה דבר העליון למן הימים, אשר היו לפניך בתחלה (כפי הנראה, הכוונה לימי גוג ומגוג. על-פי יחזקאל, ל"ח, י'ז וי"מ – כ"ג). כי כאשר כל אשר נעשה בעולם יש לו תחלה [במאמר] ומוף גלוי ב"), כן גם עתותי-עליון: התחלות גלויות בנסים (וגבורות virtutibus) והסוף —במעשה ובאותות" (ח', מ"ב – מ', ו').

אף כאן לפנינו הרבה ממה שמצאנו בברייתא התלמודית על "שבוע שבן־דוד בא": המלחמות והמהומות והמבוכות הם סימנים מובהקים של קרבת־הקץ; וכן הם גם האותות והנסים והנפלאות ושדוד-המערכות.

#### ב) ימות=המשיח ויום=הדין.

לאחר שיבואו "אותות=המשיח", תרְאה ירושלים של מעלה בדמות כלה <sup>3</sup>) ובל אשר יוַשע מן ו.תגַלה הארץ, אשר עתה לוקחה (גן-העדן, שהאדם גירש ממנר). וכל אשר יוַשע מן

<sup>1).</sup> כך קורא גונקל (שם שם, עמי 366, הערה h)במקום "ויראו" (בגוף הרומי: et videbunt). 2) כך בקירוב מתרגם גונקל (שם שם, עמי 388, הערה q) על-פי חתרגום הכושי.

בן בקיום בהיגם גינקי (שם שפו עם מספר הקורה ש) עלים הות גום הומשו: ,תראה עיר 3) כך הוא לפי הסורי והרומי; וגוג קל מתרגם על-פי הארמני והכושו: ,תראה עיר לא נראה עתה". ולרעתו גשתבשו המלים היווניות my myn me (עתה לא) למלת nymphe (כלה). עיון שם, שם, 370, חער a.

הרעות האמורות הוא יראה את נפלאותי. כי בני המשיח (ישו", שבא כאן רק בנוסח הרומי וחסר הוא בסורי, ככושי וארמני, הוא הוספה נוצרית: בסורית —.בני המשיח", בלבד) ינלה עם כל בכושית — "משיחי", בארמנית — "משיחי", וכנ"א רק "משיח" בלבד) ינלה עם כל אשר עמו (הצדיקים), וישמחו הנשארים ארבע מאות שנה. אחר השנים האלה יי מותו בני המשיח וכל האנשים אשר נשמה באפם. וישוב העולם להדומיה הקדמוניה שבעה ימים, במו בימי בראשית (in prioribus iniciis), עד אשר לא ישאר איש. והיה אחרי שבעה ימים ויתעורר העולם הישן עתה וימות הכלה (עולם הבליה). והארץ תשיב את הישנים בתוכה ("שני אדמת-עפר") והעפר — את השוכנים בו בדומיה ("שוכני-עפר"), והאוצרות (promptuaria) ישיבו את הנשמות. אשר הופקדו בהם" (ז', כ"ו — ל"ב).

את "ירושלים של מעלה" (שמתנלית בתור "ציון ערוכה ובמיה" גם להלן, י"ג, - ל"ו) כבר ראינו ב-ספר חנוך', בספר ברוך הסורי ובכרייתות תלמודיות; וכן גם את גן ה עדן, שיתגלה לימות-המשיח. ואף את חליפתו של העולם הישן. עולם־חבליה, כבר ראינו בספר-ברוך (מ', ג'). .ישני אדמת-עפר" נוכרו בדניאל (י"ב. ב') וישוכני-עפר בישעיהו (כ'ו. י"ט), ששם באה גם ההבטחה, כי "ארץ רפאים תפיל". גם את "אוצרות הנשמות", שנוכרו כאן ואף להלן (ו', ק'-ק"א), ששם יש להנשמות שבעה ימים, כימי בראשית, לראות את חבלי-הרשעים ואחר-כך תשובנה לחדריהן, – גם אוצרות' אלה כבר ראינו בספר-ברוך הסורי (כ"א; כ"ג, כ"ג, ד'-ז'; ל', ב') ובתלמוד, ששם הם נקראים -גוף (עכודה זרה. ה' ע"א והמקבילות), שימות-המשיח אינם אלא מעבד לעולם-הבאי דבר זה יגרע גם ברוך הסורי (מ', ג', עיין הפיסקה הקודמת); ובתלמור נחשב דבר זה לדבר כל-כך וראי, עד שיש מחלוקת בין החכמים, כמה ימשכו ימות-המשיח, ור' דום א אומר. שהם ימשכו אור בוע מאות שנה --- ממש כמספר־השנים שב"עזרא הרביעי" (עולם=הבליה) ובין העולם הישן (עולם=הבליה) ובין (עולם=הבליה) ובין ה עולם החדש, שנזכר לחלן (ז', ע"ה) יותר מפורש, יהיו שבעה ימים של דומיה, אין אנו מוצאים בשום ספר אחר; אם לא להשוות אל "דומיה קדמוניה" זו "שני אלפים תהו" של הברייתא התלמורית (סנהדרין, צ'ו, סוף ע'א). אגדה זו באה מחוך השקפתו של עזרא הרביעי", שה,,אחרית" היא כייראשית", ומה שהיה בימי הבריאה העתיקה, שבמשך ששה ימים, עד שנוצר האדם, היתה כה ירומיה קדמוניה", צריך שיהיה גם ב.בריאה החדשה" (שהיא מפורספת גם בספרות היוונית־הנוצרית בשם: נעלה השקפה נעלה (Kaine Ktisis), קודם שיקום העולם החדש". על כל פנים זוהי השקפה נעלה ונוראת-הוד: בין הישן ובין החדש שלטת דממה מוחלמת.. הם כל הארץ: יצידה חדשה לאין שווי וגדולה לאין ערך מתכוננת לצאת לאויר-העולם.

Klausner, Die messian Vorstell., SS. 17—29: Hähn, איין כפרטות: (1 Die messian. Weissag., S. 109, Anm. 3

כי העולם הזה הוא רק מעכר לימות-המשיח וימות-המשיח עצמם אינם אלא מעבר לעולם-הבא (ז', י'א — י"ד וי'ח וקי'ב). סוף העולם-הזה ותחלת העולם-הבא הוא יום = ה דין, שיבוא אחר ביאת משיח (שם, קי'נ). יום=הדין נוצר ק ו דם ב רי א תד עו לם וקודם אדם הראשון וצאצאיו (שם, ע'). ביום-הדין יופיע העליון על כסא-המשפט ניבוא הקץ, ויחלפו הרחמים. ויאָסף אורך-האָפים; כי המשפט בלבד ישאר, והאמת ויבוא הקץ, ויחלפו הרחמים. ויאָסף אורך-האָפים; מן "פעולת שומני מאת ה'", תעמד, והאמונה תגבר, והפעולה (השכר — Opus) מן "פעולת שומני מאת ה'", תהלים, ק"מ, כ', ו"יש שכר לפעולתך", ירמיה. ל"א, מ'וו וכן "ופועלו לא יחן לו" שם, כ"ב, י"נ) תבואו והגמול יופיע, והצדקות יתעוררו, והעולות לא יישנו. ויגלה בור-החבלים ולעומתו מקום-המנוחה: יראה תנור-ה גיה נום ולעומתו גן-ה ע ד נים. ואז יאמר העליון אל העמים האלה הקמים (לתחיה): הבימו וראו את אשר כפרתם [בו], או אשר במצוותיו מאָסתם. הבימוי איפוא, למולכם: הנה מה תענוגות ועדנים ושם אש וחבל[ים]. כן ידבר אליהם ביום-הדין ההוא. כי כן הוא יום-הדין ההוא:

אָין חֹם. אַין לַנְלָה, אַין לְּעָּכָה; אַין צָּתְבִים, אַין לַנְלָה, אַין נְשָׁמִים; אַין בָּרָד, אַין שַׁל, אַין נְשָׁמִים; אַין הֹר וָאָין אוֹר; אֵין שֶׁכֶשׁ בּוֹ, אֵין יָרֵחַ וְאִין בּוֹכְבִים אֵין שָבִים, אֵין בְּרָקִים וְאִין רַעָּמִים; אֵין רוּחוֹת, אֵין מַיָם אֵין אַוִּיר; אֵין עָרֶפֶּל אֵין עֶרֶב, אֵין בּנֶּקר; אֵין קָנִץ, אֵין חוֹרֶף, אֵין ראשיהַשְּׁנָה;

בי אם נוגה-כבוד-העליון לבדו", ויראוהו כל הראויים לו. והיום ההוא יום-הדין, יארך "שבע-שנים", כלומר, שמיטה (ז', ל'ג-מ"ג על־פי גונקל, ועל=פי פריטשה —ז', ל'ג-ל"ה; ו'י א'-ט"ז).

עוד פעם לפנינו ה"תוהו־הבוהו" שמימי-בראשית מועבר לתוהו-ובוהו שלפני ה-ראשית החדשה -- העולם החדש; אלא שבמקום שבעה ימים של דומיה קדמוניה לפנינו שבע שנים של תוהו.

כמו בישביל ברוך הסורי (פ"ה. י"), כך אף בשביל עזרא העולם־הזה נזדקן; ויותר שהוא נעשה חלש מזוקן יותר מתרבות בו הצרות, יותר מתרחקת האמת ומתקרב השקר (י"ד, מ"ו-י"ז). ומאימת יום־הדין אף העולם־הבא יביא עונג רק למועשים, ולרבים יביא יסורים (ז", מ"ז). והיסורים של העולם־הבא יהיו קשים כל־כך, עד שעזרא הרביעי אומר: "אוי לנשארים בימים ההם ואוי הרבה יותר לאשר לא ישארו": אלה, שלא ישארו, ידעו את האושר הצפון לעתיד ולא יהנו ממנו; "אבל אוי גם לנשארים, יען כי יראו אסונות גדולים ומחסורים רבים" (י"ג, מ"ז-י"ז). ממש מה ששמענו בספר ברוך הסורי (כ"ח, ב") ומעין מה שמצאנו בתלמוד: "ייתי ולא אחמיניה" (סנהדרין, צ"ח ע"ב) אבל עזרא הרביעי, כהתלמוד (שם). מסיים, שבכל זאת מוב להגיע לכך, ואפילו דרך סכנות, מאשר "לעבור מן העולם כענן ולא לראות את אשר יגיע באחרית הימים" (או

אנו רואים, איפוא, שימות-המשיח והעולם-הבא הם רק בשכיל מועשים. דבר זה מושעם פעמים הרבה (ח', א'-ג' ומ"א; מ', ז'-י'ז וכ"ב): ,רכים הם הנכראים, אבל מועשים הניצולים". וימלפו רק הצדיקים "על-ידי מעשיהם או על-ידי האמונה, אשר האמינו בה". והצדיקים אינם ערבים בעד הרשעים—אפילו לא אב בעד בנו וכן בעד אביו (ז', ק"ב-ק"ה). ממש כמו בספר יחזקאל (י"ח, כ').

הקץ' יבוא רק על די די אל הים לבדו ולא על די די אחר (ו', ו'). כלומר: אפילו לא על די די המשיח; מה שאנו מוצאים בהרבה מכתבי־הקודש ומן הגנוזים ואף מן החיצוניים זוהי השקפה יהודית נמורה, שהיא בנגוד גמור עם הנצרות, שהמשיח בא בה במקום האלהים ביום־הדין ומח שאחריו. צדק נמור ישלוט ב, עת הבאה, אשר בה יעבור הכליון, תכלה שרירות־הלב, יכרת הכחש, אבל יגדל הצדק ותצמח האמת. ואז, איפוא. לא יוכל איש להציל את אשר יאבד (ימצא חייב בדין) ולא להפיל (להמביע) את אשר ינצח" (ז', קי'ג – קמ'ו).

אישיותו ופעולתו של המשיח מתוארות ביחוד בשני חזיונות נפלאים: חזון הנשר העולה מן הים (יא-י"ב) וחזון בן האדם העולה מן הים נינו. כבר שמענו את האלהים קורא למשיח .בני (ז', כ"ח-כ"ם). כנוי זה חוזר בחזיונות הללו (י'ני ל"ב ול"ז ונ"ן; י'ד. ט'); אבל הוא נקרא כאן גם .בר-אנש עם ענני שמיא" (י"נו ג'), בחקוי ל דני אל (ו', י'ג), וכן גם יבן־אדם" (ייבר־אנש") סתם ענני שמיא" (י"בר עובר ל דני אל לי"; י"בי howo), י"נ, י"ב) וגבר (י"א, לי"; י"בי ל"א), אם על שם גכורתו או מפני שהוא משבט "גור א ריה יהודה", אשר "כרע רבץ כאריה וכלביא מי יקימנו" (בראשית, מ"מ, מ'). הוא קיים קודם בריאת-העולם, ושמור עם האלהים עד ימי הגלותו (יב, ל'ב; י'ג, כ'ו ונ"ב; י"ר, מ'), כמו כספר חנוך הכושי (ל"ט, ו'-ז') ובכרייתות המאוחרות של התלמוד (דרך ארץ זומא, סוף פ"א ו שמו של משיח"—פסחים, נ'ד ע"א, ונדרים ל"ש ע'ב). וכן גם בתרגום המיוחם ליונתן כן עוויאל (זכריה, ד', ז') ובמדרשים המאוחרים 1). "חזון=הנשר" סוכב בתחומי החזיונות של דניאל ושל ברוך הסורי. הנשר העולה מן הים הוא -- רו מי, שגם התלמוד (י', של "עלית־משה" (י', י'ב ע"א) קורא לה .נשר', ואסשר הוא הוא ה.נשר" של "עלית־משה" (י', ח'; עיין למעלה, פיסקה ה'). בפשר החזון אנו קוראים: "הנשר" אשר ראית עולה מן הים, הוא המלכות הרביעית, אשר נראתה בחזון לדניאל אחיף נדניאל, ז', ז'); אבל לו לא פורש כאשר אני מפרש כעת" (מ"ב, יא-י"ב). כלומר: דניאל ראה את פשר המלכות הרביעית במלכות=יוון ועזרא הרביעי במלכות=ר ו מי. ״והאריה, אשר ראית אותו נעור מן היער ושואג ומדבר אל הנשר ומוכיה אותו ואת רשעותיו בכל דבריו. אשר שמעת. -- הוא המשיח (Unctus),

Geschichte des Jüdischen Volkes z. Z. J. Chr., II 3, 618-630; : pry (1 Klausner, Die: Schürer, messiauischen vorstellungen etc., 8 5. 66-67, 71-72.

אשר שמר העליון לקץ-הימים, אשר יקום מזרע-דוד ויבוא וידבר עמהם (על-פי התרגום הסורי, הכושי והארמני, כלומר, עם הגויים) ויוכיחם על המאותיהם וייַסרם על תועבותיהם. כי יעמידם חיים למשפט, והיה כאשר יוכיחם (כלומר, יוכיח את עוונותיהם)—ישחיתם. אבל את שארית עמי, אשר נצלו בגבולי (בארץ-ישראל), יושיע ברהמים ויענגם עד אשר יבוא הקץ—יום-הדין, אשר דברתי לך עליו בתחלה" (י'ב, ל"א-ל"ד).

חזיון זה, שמראה את נצחון האריה-המשיח על הנשר-רומי, הוא כולו רוחני. יותר מדיני הוא חזון האדם העולה מן הים עורא רואה בחזון רוח גרולה על הים (דניאל, ז', ב'-ג': "ארבע רוחי שמיא מגיהן לימא רבא; וארבע חיון רברבן סלקן מן ימא"). והרוח העלתה מלבים כבן־אדם (כבר אנש"). אשר עף עם עונייה שמים (דניאל, ז', י'ג). בכל אשר פנה חרד כל אשר הבים בו בנהחדם, ובכל אשר נשמע הקול מפיו נמס כל אשר שמע קולו כהמום דונג מפני אש. ואז בא מארבע רוחות-השמים המון אדם, אשר אין לו מספר. להלחם בבן-האדם. אשר עלה מן הים (גוג ומגוג). הוא חוצב לו הר ("מטורא אחגורת אבן", דניאל, ב', מ'ה) ועף עליו. כל הנאספים להלחם בו יראו מאד, אבל נועזו להלחם. והוא. בן־ האדם, בראותו את ההשתערות, אף "את ידו לא הרים, לא תפש חרב ולא כלי-מלחמה אחרי ואך ראיתי, איך הוציא מפיו כנשמת-אַש (flatus ignis) ומשפתיו – רוח-להבה, ומלשונו שלח ניצוצות וסערות; וכל אלה התערבו יחדיו: נשמת-האש ההיא ירוח-הלהבה והמון הסערה; ויתנפלו בעוז על ההמון, אשר היה ערוך למלחמה, ויציתו אש בכולו; עד אשר פתאום לא נראה מן ההמון אשר לא יספר כי אם אבק-האפר וריח-העשן". ואחר=כך ירד בן־האדם ההוא מן ההר וקרא אליו "המון אהר של שלום (multitudo alia pacifica). ויקרבו אליו פני אנשים רכים, מהם שמחים ומהם עצובים, אחרים אסירים ואחרים מובילים מהם, אשר יוקרבו־קרבן (י'ג, ב'--י"ג). ה. שמחים ' וה. עצובים ' הם, כנראה וויים גם שניהם ; אלא שה שמחים ' הם הגויים, אשר לא לחצו את ישראל. וה"עצוכים" הם הלוחצים, כמו שראינו בספר ברוך הסורי (ע"ב, ב'-ו') וכתלמור (פסחים, קי"ח ע'ב). ה"אסורים" הם וראי היהודים שבגלות שהנויים ישיבו אותם בתור מוקרבים קרכן" (qui offerebatur), לקיים את נבואתו של ישעיהו השני: "והביאו אל כל אחיכם מכל הגויים מנחה ליהוה" ונו'י (ישעיה, ס"ו כ'-כ"א; ועיין גם ישעיה הראשון, י"ח, ו').

ולהלן (י"ג. כ"ה—נ"ב) כא פשר החזון: ה.גבר, אשר עלה מן הים", הוא אשר שמר אותו העליון עתים רבות. אשר בו (כך קירא וויל הויזן) יושיע את בריאתו. והוא יקבע מי הם הנשארים". המשיח הוא איפוא. מושיע העולם. זהו רעיון יהודי עתיק ואין מן הצורך למצוא כאן זיוף נוצרי. הנצרות רק שנתה רעיון זה במובן גאולת העולם על ידי הדם השפוך ברצון של בן האלהים; את הדבר

האחרון לא ידעה היהדות העתיקה (במדרשים המאוחרים מנצנץ גם רעיון זה של משיח לוכה ביסורים; משיח בן יוסף נהרג, אמנם, אבל ב מ ל חמה, כמלך וכמפקד לוחס). והשמרת חיל-העמים בלא חרב וכלי-מלחמה. רק על-ידי האש, הלהבה והסערה", שבאילו יצאו מפיו, — זה פשרו: ״הנה ימים באים כאשר יחל העליון להושיע את אלה אשר על הארץ (ובכן ,העליון" הוא הגואל האמתי והמשיח הוא רק כלי למעשהו)- ויבוא חמהון=לבנ (excessus mentis) על היושבים בארץ. ואלה באלה יחשבו להלחם, עיר בעיר ומדינה במדינה, ועם נגד עם וממלכה נגד ממלכה". ואז, כאשר יופיעו אותות זהמשיח האמורים למעלה, ₄יגלה בני, אשר ראית אותו עולה כגבר. והיה כאשר ישמעו כל העמים את קולו. ועזוב כל אחד בארצו את מלחמתו. אשר היתה להם איש ברעהו. ויאסף ב[מקום] אחד המון אשר לא יספר, כאשר ראית את החפצים לבוא ולהלחם בו (כלומר. המון כהמון גוג ומגוג, שבא להלחם במשיח). אבל הוא יעמוד על ראש הר-ציון. אך ציון תבוא ותופיע לכל ערוכה ובנויה, כאשר ראית את ההר החצוב לא בידים" ("מטורא אתנזרת אבן די לא בידין", דניאל, ב', מ"ה). ובכן לפנינו עוד פעם ירושלים של מעלה. נוסף על מה שראינוה קודם לכן (ז', כ'ו—כ"ו). והוא מוסיף: אכל הוא, בני (המשיח), יוכיח את העמים, אשר באו. [על] חמאותיהם, אשר תרמינה לסערה, ויערוד לפניהם את מחשבותיהם הרעות ואת החבלים אשר יחלו להתחבל, אשר ישוו ללהבה וישחיתם בלי עמל על-ידי מצותו. אשר תשוה לאש" (שם, ל"ו-ל'ח). הנמשל פר קצת מן המשל, שבו מדובר על אופן השמרת החיל הבא להלחם במשיח.

וה, המון של שלום" הם עשרת השבטים. שהוגלו מארצם בימי הושע (במעות כתוב ברומית, סורית, ועוד Josiae במקום Oseae), "אשר הוליך שבי של טנאס,ר מלך-האשורים והביאם מעבר לנהר והובאו לארץ אחרת. אבל הם יעצו להם עצה זאת, כי יעזבו את רוב הגויים ויסעו לארץ יותר רחוקה, אשר בה לא ישב עוד מין האדם מעולם, למען ישמרו רק שם את חוקיתיהם, אשר לא שמרו בארצם. וכן עברו את פרת במעברות-הנהר הצרות. כי העליון עשה להם נפלאות ויעמיד את עורקי הנהר עד אשר יעבורו (ולפיכך אי-אפשר עכשיו לבוא אליהם). כי לארץ זאת היתה רבה הדרך, דרך (כך אני מתרגם via multa itineris) שנה אחת ומחצה; והארץ ההיא נקראת ארץ אחרת ו"). שם ישבו עד הימים האחרונים ועתה, כאשר יחלו לבוא, יעמיד העליון שנית את עורקי הנהר למען יוכלו לעבור ועתה, כאשר יחלו לבוא, יעמיד העליון שנית את עורקי הנהר למען יוכלו לעבור" (י"ג, ל"מ—מ"ז). זהו ההמון, שנאסף בשלום; אבל בו נכללו גם הנותרים מעם-ישראל

Acserari ברומית Arsareth המלים, אוף, אוף, בארמנית Arsareth המלים ברומית לבושית חשבו לראות כאן את המלים הרץ־סוף. ואולם התכם לראות כאן את המלים הרץ־סוף. ואולם החכם היהורי שיל ר - סינסי (I) (I) (II, 113) שער בצדק, שהשם הרומי; משובש מן הארץ אחרת ("ויתשם מעל אדמתם וגוי "וישליכם אל ארץ אחרת ("ויתשם מעל אדמתם וגוי "וישליכם אל ארץ אחרת ("ויתשם מעל אדמתם וגוי "וישליכם אל ארץ אחרת". דברים כים ביו משובש מן הארץ דברים בים מסוק מין ועיין גם למטה.

הנמצאים בתחום־ה' הקדוש. כי כאשר ישמיד ה' את המון הגויים הנאספים, יגן על כל הנשארים מעם=ישראל ויראה להם "נפלאות גדולות הרבה" (שם, מ";—נ').

אנו מוצאים כאן פעם אחר פעם, שאלהים ישמיד את "המון הגויים" ויציל רק את ישראל (השוה גם־כן ט'י כ"ב: "ובכן יאבד ההמון, אשר נולד בלי סבה, ותשמר ענבתי באומות", ומישראל יציל רק את הצדיקים. על "צדיקים באומות", שלדעתו של ר' יהושע (בהפוך מרעתו של ר' אליעזר השמותי), "יש להם חלק לעולם הבא" (תוספתא, סנהדרין, י"ג, ב'), לא נאמר כאן כלום. ואולם בכלל יהנו משעים בכל תוקף את היעוד של מלח מת - העמים (מלחמת גוג ומגוג) לימות-המשיח, ובקשר עם זה --- את קבוץ - גלויות ושיבת עשרת השבטים. בנוגע לעשרת השכמים כבר יש מחלוקת במשנה ובתוספתא. ונפלא הדבר: התנאים הנחלקים סומכים על אותו כתוב עצמו, שבו נסתייע בעל עזרא הרביעי, שעל-פיו השבמים הללו נמצאים ב, ארץ אחרת": "עשרת השבטים אינן עתידין לחזור, שנאמר (דברים, כ"מ, כ"ז): נישליכם אל ארץ אחרת כיום הזה —מה היום הזה הולך ואינו חוזר, אף הם הולכים ואינם חוזרים. דברי ר עקיבא. ר' אליעזר אומר: כיום הזה-מה היום הזה מאפיל ומאירי אף עשרת השבטים, שאפל להן, כך עתיד להאיר להן" (משנה, סנהדרין, פ'י. מ"ג). ובתוספתא (סנהדרין, י'ג, י"ב) נדרש אותו כתוב: "ויתשם מעל אדמתם באף ובחימה ובקצף גדול --- בעולם הזה וישליכם אל א רץ א ח ר ת -- לעולם הבא'; ואולם ר' שמעון בן יהודה איש כפר איכום 1) מתנה דבר זה במעשיהם (עיין גם בכלי, סנהדרין ק"י ע"ב), ורבי יה ודה הנשיא אומר: אילו ואילו יש להם חלק לעולם הבא, שנאמר (ישעיה, כ"ז, י"גו: והיה ביום ההוא ובאו האובדים בארץ אשור" ונו' (תוספתאי שם. שם, סוף י"ב) —ממש כמו בספר עזרא הרביעי") ועוד במקום אחד (י"רי ל"ג) מזכיר עזרא הרביעי את עשרת השבטים בארץ הרחוקה. את האושר הרוחני של ימותרהמשיח מפעים ספר עזרא הרביעי, כמו שראינו, בכל תוקף. האושר המדיני מומעם כמה שינצלו כל הצדיקים היושבים בארץ־ישראל

בכל תוקף. האושר המדיני מומעם במה שינצלו כל הצדיקים היושבים בארץ-ישראל וישובו לארץ-ישראל כל השבמים שגלו ממנה. ואולם האושר הגשמי שתופס מקום רחב כל-כך בספר חנוך הכושי וברוך הסורי, אינו נזכר בעזר א הרביעי כמעמ כל לא אך כשהוא מדבר על בריאת-העולם ומזכיר את יצירת הלויתן יהבה מות (שור-הבר) ביום הששי לבריאה הוא אומר: "והפרדת אותם זה מזה: כי לא יכול החלק השביעי (של העולם) אשר שם נקוו המים, להכילם ותתן לבהמות (ברומית במעות התנוף") חלק אחר (מן העולם), אשר היה יבש ביום השלישי, כי יגור

W. Bacher 'Agada der Fannaiten 'I '95 'Anm. 3 'נלא יכפר עכו' (עיון: 30 'Anm. 3 'נלא יכפר עכו' (עיון: 30 'Anm. 3 'נבתרגומו של א"ז רב ינו ביץ בשם אגדות התנאים". כרך א". ה"א, יפו תר"פ, עמי עמי חערה 5, ועמי 101 בהערה 5 מן העמוד הקודם לזה).

Klausner, Die messian. Vorstelluugen etc. SS. : עיין על זה בפרשות (2

בו. אשר שם אלף הרים ("בהמות בהררי אלף". תהלים, נ", י"); אבל להלויתן נתת את החלק השביעי הלח, ושמרת אותם כי יהיו לברות למי אשר תחפוץ (ו", מ"ם—נ"ב). אם נשוה דברים צנועים, כמעמ רמזים. אלה אל הציורים בעלי הצבעים העזים בנדון זה של ספר ברוך הסורי (כ"מ ד') ושל התלמוד (בכא בתרא. ע"ד ע"ב וע"ה ע"א), ואפילו של ספר חנוך הכושי (ם", ז'—י' וכ"ד).—נראה כמה "רוחני" הוא בעל ספר עזרא הרביעי וכמה רחוק הוא מ. אגדות עבות כשקים" ומ"גשמיות" יתרה, אף-על-פי שבתזר ספר עברי גמור אינו מבמל את היעודים המדיניים והוא מלא רוח לאומי ארצי ככל הספרים החיצונים העבריים.

הוא אשר אמרנו: ספד עזרא הרביעי הוא הספר היותר עמוק והיותר נעלה ברוחניות הרוממה מכל הספרים התיצוניים.

ובזה גמרנו את הרצאת הרעיון המשיחישבספרים החיצונים העבריים ו הארציי ישראליים ואנו עוברים אל הספרים החיצונים ההליניסמיים.

92—1, III, בְּחַלָּבִּילוֹת (III, 79—829—97 לפני ספה"נ; III, 110—97 לפני ספה"נ, III לפפה"נ, עם קטעים -40—97 לפפה"נ, עם קטעים מועמים, שהם משנות 70—80 לספה"נ).

הסיביל ות הן הנביאות של אומות העולם. חזיונות של סיבילות היו להרומיים מימים קדמונים, והיהודים שבאלכסנדריה או שבאסיה הקטנה השתמשו בזה וכתבו חזיונות יהודיים, שיחסו אותם להסיבילות. כאלה הם הספרים הסיביליניים השלישי, הרביעי והחמשי. ממ"ו ספרים סיביליניים, שנזכרו בספרים שונים, יש בידינו רק י'ב; חסרים הספרים התשיעי, העשירי והמ"ו. כמעט כולם יש להם מצע יהודי אבל יש בים הרבה זיופים נוצריים; ופעמים שאף היצירה היהודית בנויה על יסוד של חזין אלילי. זולת שלשת הספרים הנזכרים (ג', ד' וה') יהודי הוא גם הספר הי'א; אלא שהרעיונות המשיחיים שבו אין להם חשיבות יתרה ועל-כן לא נדון בו כאן. הספרים הסיביליניים היהודים הם, לפי בטויו המוצלח של שיר ר, תעמולה יהודית תחת מסוה אלילי", -au Düdische Propaganda (un); כ"אנרת ארים הסיבילה שקוראת לעצמת "ככלית" ומיחסת עצמה להיות כלתו של נח, את הגויים הסיבילה שקוראת לעצמת "ככלית" ומיחסת עצמה להיות כלתו של נח, את הגויים על האלילות ועל המדות המוסריות המושחתית שלהם (ביחוד על "משכב זכור") ומנבאת על האלילות ועל המדות המוסריות המושחתית שלהם (ביחוד על "משכב זכור") ומנבאת על האלילות ועל משיח" וניום בהדין" הנירא לגויים. וביחד עם זה היא מבשרת מוב לארץ יהודה; ובמובן האחרון היא חשובה הרבה לענינינו בספר הנוכחי.

הספר השלישי מתחלק לשגי חלקים בלתי-שוים: ג', א' ע"ב, וג'. צ'ו תתכ"ט. החלק האחרון הוא יותר קדום מן הראשון. למרות השערותיהם של בּוּ טָה, ייליכר ושירר, שהמושל הקדוש", שנוכר בחלק הראשון. הוא ישו ובּבּליאַר",

שנזכר שם. הוא שמעון האמגושי "), מוכרחים אנו לשער, מפני ה.אשה השלמת", השלשה שיביאו לרומי איד ושבר והסיביסמיים', שחלק זה מרמז על המריומוויראַט" ועל קליפטרה ועל הורדום בונה-סיבסטי (אמנם, ארבע שנים לאחר מפלת אנמוניום וקליפטרה, בשנת 27 לפספה"נו אבל הסיבילה לא דקדקה כל-כך בפרטים היסטוריים). והחלק האחרון, שנוכר בו המלך השביעי של מצרים ממשפחת-יון, כלומר. תלמי פיסקון, יכול היה להתחבר רק לערך בשנת 140 לפני ספה"נ. --הספר הרביעי, שבו נזכר חור בן בית = המקד ש, התגעשות הר- וויזיבום והאמונה. שנירון קיסר ברח מעבר לנהר פרת וישוב אל מלכותו, הוא וראי משנת לספה"ג (אף כאן לא דקה העסיבילה" בפרטים היסטוריים). –ולסוף, הספר החמישי, שיש בו יסודות אליליים וזיופים נוצריים, לא יאוחר בעיקרו מזמן שלפני בר-כוכבא. שהרי בו מהולל שמו של אדריינום קיסר; ובכן נתחבר עיקר ספר זה בשנות 120—130 לספה"נ. ואולם יש בו הרוזים בודדים, שבהם באו התקוה לחזרתו של נירון קיםר וזכר בית = חוניו במצרים, וככן נתחברו בשנות 70-80 לספה"ג"). נתן בזה את הרעיונות המשיחיים כפי שהם בספרים של מים, כדי שלא לפוררם פירורים-פירורים. וכדי שלא להחליש את השירה שבהם לא נחלק את היעודים המשיחים לחלקיהם במוקדם ומאוחר.

#### ם הספר השלישי.

אחר הוכחות כאש, נכואיות ממש, על עכודת-האלילים, השחתת-המדות, אהבת-הבצע והרדיפה אחר תענוגות-החיים של עובדי-האלילים, וביחוד היוונים, אומרת הסיכילה : אוּלָם לָעֵת הַעוֹ יַד רוֹמִי גַּס עַל מַצְרַיִם

אַף תָּמָשׁר עָלֶידָה מִשְּׁבְּרִי! בִּי מִי יוֹדֵע אַף תִּמְשׁר עָלֶידָה תַּחַר-אָז הְּקוֹם בְּאָרָה אַף תִּמְשׁר יְבִינִם בְּתִיקוּפוֹת הָעְהִים בְּאָרָא אַרְרִי־בִיתָם בְּנִי־אָדְם הָתַּמוּ יִנְעָיִם בְּלֹאַרָם אַרְבִיר בַיִּנוּ אָז יְרוֹמִי יִמִי אִיד וְשֶׁבֶּר. אַיְרִים בִּינִנוּ אָז יְרוֹמִי יִמִי אִיד וְשֶׁבֶּר. בִּי מִשְׁרוֹת -אָשׁ יִתְּכוּ עַלִימוֹ מִשְּׁמִים. אוי לִי, אוּמְלָלֶרה, מִשְּׁבְּרִי! כִּי מִי יוֹדַע

E. Sch ürer, Geschich e d. 'üdichen Volkes in Z.: איין על זה בסרטוח: (1 J. Chr. ,1114 ,579

<sup>2)</sup> בפרטות בררתי כל אלה במבוא ל"חזון־הסיבילות". שבא בספרי "ספרים חיצונים". שהופסקה הדפסתו בתחלת שנת תר"פ. בספר זה הוספתי על תרגומו הפיוטי של המנוח יה ו ש ע ש מיי גב ד ג ("חזון-הסיבילות". המאסף" של חברת מפיצי-השכלה. ווארשא תרב"ז, ויצא בווילנה גם בספר מיוחד) תרגום פרוואי של 382 חרווים. שהשמיט שטיינברג בתרגומו, שהשתמשחי בו למרות אי דיוקו—ספני יפיו המקראי.

עָת בּוֹא י וֹ םיָג מוּלוֹת - הַ מֶּ לֶ הְּ, אַל שַׁגִּיא־בּחַיּ הַבְּנִינְה עָרִים, בְּל רְחוֹב הִיבְלוֹת יַעַם מַעְנָלִים לַמֵּרוֹץ, לַמִּסְחָר אָאָלִילִי־אָבֶן, זָהֶב וְבָסֶף, לְמַעַן הַעַמְרוּ עַר יוֹם שֶׁבֶּר בִּי יַמְמִיר עַל בְּנִי-אִישׁ פַּחִי-אָשׁ, זֶרֶם -ְּקְמֶב.

"גברת־ממלכות־אדון-הכל" (יותר מדויק: "המלכות היותר גדולה של מלך־ האל שום ספק. (basilea megiste athanatou basileos – האלמות "מלכות קדישי עליונין" שב דניא ל, "מלכות שמים" שב תל מוד ובאיוונגליון, וה.מושל הקרוש" (hagnos anax) הוא מלך = המשיח. המלחמות הפנימיות הגדולות בין גדולי-רומי מימי הריגתו של יוליום קים רעד התקסרותו של א כגום שום י מלחמות שזעועו את העולם בכלל ואת אפריקה הקרובה לארץ-ישראל בפרט. הן בשביל הסיבילה "יום-הדין" ("יום-גמולות-המלך"). חבלו של משיה'. שיקרם לביאת-משיה. אכל הדמיון היהודי האלכסנדרוני מקשר את .חבלו של משיח" לא במאורעות ובעמים בלבדי כהאפוקאליפטיקים שבארץ-ישראל. אלא – כדרך היוונים באישיות רעה: כשם שהיו קיםר ואנמיקיםר ברומי (פומפיום ויוליום קיםר, אנמוניום ואוקטביינוס) כך יהיו גם משיח ואנטי־משיח (.אנטיפריסטוס' קיראים לו הנוצרים). שבמדרשים המאוחרים נעשה ל.ארמילום הרשע". אבל אף זהו סוף-סוף אישיות קכוציח, שהרי ,ארמילום' הוא "רומולום", בונה רומי וסמלה, ובכן לא אישיות, פרשית, כמי בסיבילה המושפעת מן הרוח היוונית. אלא סמל של האומה הרשעה; האגדה התלמודית והמדרשית הקדומה, ככל הספרות המשיחית הארצישראלית, אינה יודעת מאנפי-משיח כלל. ואולם ראוי לשים לב לתפקידם של הבששן" וה.נפילים' לימות-המשיח ב-ספר הנוך" ושל הראשון אף ב.עלית-משה".

הציור מן .בליר'—בליעל (השמן, האנמי־משיח) ומעשי=נפלאותיו בחזון־הסיבילות הוא נהדר מאד : ....

נְשׁ יוֹם וּבָּא מָסֶבַסְמָיִים וּ) הָאִישׁ בּּלִירַ וּ. וְשֶׁם מְמֵהֵּי מְרוֹם יָּהְרוֹם וּשְׁאוֹןיָם יַשְּׁבִּיחִי אַנְּים מְמַהֵּי מְרוֹם יְמָאוֹר אָשׁ־שֶׁמֶשׁ; אַנְים רָחוֹק מִיכָּר הוֹא וּכְבוֹדוֹ מֵאְפַע, בִּי אַהְ תַּעְהוּעִים מַעֲשָׁהוּ וְרַבִּים יָרִיחַ מַעַם־הָעְבִּרים. בְּחִירִי-אֵל נָאֶמְנִיּירוּחַ. בַּם מַעַמִים בְּנִי חַלָּ, בְּלִי יָדְעוּ מִשְׁפָּם-אָלֶוֹהַ.

ונברג שמיינברג—במעות מסבסחא" (ביוונית: ek de sebastenon).

<sup>2)</sup> קרוב לוודאי, בליעל, והוא ה"שמן".

הרעיון המשיחי בספרים הגנוזים והחיצונים אוֹלָם יוֹם עֶבְרוֹת אַל אַדִּיר. בּי וֵאתָה בָּתַע וּבָוֶרֶם כִּי תַהַּךְ אָשׁוֹ בְּעָוָה עָלֵי אָרֶץ – וְלַהֲשְׁה אֶת בּּלִיַר אַם קְהַלּיְחַבָּרִיו גַּם יָחַר. הַבּוֹמְחִים בִּוְרוֹן-לֵב עַלֶּיו וָעל זַר־בַּעָעַמָּהוּ. אַז שַּבָּנע הַבָּל ַנְפָנִי אָשָּׁה שַׁלְּמֶת׳ אָל דְּבָרֶיהָ הָּוְחָבר, חִּנְצִר בָּל פַּקוּדֶיהַ – – – אָז רַחַבִּי־אָרֶץ יִשָּאוּ שְּׁמְמָה כִּּלְהַםּ בּי יָצו אֵל שׁוֹכֵן ּשְׁחָקִים וְנְגֹלוּ שְׁבַיִם פַפָּפָבּר, פַּמָּגַלַתּ־מָפָּר שֲׁמָיוּ וִגֹּלּוּ ּוֹנְגְּיָדֶת רָקְמָּתָם וְנָפְּלָה אֵרְצָה גַם הַיָּמָה וֹנַשַּׁרְ זָיֶרֶם לַבַּת־אֵשׁ נוֹרָא בְּפָּרְץּיִמִיםּ וָלָתַם הָאָרֶשָׁה. וָלָתַךְ יַפִּים ומְלּוֹאָמוֹ. חוּג ּשַׁמַיָם וּמָאוֹרָיהָם וְכָל הַיְקוּם אָתְמוֹ. ַנַתִּיךְ בְּפָּבַתִּיּנְחוּשֶׁה וָנַקּקּק וְ**שִׁהַר אוֹתְ**מוֹ וְלֹא יָהְיוּ עוֹד נְקּוֹת ּהַמְּאוֹרִים כּוֹכְבִי אוֹר ּוֹהַרִי אָין לַיָּלָה אַין בּבֶּר וִימִי עצֶב יָחָדְרֹּוּ וָשֶׁבַת אָבִיבוּ קוֹץ. חֹנֶרף גַם בָּצִיר וְחַדּג יָבוֹא יוֹם : מִ שְׁפַם : אֶלוֹהַ בְּעִתִּים הָהַנָּה׳ יוֹם פָּקוּדַת־תַּבָל, דִּין יְמֵי־שְׁנוֹתֶיהָ כִּי רַבּוּ .(92-63)

 יודע לעשותם ולא רק המשיח. — ואת האש, הלהכה והסערה זאת בפול יום ולילה <sub>ו</sub>עתות-השנה ככר ראינו גם בעזרא הרביעי, בפיסקה הקודמת: אסישר, שאל אותם עזרא ד' מ"חזון-הסיכילת" ואפשר שלפנינו ציורים עממיים, שהשפיעו על הסיכילה ועל עזרא כאחר.

ולמרות מה שהסיבילה היהודית יודעת אנטים שיח אישי. יודעת היא גם את האנטים שיח הקבוצי—את גוג ומגוג (ודוקא בצורה זו שבספרות העברית הארצישראלית, בעוד שביחזקאל, ל"ח—ל"ט נוג הוא נשיא ארץ המגוג):

אָרִי מִי שְׁבָּלְה מַשְׁלֶּחָה. דַּם־חָרֶל הְּעַלְע בִּית מִ שְׁבָּ מִ חַ ר וּץ לֶךְ שֵׁם בָּאָדֶם וִקְּרָאוּ ; בִּית מִ שְׁבָּ מִ חַ ר וּץ לֶךְ שֵׁם בָּאָדֶם וִקְלָאִי. בית מִי שְׁבָּ מִ חַ ר וּץ לֶךְ שֵׁם בָּאָדֶם וִקְּרָאוּ ;

.(322--319)

וכמו בספר-יחזקאל, ובמובן ירוע—גם באגרה התלמודית הקרומה ב), אף בחזוןהסיבילות באה מלחמת גוג ומגוג לאחר שהתחילו ימות-המשיח, כשבבר יהיו בניישראל יושבים על אדמתם ואף מלך-המשיח (בתלמור: משיח בן יוסף) ימלוף
עליהם:

בְּבוֹא עַל בְּרָ בְּשֶׁר נָנֶף. בְּלֵּיוֹן וְקְמֶב.

וֹנְמִיל עַל מוֹשֵּל יְנָף. בְּלָּיוֹן וְקְמֶב.

וֹנְמִיל עַל מוֹשֵּל יְקוֹם וַאַרְצוֹח יַחֲמֹםוּ,

וֹנְמִיל עַל מוֹשֵּל יְקוֹם וַאָּרְצוֹח יַחֲמֹםוּ,

וֹנְמִיל אָת נִוֹי וִמְּלְכִים אֶת שִׁבְּשִׁי־עָם יִרְעָצוּּג וְנָנִים אֶר אָרָב וְלָחָם,

וְשְׁנוּ פְּנִי אַדְמֵה דָּאִדְם נְנִירִים יִמְערוּ,

וְשְׁנוּ פְּנִי אַדְמֵה דְּאָדְם נְנִירִים יִמְערוּ,

וְשְׁנוּ פְּנִי אַדְמֵה דְּאָדְם וְנִיביּיְה יְתִישִׁשׁ סֶלְּה),

בְּאֶרץ לֹא יְלְמִוֹ בְּעִר עָרִים הְרוֹשֵׁשׁ סֶלְה),

בְּמָר וֹנְנִים הוֹן וֹנְצְעַע עָרִים הְּרוֹשֵשׁ סֶלְּה),

בְּמָלְאת עָנִימוֹ יַחַד יְמִי נְלַע בְּמוֹ דִּמְוֹ בְּלָה יִנְנְתָה.

וְבְמָלֹאת עְנִיִים וֹנְיִי יְבִינִים וְלֹא יָבְּבְרוּ,

בְּמָלְאת הְוֹן וֹנַצְעַע עָרִים וְּלֹא יָקְבֵּרוּ,

וְכִמְלֹאת עְנִיִים וֹנִינִי עִנִייִם וְלֹא יִבְּקְברוּ,

וְבְמָלֹאת עְנִיִים וֹיִבְּלַע בְּבִי וּלְאַ בִּיִי בְּלָּה יִנְנָתְיִם.

<sup>1)</sup> שפוינברג תרגם: "גוג ארץ מגוג". כדי שלא לשנות מן הכתוב ביחזקאל, בלא שחשב בדבר, שכל תספרות הארצישראלית שאחר המקרא אומרת "מלחמת גוג ומגוג", וחשוב לנו מאד לדעת, שאף הסיבילה האלכסנדרונית אומרת כך.

J. Klausner, עיין: יוסף קלוזנר, הרעיון המשרחי בישראלי (2 75...74. I; Dic messian. Vorstellungen, SS. 98...103

הרעיון המשיהי בספרים הגנוזים והחיצונים אָרֶץ לֹאּ־יָרוּעָה לֹא פָּקְרָה אָח וּמַחְרָשֶׁח; לַמוּפָּע מַוֹּכּּיר זְעוֹ אַרָם דַב תַּעַמָּטר שוּמֶטֶת לְמוֹעֵד-מוְעַדִים בּתְקוּפוֹת־הַעָתִּים בֶּחַכֶּד. יִּמְלַאָה מָנִן וֹצְנָּה חִצִּים וַכָּל כְּלִיּנָשֶׁק. וַעץ מַיער לא יַחְמוֹבוּ בָּם אָשׁ יָבַעָרוּ וָעץ מַיּעַר לא

.(651-633)

לפנינו דברי יחזקאל בנוגע למלחמת גוג: ״ולא יחשבו מן היערים, כי בנשק יבער אש" (יחזקאל, ל'ט, י'). והסיבילה מוספת:

אָז יִשְּׁלַח עָלִיוֹן מָלֶךְ מִפּוְרַח־שָּׁמָשׁ, וָהָשְׁבִּית אֵיםוֹתִּיםִיְּחְבָה וּשְׁאוֹן ְּקְרָב יַשְּׁבִּיחַ. ַ אָלֶה יַךְ הַדֶּם וּשְׁבּוּעוֹת־בָּרית יָקִים רְאָלֶה. אַהְ לֹא בַּעְצַת נַפְּשׁוֹ וְרוּחוֹ יַעַשׂ בְּעַשָּׁהוּ, בּי על־פִּי מָצְוַת אֵל־שַׁדִּי וּמְשְׁפְּטִי־פִּיהוּ. עוֹר נְשׁוֹב וֵיף עם אָל אַדִּיר בְּרָב הוֹן וָחָילּ בַּעַרִי אַרְגָּטְן וּבְשֶׁפַע זָהָב וְכָמֶף.

אָרֶץ פּוֹרָיָה גַּם יָם רוֹב־בְּרָכוֹת יָשְאוּ

.(659 - 652)

המלך ממורח-שמש" (ביוונית ap' ĉelioio) הוא, בלי שום ספק, מלך= ; המשים הוא ישים קק למלחמות בארץ. עם הצדיקים יכרות ברית ואת הרשעים ימית וכל זה יעשה לא בעצת־נפשו". אלא על־פי , המשפטים הטובים של האל הגדול" (כך הוא ביוונית). ואז יהיה עם האל הגדול עשיר ומאושר וארצו---פורחת ופוריה. ודוקא אז "שנית ישתערו מלכי עמים על ארץ זאת", יחדרו אליה ויציבו איש כסאו בעיר (ירושלים: השוה ירמיה, א'י מ'ו). אכל אלהים בכבורו ובעצמו ילחם בהם. כנבואת יחזקאל (ל'חו י'ח-כ'ג). הציור של מלחמת-האלהים (669-669) הוא אחר מן היותר נשננים שבספרות-העולם; ובתרגום העברי של שמיינכרנ שחה עליו שפת כתבי־הקודש מהודה הנשגב. — אחר המלחמה יהיו "בני האל הגדול". היושכים "מסכיב להיכל", שאנגים ושמחים בישועת אלהיהם. אשר יגן עליהם "כחומת אש בוערת". "בערים וככפרים ושבו בלא מלחמה". "לא המלחמה הרעה, כי אם בן-האלמות (האל) יהיה מגן להם". גם שמיר שדי ושמשו וגם נוגה-הירח --כולם יהיו להם מהסה וישע אז יראו כל העמים את חסרי=ה' ויפנו אליו לבדו:

הַּרַער מִנִיל אַדְטָה, הַרַת־כּל, תִּשְּׁמַח שָּׁמֹחַ, וּבְשָׁפְּתִי־ִרנָנוֹח חַבּיע נעַם־מָלֶיהָ: קומו. הָשְׁתַּחָווּ אֲרָצָה נָהָפַּלֶּל-נָא יַחַד לָמֶלֶךְ אַל חַיִּ־הָעוֹלְםוּ אֵין נִשְּׂא בְּמוּהוּ

.(717—714)

כולם יכירו בצדקתם של חוקי האל היחיד ויעזכו את עצביהם. ולסוף מתואר על-פי יחזקאל ממש, איך יאספו את נשק האויב וישיקו בו; ועוד פעם חוזר הכתוב הקודם: "ולהאיר אור-אש עצים לא יחמבו מיער" (727—731).

אבל הציור של ימות המשיח הוא מלא נועם ורוך. לאחר שתפול רומי ואייב היוונים יהיו לשממה. "תבוא מנוחת בחדוה לארץ אמיה. אירופה תהיה אז מאושרת, השמים (כלומר, אלהי השמים) יהיו זנים, נותנים אורך בימים ומרפא. בלא סערות ובלא בדד. ויהיו מביאים את הכל, גם עופות, גם רמש הרומש על הארץ. אשרי האיש או האשה, אשר יהיה בימים ההם!—כאילו היו במושב במאושרים המהולל באגדה. כי כל החוקה והצדק תבוא משמי בכוכבים לבני אדם, ועמה עצת שלום העולה על הכל ואהבה ואמון והכנסת אורחים. יסורו מהם עול, ותוכתה רעת בעין, קנאה, כעס, אולת, ינום מכני אדם העיני ויחלפו המחסור והרצח וקמטה משחיתה ומצה מעציבה וגנבת לילה וכל רע בימים ההם" (356—380).

כאן לפנינו האושר הארצי והאושר הרוחני כאחד. והאושר הארצי מתואר עוד בשני מקומות בספר השלישי בצבעים בהירים מאד. כאשר יקום על מצרים מלך חדש (basileus neos), "השביקי" (תל מי השביעי פיסקון, שמלך מתחלה ביחד עם אחיו ואחר-כך לבדו, בתור מלך חדש', בשנות 146–117), ויחריב וירכא ביחד עם אחיו ואחר-כך לבדו, בעניה עצביהם וישתחוו לאל הגדול, "למלך-האלמות": את הכל, שו ישליכו בני-האדם את עצביהם וישתחוו לאל הגדול, "למלך-האלמות":

וּבְחָלֶבּיחִפֶּה. מִימֵב מְנָתיאֵל לְבָנִייּנֶבְר לָרְנֵייָּאִדֶם כִּימִי־עוֹלֶם פִּרִים יִשָּׂאוּ. לָרְנֵייָּאִדֶם כִּימִי־עוֹלֶם פִּרִים יִשָּׂאוּ. בָּרְבַשׁ וָנְפָּתִי כִּלְבָּןִיחָלֶב וַעְסִיםיּיָוֹן.

#### .(623-619)

אותות המשיח מצויים גם בחזון הסיבילות:
מַרְאָה חַרָבוֹת יָנְּלֶה בִּרְקִעּי שְּׁמְיָם
מַרְאָה חַרָבוֹת יָנָלֶה בִּרְקִעּי שְּמְיָם
מָבִין כּוֹכְבִי אוֹר לְעחיְעֶרֶב, וְבֹן לְפְנוֹת כַּלֶּר.
אָז פָּהְאֹם אָבָק יִפּל מִשְּׁמִים אָרְצָה
וְאוֹר־שָּׁמֶשׁ יִדְעַךְ פָּתַע בַּחַצִּי-הַשְּׁמִים
וְיָרָד מִפְּרוֹם זְחָרָן עֵד אָרֶץ יַנִּיעי
וְיָרָד מִפְּרוֹם זְחָרָן עֵד אָרֶץ יַנִּיעי
וְיָרִד מִפְּרוֹם זְחָרָן עֵד אָרֶץ יַנִּיעי
וְיָרִיפּוּ.
בַּעָנָן אָז הִּיְראוּ עַם כְּבֵּר יִרְנְּיִם וְיָרֶכָב
וֹיְתִרִיפּוּ.
וֹשְׁמוֹן צִיִּד חַתְּחוֹ מְּנָף.

<sup>1)</sup> כל זה חסר בתרגומו של שמיינברג.

הרעיון המשיחי בספרים חגנוזים והחיצונים בֶּבֶה יַשְּׁבִּית מִלְּחָמוֹח אֵל רוֹבֵב שָׁטָיִם. וֹבָנִי-אִיש לַאָּדוֹן ּכּלֹ זִבְחֵי-תְרוּעָה יִוְבָּחוּ

.(807-795)

אותות אלה באו לאחר ציור היעוד של "וגר זאכ עם ככש" (ישעיה, י'א, ו'- מ'), שנצמייר על-ידי הסיבילה כמעם מלה במלה כמו בספר-ישעיה (חזון הסיבילות, III, 787—787). ואולם הציור היותר נפלא של האושר הארצי, שנתלכד באושר חברות י—אחות-העמים – הוא זה:

עמים -- הוא זה:

כִּי נֶשִּיּיוֹם וְנְחָנָה הָאָרָמָה וְבוּלָה לְשׁוֹבע;

כִּי נֶשִּיּיוֹם וּנְחָבָּה הָאָרָמָה וְבוּלָה לְשׁוֹבע;

מָחֶלְבּיּבְלִּיוֹת חָשְׁמִים וּמַיְּעַמִי וֹבִּוֹלָה לְשׁוֹבע;

מָחֶלְבִּיּבְלִיוֹת חָשְׁמִים וּמַיְּעַמִי וֹפָת יְחַר מָשְׁמִים וּמַיְּעַמִי וֹפֶרְה יְשָׁכָּוֹת יִמְרוּ וְעָרִי בַּרְשׁי בָּשְׁיִי בְּּלְב יִי מִיּשְׁמָן.

וְּמְלְאוּ עָרִים כְּלְ מוֹב וְיִלֶּך כִּיִמִי כָּלֶים.

וְּמְלָאוּ עָרִים כְּלְ מוֹב וְיָלֶר כִּיִמִי כָּלֶים.

בְּרְגוּ מִוֹלְיִב וְחָעָר הִישְׁלִם מִקְּלְב וְלָעְפוֹת הָתָּרָ.

וְיִבְּרְ שִׁלוֹ בְּיָר וְחָשֶׁר בֹּי חָשְׁלִם חִמְּבוֹ וְיִיְם.

וְאַלְהִי בְּוֹלְב יִחְלֵּב וְחָשֶׁרִם וֹתְעַנְּנִוֹּ וּ מִיְעַנְּהוֹ הִיִּעְנְּה וְּבְיִר בִּי מִייִלְּכָּר וְתָּעָב וּ וֹתְעַנְּנִוֹ וְנִיְיָם הִּעְּלְיִם הִּעְּבְּוֹ בִּין מָנֶּר וְמָעָר וּבִּשְׁרוֹם וֹתְעַנְּנִוּ וּ בִּין מָנֶּר וְמָעָר וִבְּישְׁרוֹם וֹתְעַנְּנִוֹ בִּיוֹ מָנְיִי עַלְ רוֹב שְׁרוֹם יִתְעַנְּנִוּ וְּתְיִב וְחָלֶר וְלְעָפוֹת יִחָּלָם הִיבּיוֹ מָנְיִי מִּי בְּיִבְי עַלְים בּּיִל בְּיִים בּּחִים לְּאוֹר בְּיְב בְּחוֹ בְּיִר מִי שְׁלִים הִעְּנִים בּוֹשְׁבְּיוֹת מִשְׁרוֹם יִתְעַנְנִיוֹ בִּיוֹ מָנְיִי עַלְים בּּנִי בְּיִים בּּיִם בְּיִבְּי עִי בְּיוֹ בְּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְּנִם בְּיִים בְּיִים בְּנִים לְּמִים בְּבְּיִי הְיִשְׁבְּים בְּיִבְיי מִי שְׁלִים הִישְׁנִים וֹתְעַנְּנִּוּ וֹּ מָנְיוֹם בּיִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּלְייִם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיוֹת בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים לְּיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים לְּבִּי בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹב בְּיוֹם בְּיִבְּים בְּבְּיוֹם בְּיוֹת בְּיוֹם בְּיִים בְּבְּים בְּיִּבְּים בְּבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְים בְּיִּבְיִים בְּיִּבְיוֹים בְּיִבְייִים בְּבְּיִים בְּיִּבְיים בְּיִּבְּיוֹם בְּיִים בְּבְּיוֹם בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיוֹם

ַּכָּקו־מִשְּׁפָּם אֶחָד יִשְׁפּם בָּל־הָאָדָם יָחַד (759–759).

כל הארץ תמלא דעת האלהים, יסוף רעב, יחדלו מלחמות, וחוק אחד ומשפט אחד יהיו לכל בני-האדם. כל העמים יהיו לממלכת אחת כמו שהאלהים הוא אחד. לכל עם ועם יהיה מלך לבדו, והעמים לא יסופו והממלכות לא תחדלנה, אבל ברית ש ל ום פעולם חכון בין מלך ומלך". לפנינו, איפוא, אגודת - העמים, שישלוט בה ש ל ום - עול מים ומלחמה לא תדע לעולם 1). האידיאל של זמננו ממש; ורק בהוספה אחת: שמרכזה של מלכות-העולם תהא ירושלים. גם-כן רעיון, שכבר עמדו עליו אחדים מתומכיה של אנודת-העמים.

שום אפוקאליפטיקן יהודי לא התרומם למדרגה רמה זו של אוניווירסאליות ישעינית. מפני שהסיבילה היהודית היא נביאה לגויים, על-כן היא מַבֶּרֶת יותר מכל שאר חוזי-החזיונות מישראל את ערך האמונה העולמית והמוסריות ההברות'ת-העולמית

Eugen Hühn Die, messian. Weissagungen: עיין על זה גם כן (1 .etc., 8. 85

של ישראל בתוך המלכות בכפה של רומי ותרבות בהעולם של יון. היא רוצה להשפיע בזה על הגויים. ובמדה ירועה הצליח חפצה בידה. כי המשורר האלילי-הרומי היותר ברול, ווירגיליום י תאר ב״אַקלונה הרביעית״₃שלו (40 לפני ספה׳ם את ״תור-הזהב" בצבעים נפלאים, שהם לקוחים כמעט בלי ספק מתאוריה של הסיבילה היהודית שלפנינו. כי "תור-הזהב' נקרא אצל ווירגיליום בשם "התור האחרון של השירה הקומיאית" (ultima Cumaei carminis aetas), – ואמנם, בעיר קומי באיטליה היתה סיבילה מפורסמת. שאפשר יחסו לה גם את חזון הסיבילה העברית. ישעיה נעשה, איפוא. "אור לגויים" על-ידי יהודי אלכסגדרוני, שעשה עצמו ,סיבילה בכלית".

. הספר הרביעי (2

לעומת הספר השלישי, הרביעי הוא דל ביעודיו המשיחיים. יש בו אוחות-המשיח': אש חבוא על העולם. חרבות ושופרות. כל העולם ישמע שאנה ותקיעה נוראה. הארץ כולה תשרף לאפר—ekpyrosis שבספרות היוונית העתיקה ו"מבול של אש" שבספרותנו 1). ורק אז תהא תחית = המתים ואחריה יבוא יום -הדין. הרשעים ירדו שאולה והארץ תכסה עליהם ובגיהינום ישכונו. והצדיקים יחיו. שנית בארץ, יואו זה את זה ויחזו את אור-השמש החביב והמשמח. אשרי מי שיהיה בימים ההם! (172-190).

#### 3) הספר החמישי.

אף היעודים המשיחיים שלו דלים הם. "אותות-המשיח" הם בו סבוב-המולות: כאשר יסוכב מעגל-האופן ה"נדי" וה שור" בהתאומים" בלב-השמים והעבתולה" תעלה. והשמש תמשול בקשרה את ה-חגורה' על המצח, -- אז "תהיה תבערה שמימית על הארץ ומחוך מלחמת-הכוכבים חצא בריאה חדשה" (212-207) ולפנינו אותו "מכול של אש"ו שראינו בספר הרביעי; אכל יש כאן גם אותה בריאה חרשה", שהיא היא ה"עולם החרש" של ברוך הסורי, עזרא הרביעי והתלמוד והמדרש:

ותנחומות־אל לשעיר היהודית הנחמרה, היפה" יש לסיבילה העברית:

אַל־נָא הַּכְאָי עוֹר רוּחָהְ מִנְּעִי מִלְבָּהְ חָרֶב, אַתּ. מִבְחַר צָבִי צִיץּ־מַחֲמַדִּים. אַתָּי צָפַחּ־צָּדֶרק. חַנִי אוֹרֶהְ כִּי, קרוֹשׁ וְפוֹב הוֹא, מָהָוָה בֶּרּיַעֵיון. אַהָּ, אֶבֶץ־עִבָּרִים, עִיר־הְּהִלָּה רַבַּת-תִּפָּאָרֶת, לא יוֹסֵיף עוֹד יָוָן מְמָא דָרוֹך בַּשְּעַרָיִה. פָי אַה בָּנִיה יָבַבְּרוּה ,בָּאָמוֹנָה יִישְׁרתוּנָהּיּ), וָעָרָכוּ שֻׁלְחָנֶךְ בְּשִׂפְתִייּרְנָנוֹת, בּוְבַרַתּ-קּדֶשׁ

<sup>1)</sup> עיון: לוי גינצבורג. מבול של אש" (יהגורן של שיא הורודצקיי (1 ספר חי, עמי 35-51).

<sup>2)</sup> כל זה חסר אצל שטיינברג. ואמנם הדברים מובנים אך מעם. (עיין: Charles, Apocr. a. Pseudep., II. 401)

<sup>3)</sup> כאן נשתבש שמינברג על פי מקורו הגרמני שנחישן

הרעיון המשיחי בספרים הגנונים והחיצונים ובובתי־תרועה בתפלות־כצון לאלוה הַפַּמְים לָפֵבֶל שָּׁכִמָם עַד יִעַבָּר־זַעַם מְשָׁנָה־בְּרָבָה יִירָשׁוּ, יַשְּׂבִּירוּ, יַצְרָיחוּ וָרוֹבְרֵי־עַחָק, כִּי שַׁתוּ בַשְּׁמֵיִם פִּימוֹ, יַחָרִישׁוּ מָגָרוֹת מָדוֹן בֵּין אִישׁ לָּרֵעָהוּ. יַחַר יָחָבָּאוּ עַר חַ דִּשׁ הָאָרֶץ פַּנֶיְהַ

(270-260)

לפנינו עוד פעם חדוש = העולם . אחר-כך (285-275) באה חזות קשהי שהאדמה תחרב ותהיה שממה מפני עבודת-האלילים. ורק "אדמת-הקודש" תצמיה הבל. ההרים ישיפו עסים (יואל, ד', י"ח) וחלב יזל לכל הישרים. והסיבילה מתפללת על אדמת יהודה הגדולה, השופעת והפוריה" 325—331 היא מנכאת לקרב חדש, ש"ירגיז ארץ" ו"ישים שמות בארץ". קרב, שיגרום לו "גבר הורג־אמו". אבל לסוף

> וְשִׁקוֹם רַעַשׁ־מִלְחַבָּה מִשַּׁחָת אָרֶץ. לא ישא עור גוי אל גוי חֶרֶב. חֲנִית וַרֹמַח אוֹ לַשֶּׁת, כִּי שַתַּחַסוֹם נְשִּׁימוּ לְבַל כְּנִייּנְשֶׁקי יָהָהָעַנְגוּ עַל שָׁלוֹם נְבוֹנִים שָּׂריָדִי־חַרֶב, תַחַת רבַ עַנְיָם וּמְרוּרַם מַשָּׁנָה וָנִילוּ

.(385-381)כאן אין חדשות. הכל מיוסד על היעודים המשיחיים של הנביאים 1.

#### מ) ספר ברוך היווני (לערה 150 לספה"נ).

היעודים המשיחיים המועשים שכספר זה צבועים הם בצכיעה נוצרית. ועל-כן איל כאן מקום למפל בחן <sup>2</sup>).

מעורב מחלקים כתובים עברית וחלקים כתובים יוונית הוא

י) ספר חנוך הסלאווי (לערך 40–30 לספה"נ).

בספר זה יש רעיונות משיחיים עתיקים, שהיו להם מהלכים ביהדות האלכסנדרונית, וכחלקיו הקדומים נשחמרו גם יעודים משיחיים ארצישראליים. אף-על-פי שהוא ספר בפני עצמו. יש בו נקודת־מנע עם ספר חנוך הכושי- ואולם יש בו הוספות:

<sup>1)</sup> על היעורים חמשיחיים בספרירהסיבילות עיין גם מאטרו של רי זכריה פראנקל: Alexandrinische Messiashoffnungen (Monatsschrift für Gesch. u. Wissenschaft .d. Judentums, 1859).

<sup>2)</sup> עיין על "גליון" זה בפרטות: יוסף קלוזנר. ספרים חיצונים (אוצר-היהדות. חוברת לרוגמא), עמי 118-119.

נוצר יות הרבה וקשה להפריד בין היעודים העבריים ובין הנוצריים שבו: ועל־כן אף לו אין מקום בספר הנוכחי<sup>1</sup>).

ובזה סיימנו את הרצאת הרעיונות המשיחיים שבספרים הננוזים והחיצונים. היעודים העיקריים נצטמצמו בשלש קבוצות: ח-ב לו של משיח: ימות-המשיח ועולם חדש (כצירוף תחית-המתים). היעודים המשיחים המאוחרים יש להם שני מקורות עיקריים: המאורעות ההיסטוריים הכבירים וכתבי - הקודש. חלוף מלכות = פרס במלכות = מוקדון, ומלכות זו -- במלכות התל מיים, והמלכות האחרונה -- במלכות הסיליקיים, גזרותיו של אנפיוכוס ונצחונותיהם המפליאים של החשמונאים, --כל אלה עוררו מחשבות גדולות וצפיות נפלאות בלבותיהם של פובי האומה, ה"נביאים העמטיים", שראו חזון לעמם ולאנושיות כולה. וחזון זה כבר מצא לו מסלהי שיכול היה להכנס לתוכה ולהרחיבה: את החזיונות הנהדרים של כתכי-הקודש. אחבלו של משיח" שלהם יצא בעקבותיו של "יום-יהוה" בעמום. צפניה, יחזקאל (מלחמת גוג ומגוג) ויואל. את האושר הגשמי והרוחני לימות-המשיח מצאו מתוארים ביש עיהו הרא שון ואת העולם החדש מצאו ביש עיהו השני (,שמים חדשים וארץ חדשה"). ואת כל היעודים הלל, ביחד בצביעה מסתורית לוקחת-לב מצאו בדניאל. על גבי מסכת נהדרה זו רקמן את רקמת דמיונותיהם. הם הרחיבו, אף אם לא העמיקו, את הרעיונות המשיחיים של הנביאים. הם קשטו אותם בכל פרחי=הרמיון, שהמאורעות המדיניים וההתפתחות הרוחנית (אפשר-אף מתוך השפעות פרסיות ויווניות) שמשו לו דחיפה וגרם. וכך נתחשלה אותה השלשלת המשיחית השלמה, שחוליותיה הבודדות הן: אותות = המשיח, חבלו של משיח, ביאת־אליהוי שופרו של משיח. קבוץ=גליותי קבלת = גרים, מלחמת גוג ומנוגי ימות = המשיח. חדוש=העולםי יום = הדין מחית = המתים, העולם - הבא שלשלת זו לא כל חוליותיה מצויות בכל ספר וספר מן הננוזים והחיצונים, ואף לא בסדר זה הן מצויות; אבל בכלל אתה מוצא אותן במספר זה ובסדר זה. ואלו הן חוליותיה גם בספרות התלמודית והמדרשית. שהספרים הגנוזים והחיצונים משמשים מעבר אליהן מן המקרא: הרי הננוזים והחיצונים אינם אלא חוליה מקשרת את כתבי־הקודש ואת התלמוד במובנו הרחב.

והיעודים המשיחיים הללו מלאו תפקיד גדול בחייהו של האומה הישראלית. ראשיתי בה מצאה "התרוקנות" הנמיה לשירה וליצירה ספורית. שהיתה מבועה באומה הישראלית כמו בכל אומה בעלת-כשרונות ושהסופרים והפרושים והתנאים הראשונים לא פלסו לה די נתיב מפני שעסקו יותר בהלכה ומררש-הכתובים מבאגדה חפשית ויוצרת

E. Hühn. Die mes- על היעורים המשיחיים שבספר חנוך הסלאווי עיין: (3 sianiaschen Weissagungen, SS.101—102

על יסוד ספרים ופרשיות שלמים של התניך ולא על יסור כתובים בודרים ומלות יחידות. ושנית, ההמון הגרול מצא בספרות החיוונית החיצונה תנחומות-אל בצרותיו הגדולות. היעודים הנפלאים והתקוה הנהדרה והמלאה פרחי-הדמיון היו כמל לעצמותיהם של רוב המשכילים באומה שלא היו נומים להלכה אף אם היו מקיימים את המצוות כהלכתן. מרפא ללבבות הנשברים של משכילי־האומה היו היעודים הנפלאים ומזון לדמיון הפלאי של המון=העם. לא לחנם השפיעו הספרים החיצונים על הנצרנים הראשונים, ואפשר גם על ישו עצמו. הרי מן ההמון הרב באו המאמינים במשיחיות החדשה. אפשר שדוקא מפני כן נדחו ה"גליונים" מקרב ישראל והושוו ל"ספרי-מינים"; גוסף על מה שהיו חדשים בזמן. ובאמת אין בהם המקוריות העליונה והחדוש המוחלמ של כתבי-הקורש ואף עלולים הם לבלבל את אמונת-העם בדמיונות יתרים --עכשיו. בזמננו. הם לא רק מקור חשוב להכרת אמונותיהם ודעותיהם של מובי ההמון הישראלי ביםי בית שני ולא רק יצירות עבריות לאומיות, שאין מדה לצערנו על שלא נשתמרו בלשוננו הלאומית, אלא גם מקור לא-אכזב של אידיאַלים לאומיים וחברותיים. אין ספרים (זולת ברייתית עתיקות אחרות), שבהם נתגלתה תקות-הגאולה הישראלית. הבת-הארץ, אהבת-האומה ושנאת-נצח ללוחצי-ישראל ומהריבי-ארצו. כספרים הגנוזים והחיצונים. וביחד עם זה אין ספרים) זולת הנביאים ותפלות עבריות אחרות וספריו של פילון), שבהם נתגלתה האוניווירסאַליות הישראלית, התקוה להכרת אלהי=ישראל על= ירי כל העמים, התקוה לצרק עולמי, לשוויון חברותי, להשתנות המבע לפוב, לתשובת העולם לנעוריו, לאגוד ת-עמים ושלום - עולמים כמו במבחר הספרים הגנוזים והחיצונים. אפילו יעוד משיחי בדבר תחית הלשון בפי כל האומה מצאנו בהם (צוואת י'ב שבפים, יהודה, כ"ה, ג'). והרבה מן האידיאלים החברותיים הללו לא עבר זמנם עד עתה. גם בימינו אנו מרגישים את "הזרקנות-העולם" ושואפים ל"חרוש-נעוריו"; גם בימינו יצרה השאיפה לשלום-עולמים את "אנודת-העמים", שהיא נלחמת על קיומה בתוך אויבים ומלגלגים וספקנים. לפיכך מרגליות יקרות הם היעודים המשיחיים שבספרים החיצונים והגנוזים בכתרה של יהדות הבית השני ומקום חשוב יתיחר להם בספרותנו הנצחית —בין היעידים שככתכי-הקודש וכין אותם שבתלמוד ומדרש.

ירושלם כיה מבת חרם"א.



# מוצא הַעַרְבִיִּים שֶׁבְּאֵרֶץ-יִשְּׂרָאֵל.

#### מאת

# ישראל בַּלקינר.

רגילים אנו לקרא כשם "ערביים" את העם היושב בארץ-ישראל; ובשם זה קוראים לו גם הסופרים האירופיים, שיצרו ספרות שלמה על הארץ ויושביה. אנו העברים, קוראים להם גם ישמעאלים, כלומר, כני-ישמעאל, בנגוד לעברים. בני-יצחק, זאף לפי דברי-הימים באו אחר הרומיים, מחריבי הבית השני, והביזאנטיים והפרסיים יורשיהם — כובשים חדשים: הערביים, יוצאי מדינת ערב. שנאחזו בארץ-ישראל לאחר שהיהודים גלו מארצם ונפוצו ככל העולם כולו.

ואולם. אם נעמיק חקר כדברי-הימים, נמצא, שהספור בדבר גלות שלמה של עם-יהודה מארצו אינו מתאים אל האמת כלל וכלל ושהערביים היושבים בארצנו אינם ערביים, אלא עברים, שקבלו את דת-האישלאם ואת לשונם של הראשונים בכני הדת הזו. את הלשון הערבית.

ובאמת, ששים שנה אתר חורבן-ירושלים מרדו היהודים ברומיים תתת פקודתו של בר = כזכב א. מן הרשימות המועטות, שנשארו בהלמוד בתור, אגדות בדבר מרד זה, וגם מדבריו של הסופר הרומי די און קא סיום נראה שבמרד זה לקחו חלק מאות-אלפים איש 1); וזה מוכיח, שהישוב העברי בארץ=ישראל היה בימים ההם גדול ועצום. ואף לאחר מפלת בר=כוכבא מספרים לנו דברי=הימים על מרידות חלקיות, מקומיות, שהיו מרובות מאד. פעם בזמן וולוגזם מלך הפרתים, בשעה שנלחם ברומים 1, פעם בצפורי 1 ופעם במקום אחר. וזה מראה שנית, שעדיין היה אז בארץ-ישראל ישוב-בצפורי 1, עד שנועז: להתקומם ללניונות=רומי התקיפים.

וחמש מאות וחמשים שנה בערך אחר החורבן. כמעט חמש מאות שנה אחר מרד בר-כוכבא. כשנלחם כוזרו השני מלך פרם ברומיים נספח אל חילו גדוד של עשרים וחמשת אלפים איש מיהודי-הגליל. מסביבות הערים טברי הונצרת ובראשו בנימין אישטבריה. גדוד זה הצטיין במלחמה. עדכי הירא קליום, קיסר רומי המזרחית (ביזאנמיה), שהיה הקיסר האחרון, שמשל על ארץ־ישראל, התחשב הרבה עמו והשתדל להמותו מאחרי הפרסיים. ובשעה שנלחם גדודי זה על ירושלים, התנפל גדוד שני של עשרים אלף יהודים על העירצור "). מזה אפשר לראות, שבימים גדוד שני של עשרים אלף יהודים על העירצור"). מזה אפשר לראות, שבימים

שם. (3 ; 285—284 שם. עמ' 238 (2 ; 238 שם. דריץ – שפיר, דברי ימי ישראל. חיב, עמי 238 + 401 שם. עמי 401—401

<sup>.8.</sup> M u n k. Paléstine .p. 612 ; ועיין גם : 37-36 עם. חלק גי, עםי 36-37

ההם עוד לא עזבו היהודים את ארצם והוסיפו לשכת כה. לעכדה ולהלחם בעדה. הקיסרות של רומי המזרחית נפלה תחת מכות הערביים. שיסדו ממלכח אדיר ורחבה, שמושליה היו ידועים כשם חליפים, כי באו על מקום הנכיא מחמד (ה ח ל י פ ו ה ו). מיסד אמונתם החרשה.

עברו עוד כמאה והמשים שנהי ובמדינת-הערביים הגדולה התחוללה מלחמה בעד כמאה החליפות. משפחת העבא ים התנשאה למלוך והשמידה את משפחת בני או מיה הלפי עדותם הנאמנה של סופרי דברי-הימים הערביים, חש החליף מרוואן. הנצר האחרון למשפחת אומיה שנעזב כמעם מכל בני־אמונחו, מפלם לו לארץ-ישראל. שם השתדל לאסוף חיל מתוך היהודים, שעוד ישבו בארץ במספר רב, בתקותוי שהם יעזרו לו במלחמתו באויביו 1). אמנם, היהודים לא יכלו להציל את הנצר האחרון מבית אומיה, אחר שהתקומם לו כל עולם-האישלאם. אבל אותנו מעניינת העובדה, כי שבע מאות שנה אחר החורבן עדיין היה מספר היהידים כל-כך גדול בארצם. עד שיכלו לתת תקוה בלבו של מרוואן להנצל ולהציל את ממשלחו על-ידם.

העובדות האלה מוכיחות, שנחמא לאמת אם נחלים, שהיהודים כלה עזבו את ארצם מפני הרומיים מציקיהם, העם אהב את ארצו ואת ארמתי והמה שכמו לפבול את כל הצרות זהתלאות, שבאו לו מידי אדוניו הקשים. את הארץ עזבו שדרותיו העליונות. החכמים. תופשי-התורה, שבכרו את הרת על פני הארץ. עובו את הארץ והלכו מזרחה ליסר ישיבות בכבל; והעשירים הסוחרים, פנו מערבה ויסרו בתי-מסחר בכל רחבי המלכות-בכפה של הרומיים והביזאַנטיים. ואפשר, כן עשו גם בעלי-המלאכה: ובכלל העירתים קליב התנועה. אולם עובדי=האדמה נשארו קשורים באדמתם. אלא שלאחר שנשארו בודדים בלי מנהיניהם הרוחניים, בעלי-התורה, לא יכלו לעמוד נגד המסיתים הנוצריים בראשונה ונגד הכובשים הערביים באחרונה. כי אלה ואלה השתמשו ככח-הזרוע, בכח הרדיפות והגזרות הקשות, על־ידי המלת מסים וארנוניות כבדים מנשוא, כדי להפיץ בתוך יושבי-הארץ את אמונתם. ויש לזכור, שעוד בשבת העם במנוחה על אדמתו, בעוד שעמד ברשות עצמוי נבעה פרץ רחב בין תלמידי-החכמים ובין עם־הארץ. הגזרות, הדינים והסיגים, שיצרו: החכמים להגן על הדתי לחזקה ולתת לה כח חיוני, לא נתקבלו או לא נתפשמו בתוך: העם; והחכמים היו נזהרים לשבת על ספסל אחד ולאכול להם על שולחן אחד עם בני עם־הארץ מיראה שמא אינם מקיימים את דיני פומאה ומהרה. תרומות ומעשרות, ועוד. אבל בזמנים הראשונים אחר החורבן, כשהיה עוד בארץ-ישראל מרכז לכל האומה, כל זמן שהחכמים התהלכו בתוך העם והפיצו בחוכו את התורה והמצוות, עדיין היה הקשר אמיץ בין העם ודתו. ואך כשחרב המרכז ההחכמים עזבו את הארץ, נשאר העם בלא השפעה כל שהיא מצד מוריו ומדריכיו, ובנקל היה למרף לכל מיני מסיתים ומדיחים.

זאף עליפייכן היה די כח בעם קשה העורף הזה לעמור ולהתקיים בארצו במשך זמן מרובה. כבר ראינו, שנשאר מספר גדול של יהודים בארץ ישראל כימי מלחמת בני-אומיה ובני-עבאם, שבע מאות שנה אחר חזרבן בית המקדש. למרות ממשלתם של הערביים הקנאים בארץ במשך כמאה וחמשים שנה. מועמות הן הידיעות, שנמסרו לנו

על פי הספר La Syrie. על פי הספר על פשורת-ספרים שהוציאה אגורת מלומרים צרפתיים. (Histoire et description de tous les peuples) Li Univers במאה תקורמת בשם

על התקופות המאוחרות של דברי=ימי-ארצנו. אבל יש להזכיר, שהנוסע ר' יצח ק חילו מספר לנו בספרו שבילי ירושלים' 1). שלפני שש מאות שנה נמצאו בדרום ארץ-ישראל יהודים נודדים, רועי-צאן, יהודים בידואים. היהודים האלה יכלו להיות רק שרידי העם. שישב על אדמתו מאו ומעולם, ולא יהודים החדשים התישבו רק בערים לארץ בזמן מאוחר כדי להתישב בארץ-ישראל. היהודים החדשים התישבו רק בערים הגדולות, ושם עסקו בתורה ובמלאכה; ולהם אי-אפשר היה להיות נודדים רועי-צאן בתוך עם זרי אשר את שפתו לא ידעו... ואף בספרי הניםעים של המאה האחרונה מוצאים אנו יהודים יושבים בכפרים ועוסקים בעבודת-האדמה. בכפרים. שעתה א'ן בהם יהודים כלל. יהודים כפרים נשארו עד היום הזה רק בפקיעין על-הרוך בין עכו וצפת. בכפר זה נשארו משפחות אחדות של יהודים, שמלבד אמונתם אינם נפלים בכל דרכי-חייהם משאר יושבי-הכפר המושלמים. רבים מחוקרי-הארץ חושבים את היהודים האלה לשרידי עם ישראל הקדמון. שישב בארץ-ישראל, ומי יודץ, מה היה גורלן של המשפחות המועמות הללו, לולא הישוב בארבי החדש בארצנו. שבהשפעתו ובעזרתו החמרית הצילן מכליה.

אבל יש ראיה חשוכה מזו: בעוד שאנו קוראים ליושבי־הארץ ערביים, הם עצמם אינם קוראים לעצמם בשם זה. אם ישאלו אחד מיושבי-ארצנו: מי אתה?

—ישיב: פלח, כלומר עובד־אדמה, אג מ ו ש לים, בן דת־מוחמר. בשם ערב, כלומר ערביים, הוא קורא לבדואים הנודדים, שבאמת באו מחוץ־לארץ אם בתור כובשים ערביים או בתור אותם השבמים, שהיו ידועים בשם כללי בני = קדם" ושהיו הראשונים להספח אל הערביים ולקבל את אמונתם החדשה; ואפשר, שבתור יושבי־מדבר יש להם קרבת גזע אל הערביים והם מדברים בלשונם של אלה. ואמנם, כשיוסיפו לשאול את הפלח: מה היא הלשון, שאתה מדבר בה? —ישיב: ערבי, כלומר ערבית. וכלום יש לנו צורך בראיה ברורה מזו? —יושב ארץ-ישראל יודע ומרגיש, שהוא מדבר ערבית, כלשונו של העם הזר, שכבש את חארץ לפני אלף ושלש מאות שנה; מבל הוא עצמו לא נהפך לערבי.

ואל-נא ישיבו לנו על זה. שבארץ-הקדם מתחלקים התושבים לפי האמונה ולא לפי הגוע. גם הברואים הם מושלמים, גם התורכים מושלמים הם, ויושב-ארצנו מבחין היטב בין הגועים האלה וקורא שמות שונים לעמים שונים. רק לו לעצמו אין לו שם, מפני שהיה יושב-הארא העיקרי ואין לו צורך לסמן את עצמו בשם מיוחד אחרי אשר את שמו האמתי ואת צור-מחצבתו שכח במשך יותר מאלף שנים של צרוח ותלאות, של מלחמות וחורבנות.

אבל אם שכח עס־ארץ־ישראל את צור-מחצבתו. שומר הוא הרבה דברים, שמהם יש לראות את הנימים המרובות, שמקשרות אותו אל עם-ישראל העברים הקדמונים. בשורה הראשונה צריך לשים לב אל שמות הערים, הכפרים ושאר המקומות, שהרבה מהם נשארו בפיו בלי כל שנוי כלל והרבה בשנויים קשנים, קלי-ערך. השמות: יפו, לוד. צפת. עזה. בית-דגון, בני=ברק, יהוד. גמזו. כפר אורים, לוד. צפת. עזהי בית-דגון, בני=ברק, מזכירים לנו את הערים, אוריה, קפרה (במקום גדרה), ועוד שמות למאות, מזכירים לנו את הערים, שישבו בהן אבותינו לפנים. וצריך, לדעת, שבמקימות, שבהם יד הכובשים הערביים

<sup>.95</sup> עיין "ירושלים" לראים ל ו ג ץ, כרך י"ג. תרעים, עםי 95.

(כלומר הבידואים) רוממה, נשתכחו השמות העבריים. בעבר הירדן מזרח ה מועמות הן הערים, שיש להן שמות ידועים לנו מן התנ"ך או מן התלמוד, בעוד שבעבר הירדן מערבה מספרן גדול מאד. וזה מוכיח, שרוב יושביו של עבר-הירדן המערבי הם צאצאיהם של אלה. שישבו בו קודם הכבוש הערבי, כלומר, צאצאי-העבריים. והנה פלא יותר גדול. היוונים והרומיים, שמשלו בארץ-ישראל במשך שש מאות שנה. קראו שמות חדשים לערים הרבה בארץ. לעכו היו קוראים פתולים אים ללוד-די אום פולים, לעמאום - ניקופולים, לבית שאן - סקיתופוליםי. לצפורי - דיאו קים ריה, ועוד. והנה רק עברה ממשלת הרומיים והביזאנטיים מן הארץ — ועברו השמות החדשים יחד עמה, והשמות העתיקים. השמות העבריים, לקחו את מקומם. אילו היה בא עם זר להתישב בארץ, לא היה שומר על השמות העבריים. אילו היו ערביים ממש מתישבים בכל הארץ, היו מקבלים את השם האחרון, שמצאו כשבאו אל הארץ, או היו קוראים לערים ולכפרים שמות ערביים. אולם באמת היו היה זדים רוב מנין ורוב בנין של היושבים-בארץ בשעה שנכבשה על-ידי הערביים והם שמרו את השמות העתיקים והיו משתמשים רק כהם. וכשאך פסקה השפעתם של היוונים והרומיים שבה השפעת היהודים לתקפה; וביחד עמה שבו גם השמות העבריים. רק הערים שכם ושומרון שומרות עתה בלשון-הערביים את שמותיהן הרומיים. ניא פולים (נבלם במכמא הערבי) במקום שכם וסבס מיה במקום שומרון. אפשר, באמת. בתור יוצא מן הכלל, היחה בערים האלו השפעת הרומיים יותר חקיפה, עד שגברה על השפעת היהודים, מפני שהשומרונים-הכותים לא החזיקו כל-כך בשמות העתיקים והיהודים משנאתם לשומרונים לא דאגו לשמור על השמות העתיקים של ערים כותיות אלו <sup>1</sup>).

חוקרי-הלשון מוכיחים, שבלשון הערבית המדוברת עתה כפי יושבי-הארץ יש יסודות הרכה של הלשון העכרית או של הלשון הארמית: שבה דברו יושבי-הארץ בשעה שנכבשה על-ידי הערביים; יסודות: שאינם נמצאים בלשון הערבית הכתובה או בלשון הערבית המדוברת בארצות אחרות. וכבר הוכיח המאיור קונדר: שהערביים דברו עוד בימי מסעי-הצלב ארמית — בלשון, שדברו בה היהודים עד הכבוש הערבי.

זיש גם מנחגים דתיים הרבה. שמראים על הקשר שבין יושבי־ארץ-ישראל בימינו ובין העברים הקדמונים. כן, למשל, שמעתי, שיש כפרים. שבהם נשתמר המנהג שלא לאכול בשר = גמל, בעוד שבשר זה הוא מאכל-תאוה לרוב יושבי-הארץ.

בכלל, החיים היום-יומיים של ה,פלחים" דומים מאד לחייהם של האכרים היהודיים כפי שהם מחוארים בתנ"ך ובחלמוד. על זה אפשר לכתוב ספר שלם. אזכיר בזה רק עובדות אחדות:

מי שמכיר את יושבי־שכם וסביבותיה, יושבי "הרירנבלס", יכיר בהם את בני-אפרים הגאים והנרגנים; בני־אפרים, שהתאוננו עוד לפני יהושע בן נון על חלקם בארץ, שהיה קמן בעיניהם, ודרשו זכויות מיוחדות לעצמם; בני-אפרים, שרבו עם גדעון ונלחמו ביפ תח בעד ההגמוניה בשבמי-ישראל; בני־אפרים, שנשאו בקושי גדול את ממשלת דוד המלך ושל מה בנו, פשעו בבית־דוד בימי רחבעם ועשו מלוכה לעצמם כדי למשול על כל השבמים הצפוניים. ומי לא יכיר ביושבי־העיר לוד ומוחריה החרוצים

<sup>1)</sup> על קים רי ה אין אני מרבר בזה. שחרי הורדום בנה אותה במקום עיר צידונית.

את "תגרי-לוד" המפורסמים ?

אבל, מלבד הראיות מדברי ימי עמנו, שהובאו למעלה. כאים גם דברי-חימים הכלליים ומוכיחים, שהערביים יושבי־ארצנו אינם ערביים.

הערביים, שיצאו מארץ-ערב לכבוש את כל העולם. היו באמת מועמים במספרם. במלחמת=ירמוך, שבה הופל גורלן של סוריה וא־ץ-ישראל. גלחמו רק ארבעים אלף ערביים לאחר שאספו את כל נרודיהם המפוזרים בארץ כדי שיוכלו לעמוד נגד החיל העצום של מאתים אלף איש, ששלח לקראתם הקיסר היראקליום 1). וכלום אפשר להעלות על הדעת, שכל ארבעים אלף האיש האלה נתישבו בארץ-סוריה? --ואפילו אם נתישבו, גם אז היו הם המועשים בתוך היושבים הנכבשים! במשך שמונים שנה יסרו הערביים ממרכה גדולה מנהר גאנגם שב הודו במזרח עד האוקיינום האטלאנטי והרי-הפיריניאים במערב.בכל רחבי המטלכה הזו היתה שלפת אמונת האישלאם וכסעם בכל מדינותיה דברו ערבית. כלום נניה, שערביים מארץ ערב הושיבי את כל המדינות הללו? --ארץ-ערב מעולם לא היתה מרוכה באוכלוסים. לא צרות-המקום הכריחה את יושביה ללכת ולבקש להם משכנות חדשים, כמו שעשו שבמי הגרמנים השונים, שהחריבו את קיסרותה של רומי המערבית. מערב יצאו רק גדודים לכבוש את העולם לאמונתה החדשה מובן, שהרבה מאנשי-הצבא האלה לקחו להם נשים מבנות העמים המנוצחים ונתישבו בארצות שכבשו-ביהם למע היו הם כמפות-מפות בין העמים הנככשים. אולם השפעתם הדתית והרוחנית היתה גדולה כל-כך, עד שכל העמים קבלו את אמונתם ולשונם. עד כמה קלה היתה השפעתם של הערביים על הגזע אפשר לראות מעוברה זו: ארץ מצרים נכבשה על-ידי הערביים בשנים הראשונות של כבוש־העולם שלהם ובה מושלות הלשון הערבית ואמונת־האישלאָם ממשלה בלתי־מונבלת במשך יותר משתים-עשרה מאות שנה. והנה פעם חפרו חוקרי-קדמוניות בתוך אחת מן החורבות של מצרים העתיקה ומצאו ססל של מצרי שחי, אפשר לפני שלשת אלפים שנה; ופסל זה היה דומה כל כך למפום הכללי של המצריים בזמן הזה, עד שאך הוציאוהו מתוך ערמת-העפר צעקו כל הפועלים פה אחד: "שיך = אל בלד". כלומר: ראש - הכפר; וכשם זה ידוע הפסל במוזיאון שבקאהירה. המצריים של הזמן הזה דומים למצריים. שישבו בארץ לפני שלשת אלפים שנה, אלפים שנה ל פ ני ככ ש-הארץ על-ידי הערביים מפני שכאמת נשארו המצריים תושבי הארץ ואך קבלו את הלשון הערבית ואת האישלאם. וכדבר הזה קרה גם כארץ-ישראל. יושבי=הארץ מלפנים, שרובם היו יהורים. מנועדישראלי קבלו במשך הומן את לשון־הערביים ואת אמונתם, עד שאנו קוראים להם עתה "ערביים". וביחם ללשון היה דבר זה קל ביותר. מאחר שבלשוגם הלאומית, העברית, חדלו היהודים לדבר זמן מרובה קורם שכאו הערביים לאוצם ומני אז היו מסתגלים תמיד ללשונותיהם של אדוני=הארצות, שישבו ביניהם.

אולם בזמנגו חדלו המצריים, שהלשון הערבית נעשתה במרוצת-הזמן לשונם הלאומית, להקרא בשם "ערביים"; וכך קוראים הלאומית, להקרא בשם "ערביים"; וכך קוראים להם גם אחרים. איש לא יקרא עתה את יושבי א ל ג ז י ר, תונים או מ א ר ו ק ו בשם ערבים", אף-על-פי שגם הם מדברים ערבית. בזמן האחרון התחילו גם שכנינו היותר

<sup>1)</sup> עיין הספר La Syrie, שנוכר למעלה. עמי 439 חערה 1.

קרובים הערבים בסוריה, לקרוא לעצמם סורים ולא ערביים. נשארו רק בני-ארץ-ישראל, שאנו מוסיפים לציין אותם בתור ערביים למרות דברי-הימים ולמרות מנהגם של הסידומה הדבר למצבנו בארצות אירופה או באמריקה: מפני שצעירינו מדברים רוסית, אין האנגלים, הצרפתים, האמריקנים ושאר העמים רוצים להכיר בהם עברים וקוראים להם הרוסים.

על יסוד כל ההוכחות שהבאנו הוברר לנו, שבארץ-ישראל אנו פוגשים בחלק הגון מבני עמנו. שאמנם חדל לחיות חיים משותפים עמנו זה אלף וחמש מאות שנה, אבל עצם מעצמינו ובשר מבשרנו הוא. מובן, שבתוך העם הזה נטמעו כמשך שלש-עשרה מאות השנה של ישיבתו בארץ גם יסודות זרים הרבה: יווניים, רומיים. ערביים, פרסיים אירופיים מנושאי-הצלב, ועוד. אבל הרוב המכריע הוא מן היהודים, שלא יצאו ברובם מן הארץ ובה סבלו את גלותם המדינית והרוחנית.

ועל יסוד העוכדות האלו נקבע את יחסנו לעם זה לעתיד. וברור הוא שאך יחס אחר יכול להיות בינינו: יחס של אחים; לא רק אחים במובן מדיני מאחר שגזרה עלינו ההיסטוריה לחיות חיי־מדינה משוחפים, אלא גם אחים בגזע, אחים בני אומה אחת.

אמנם, גדול הוא עתה ההבדל בינינו. אלף וחמש מאות שנה היינו נפרדים זה מזה. אנו יצאנו לחוץ-לארץ, ולמרות כל הצרות והרדיפות. שסבלנו שם. שבים אנו עתה לארצנו עמוסים הון רוחני ומוסרי נעלה. וביחד עם זה—נם הון חמרי ידוע. ואלה, שנשארו בארץ, נשארו בלי מנהיגים רוחניים, נשארו בלי השכלה כל שהיא, תחת סבל של מלחמות וחורבנות בלי מספר. ולפיכך עמדו על מקומם או אף נסוגו אחור במובן הרוחני. חובתנו היא, איפוא, עתה—להושים להם יד-עזרה ולהעניק להם מרכושנו. נעזור להם להחפתה, נעזרם להתרומם ממצבם השפל בחומר וברוח. ובזה לא רק נביא תועלת גדולה לאחינו אלה, שהם בבחינת "תינוק שנשבה לבין העכו"ם", אלא גם לנו, לארצנו נלעתידנו בה.

אל נרתע לאחור אם הרוב המכריע של יושבי-הארץ נופל מבני־עמנו כמעם בכל. נשתדל להשפיע עליהם על ידי תרבותנו. שעל-ידיה נרימם אלינו. כדי שנוכל לעבוד ביחר, כדי שנוכל לחיות חיים משותפים.

והדרך אל תרבותנו היא דרך בית־ספרנו, שאנו חייבים לפתוח לפניהם לרוחה.

מובן, שחלילה לנו לנגוע באמונחם, שהיא להם מורשת-אבות מכמה וכמה דורות. תשאר בפיהם גם לשונם העשירה והמנוונת. אך נשתדל, שידעו גם את לשוננו העכרית, ועל-ידה—את תרבותנו ואת התרבות העולמית.

דרך זו אינה חדשה. היא בדוקה ומנוסה מזמן וסלולה על-ידי אחרים. זוהי הדרך, שבה הולכים זה עשרות שנים בני-אירופה בעלי אמונות שזנות כדי להשפיע על יושבי-ארצנו. אין לך עם בז-תרבות מעמי-אירופה, שלא יסד בתי-ספר בארצנו כדי למשוך אליו בעזרתם את הדור הצעיר שלי בני ארץ-ישראל. גרמנים, צרפתים, אנגלים, אימלקים—כולם מתחרים ביסוד בתי-ספר בשביל בני ארץ-ישראל ובסוריה שורה שלמה בבתי-ספר בארצם ידועה היא לכל, אף הם יסדו בארץ-ישראל ובסוריה שורה שלמה של בתי-ספר כדי להפיץ את תרבותם שלהם, וביחד עם זה—אהבה זכבוד לרוסיה. רק אנו לא עשינו כלום כרבד הזה. אמנם. בימי שלמון-מורקיה בארץ היה הדבר קשה מכמה אנו לא עשינו כלום כרבד הזה. אמנם. בימי שלמון-מורקיה בארץ היה הדבר קשה מכמה

צדרים. עכשיו הוא ראוי ואפשרי.

זהדבר דוחק. אם לא נעשה כך אנו יעשו כך אחרים, אלה שעוד מזמן התיצבו על דרך זו. וזה יזיק לנו הרבה • טבע הדבר מחייב. שאחרים רחוקים מלהפיץ על-ידי בתי-הספר שלהם אהבה לישראל… צריך, איפוא. לקדם את פני הרעה ולדאוג, שהדור הצעיר של יושבי=הארץ ינדל בתור ידידנו ובעל-בריתנו ולא בתור אויבנו זמתננדנו.

ובמוח אני בכחו של בית-ספרנו ובכחה של תרבותנו ומאמין באמונה שלמה, כי ילדי שלמד שנים אחדות בבית-ספר עברי והתקרב אל ספרותנו ואל רוחנו, ישאר ידידנו לצח וכל דבות שונאינו ומקפרינינו לא יפעלו עליו להפוך את לבו ולהמירו מעלינו.

אי-אפשר לעקור מן הארץ עם, שהכה בה שרשים שהוא קשור אל אדמתו באלפי נימים. לא מלחמות אם פינינוס ומיטוס, לא גזרות השמד של א דריינוס לא קנאותם הנפרזה של קיסרי-רומי הנוצריים ואף לא זו של הכובשים הערביים. לא יכלו להשמיד את העם, שישב על אדמתו ועבד אותה ולפיכך טעית נרולה פועים אלה המועפים או, יותר טוב, היחידים שבנו, שהביעו, כישר אל זנגוויל, את המחשבה שהערביים צריכים לצאת מן הארץ ולהתישב במדינות, שנפלו לחבל לערביים: בערב, במוריה או בארס-נהרים. נזכורה-נא, שגם בראשית דברי-ימינו בארצנו, למרות הפקודה "לא תחיה כל נשמה", נשארו המונים מיושבי-הארץ לפנים על אדמתם ובמרוצת הזמן התכוללו בתוך עם-ישראל והיו עמו לעם אחד 1). ועתה הלא לא יעלה על דעת אף אחד מאתנו ללחוץ את שכנינו בני-גזענו, שאנו קוראים להם ערביים. חוקה אחת ומשפט אחד יהיה לנו ולהם, ובכן נעלה מעל כל ספק הוא, שהם ישארו בארצנו. צריכים אנו, איפוא, לדאוג, שבמרוצת-הזמן נהיה לעם מדיני אחד. ולזה יש לנו רק צריכים אנו, איפוא, לדאוג, שבמרוצת-הזמן נהיה לעם מדיני אחד. ולזה יש לנו רק צריכים אנו, איפוא, לדאוג, שבמרוצת-הזמן נהיה לעם מדיני אחד. ולזה יש לנו רק

מדברי-ימי-העמים אנו לומדים, שאף שבמי הגרמנים בזמנם, שבכח החרב ככשו את העמים שהתיחסו מקודם על קיסרות-דומי. סוף סוף הוכרחו להתערב בעמים הנכבשים וליצור באופן זה את עמי-אירופה החדשים. ובהתבוללות כזו יד הרוב על העליונה. ומי יודע את הצפון בחיק-ההיסמוריה?—אפשר. צפויה גם לנו התבוללות זו התבוללות זו וחובתנו היא לראות את הנולד ולקדם את פני הרעה. במצב הנוכחי התבוללות זו מסוכנת תהיה לנו מאד, שהרי היא תהיה ירידה לנו. אבל. אם נביא את תרבותנו לשכנינו ונחנך אותם בלשוננו ובספרותנו, נריםם בזה אלינו. ואם תנזור ההיסמוריה. שנחיה לעם אחד, לא תהיה התבוללות זו ירידה לנו, אלא עליה להם. ישובו המה אלינו ואנחנו לא נשוב אליהם!

אמת. היחם של יושבי-הארץ אלינו עד עתה אינו יחם של אחים. אבל אל-נא נשים לב לנרגנים ומהרחרי-ריב. "ויכר יוסף את אָחיו והם לא הכירוה(". אנו, שספר דברי-הימים פתוח לפנינו, מכירים בהם את אחינו והם אינם מסוגלים לראות בנו אחים שנתרחקו ומתיחסים אלינו כאֶל זרים. אבל הבו זנזכור את המוסר המוב של אחד מגדולינו, ר' שמואל ה ג ג י די מספרים עליוו, שפעם אחת שייל עם מושל-ג ר א ג א ד ה באחת מן הסממאות של עיר זו. והנה יצא ערבי אחד והתחיל מקלל את היהודי הוויר קללות נמרצות. החליף, שאהב את רבי שמואל, אמר לו: "צו זיכרתו את הלשון מפי

<sup>1)</sup> נזכיר את אתי הגתי, את אוריה החתי, אתצלק העפוני את ארונה היבוסי, ועוד

הערבי". למחר הזמין ר' שמואל את המחרף אליו. דבר עמו מובות וגם שמע לתלונתוי שהתלונן בצדק, ומלא את בקשתו. לאחר ימים אחדים מיילו הגניד והחליף שנית במקום הזה. יצא שוב הערבי ההוא והתחיל לביך את ר' שמואל.

כיצר ?—שאל החליף—: הלא אמרתי לך. שתצוה לכרות את לשונו! — את מקוהתך שמרתי,—השיב ר' שמואל—: ברתי את לשונו הרעה ושמתי במקומה לשון מובה...

נעשה גם אנו כרבי שמואל הנגיד. נביא ברכה ליושבי-הארץ וישיבו גם הם לנו ברכה. נכרות את לשונם הרעה ונחן על מקומה לשון מובה. ואז שלום יהיה לנו ולהם. האחים הרחוקים ששכחו את אחיהם. ביתד נעבוד עבודה תדבותית, אשר תעשה את ארצנו למרכז ההשכלה האנושית במזרח ואת עמנו—לאור-נויים.

הערת המשרכת: ענין זה. שבבר נגע בו בקצרה דיר יו ם ף ק ל וז נ ר ב-השלחי. ברך ל"נ. עמי 565. חשב הוא בן הצד תמרצי והמדעי כאחד. כאן ניתנו עליו רק ראשי-פרקים. ומן הראוי, שחוקרינו יעמדו עליו ביתר פרסיות ויסודיות.



## בָּקוֹר חָדָשׁ לְּתוֹלְדוֹת פִּראַנְק וְסִיעָתוֹּ.

מאת

### ד"ר אברהם יעקב בראוור.

(סוף).

### תשובה על קשיותם הראשונה ממגיני ארץ.

אתם מזכירים דברי הרב רבנו דוד בעל המחבר ספר טורי זהב, שכחב במגיני ארץ הלכות פסח: יין אדום זכר לדם, וזה הספר הוא האחרון מפסקי הש"ע, ולמה אין אתם מזכירים ספרי הפוסקים הראשונים. אפשר אתם אינכם יודעים מהם או אתם אינכם רוצים להזכירם על שדבריהם עולים נגד כונתכם. חיות שמקור הדין דיין אדום לד' כוסות בפסח הוא מהתלמוד הירושלמי מסכתא פסחים ו") דף ליו: תנא רבי חייא ארבעה כוסות שאמרו יוצאין בהן בין חיין בין מזוגים כלבד שיהיה בהם טעם ומראה יין. אמר ר' ירמיה ומצוה לצאת ביין אדום, שנאמר (משלי כ"ג פ. ל"א) אל תראה יין כי יתאדם ומוכרח להיות, שהיין אדום משובח, לכן מצוה לצאת מצוה זו רארבעה כוסות בפסח. וכן כתב הפור אורח חיים הלכות פסח דף ר'ח סעיף תע"ב. ואיתא בירושלמי שמצוה לחזור אחרי יין אדוםי ונראה. שאם הלבן משובח מהאדום, הלבן קודםי וכן כתב הבית יוסף במגיגי ארץ בשם המור דף רכ"ה סעיף תע"ג ס' י"א: מצוה לחזור אחרי יין אדום, אם אין הלבן משוכח ממנו. וכן המור מביא בשם התלמור ירושלמי וכולם נותנים שעם למצוה זו לצאת ביין ארום, על שהוא משוכח. וגם הרב ר' : דכתיב על המגיני ארץ סעיף תע"ב ס' מ' כותב אחרי יין אדום, דכתיב אל תראה יין כי יתאדם, שמראה שהאדמדומות היא מעלה והקפיד המור כאן בד' כוסות בזה ולא בקדוש בס' ע'ב, דיש עוד רמז לאדום זכר לדם ששחם פרעה את בני ישראל, והאידנא נמנעו מלקחת יין אדום מפני עלילת שקרים בעו"ה. ע"כ דבריו דהרב ר' דוד במגיני ארץ, ואלו רוצים להביא ראיה לדבריהם שקרים שלהם מסוף דברי הרב ר' דוד הנ"ל, שהוא מהאחרונים ואינם חוששים לרבריו דר' דוד עצמו הראשונים, שנותן מעם ליין אדום על שהוא משוכח ומביא בשם המור כנ"ל וכמו תלמוד ירושלמא ובעלי מורים ובית יוסף כנ"ל וכולם נותנים מעם לצאת ביין אדום על שהוא משובח מהלבן.

שנית מה שכתב הרב ר' דוד יין יש עוד רמז בזה. זכר לדם, ששחט פרעה את בני ישראלי והמה מעתיקים בלשון פולני מלת רמז "מרונאם", היינו ווינק <sup>2</sup>), הוא אות להבין דבר אחרי וזה שקר, כי מלת רמז הוא מעם, ואות או סימן בלשון קודש נקרא קריצה, דכתיב (משלי מ"ז פ' ל') קורץ בעיניו מולל ברנליו. מורה באצבעותיו").

<sup>1)</sup> פרק י'י הלכח אי.

<sup>.|</sup>leh| wink[e]l-mrngam (2

<sup>3)</sup> פסוק זה הוא במשלי וי. ייג. הפסוק שבמשלי. מיזו לי. הוא: עוצה עיניו לחשוב

מה שאתם מכחישים ואומרים שפרעה מלך מצרים לא צוה לשפוך דם ילדי בני ישראל, ולא מוזכר מזה בכל התורה; הלא ידוע לכל שקבלותינו מאבותינו ממשה רבנו בע"פ היא אמיתית כתורה שבכתב עצמה, ויש לנו בקבלה מפי אבותינו שפרעה צוה לפבוע בנהר את ילדי בני ישראל 1) כאשר משה עצמו [הושם] בתיבת נומה (נומא) ונמשך ע"י בת פרעה והאם, וגם הנה נראה מפקודתו להמילדות הישראליות, אם בן הוא והמיתן אותו. ונראה בעליל שודאי קבלתנו הוא אמיתית, שבאכזריות נדולה חמד פרעה לאבד את זרע זכרי בני ישראל.

זהנה יש לנו עוד זכר לדם קרבן פסח שהקריבו בני ישראל לילה בעת צאתם ממצרים (שמות י"ב פ' ז'): ולקחו מן הדם (אשר בסף) '') ונתנו על שתי המזחות זעל המשקוף על הבתים אשר יאכלו אותו בהם. עוד פרשה זו פ' י"ג: והיה הדם לכם לאות על הבתים אשר אתם שם ונומ'. עוד פ' י"ד והיה היום '') לכם לזכרון. זלמעם זה אמר ר' חייא חרוסת עושין דק כמין דם מתפוחים ומבשמים; תפוחים זכר למים ותבלין זכר לקש, שעינו בם בני ישראל בארץ מצרים בכנין שני הערים פיתום ורעמסם לפרעה.

שלישית: מה שאתם שואלים מדברי זה הרב ר' דוד שכתב: וכעת נמנעו מליקה יין אדום מפני עלילת שקרים. אמת שגם אתם עצמכם מבקשים עלילות עלינו. כאשר התנצלנו לעיל מעלילות כוזבות הנ"ל, ומה שאתם שואלים על מה כתוב שכעת נמנעו מליקה יין אדום, מנהג זה כתוב ונדפם עבור בני ישראל הנמצאים בשאר מדינות ועמים, אשר אינם מאמינים לשמי כזבים ובדויי שקרים, שמעלילים עלינו כומרי פולין, ולא כמו ארצות ומדינות אשכנזים דהקיר"ה זגם מדינות אמליה דהאפיפיור יר"ה רומא ושאר ערים נדולות, ומדינות וארצות הישמעאלים כולם אינם מאמינים ואינם יודעים כלום מזה.

רביעית: מנין זאת לכם להכריח ולהעתיק מלת יין לדם ומלת אָדום לאָדום. והנה כל אלו ספרי הפוסקים אינם מזכירים שום אומה וגוי בעולם. רק מורים לנו. איך יש לנו לקיים כל המצות שבתורה, וגם מצות ד' כוסות בפסח. ופוסק תלמוד הירושלמא שמצוה ביין אדום שהוא המשובח וכן הטור והש'ע דבית יוסף זכולם מורים היטב, שאם הלכן משובח, הלכן קודם. ואתם שלא באמת מעתיקים שקרים ובהפך הלשון והדבור האבור ביארנו לעיל.

חמישית: מה שאתם אומרים ומראים מהרמב"ם, שהאדומים המה אלו החוגים (חונגים) ביום א', זאת ודאי שמלת אדום אינה מורה כן, וגם בזה המחבר הרמב"ם לא מוזכר מזה כלום  $^{*}$ ).

ונראה בעליל שחואנה מבקשים להעליל עלינו בדברי שמותים ושקרים לנקום

תהפוכות. קורץ שפתיו כלה רעה". פיקול סקי מציין את הפסוק. אבל אינו מביאו.

<sup>1)</sup> מהברגו מיחס כאן לדברי קבלה מה שכתוב בפירוש בתורה, שמות, אי, כ'ב: ,ווצר פרעה לכל עמו לאמר: כל חבן הילוד היאורה תשליכוהו וכל הבת תחיון".

<sup>2)</sup> שתי המלים מיותרות.

מות מלת מוהי. אצל פיקולסקי הצימאַם נכון.

<sup>1)</sup> רמבים. היד החזקה. הלכות עיזו, פיט. חלכה די: ,אדומים עוברי עכוים הם ויום ראשון הוא יום אידם. הפראנקיים אמרו. שבשם אדום נכללים כ ל הגויים השובחים ביום אי. בלומר, כל הנוצרים, והתימודיים הכתישו את דבריהם ואמרו. ש,אדוםי אינו שם נרדף ל.כ.ל

מאתנג על מהלקותם עמנה כידוע לכל בני עולם ממש. שבלתו אפשרי הוה. לבנג ישראל למבול מדל רשעתם והפקרותם, שעשו אלו פועלי עון נגד הדת ונגד המבעי. מה. שיכול להבין בשכלה אשר לנו כבר ידוע היה, זגם נתפרסם לכל הג'ל.

ששית: מה שאתם אומרים בלא יסוד ושקר מוחלמ. שאנחנו נוקמים על דבר שפרעה שחם במצרים את בני ישראל, לכן אנחנו נוקמים בבני הנוצרים דכאן מדיננת פולין: לשחמם על לא חמם ולאכול דמם במצה בפסח. מי שמע כזאת ומי ראה הלא אתם אומרים שהנוצרים מכונים מאתנו בשם אדום ואדומים מעולם לא ביו. במצרים ושום מצרי מעולם לא נקרא בשם אדום. נאיך אנחנו יכולים לנקום מהאדומי, היינו הנוצרי, הרעה שעשו לנד המצרים, ובהמצרים עצמם אין לנו להנקם, כפי דברי חורת באוצרי, הרעה שעשו לנד המצרים, ובהמצרים עצמם אין לנו להנקם, כפי דברי חורת פשה (דברים י"ג פ"ח) אל תתעב מצרי כי נר היית בארצו ").

שביעית

כדבר העשר מכות מצרים. שאנו מזכירים אותן בעת הסדר בססח. והתנא ר' יהוהא היה נומן בהן סימנים באותיות נושריקין, שהן ראשי תיבות דעשר מכות, כזה דצ"ך עד"ש באח"ב, וזה שלא למעות ולאמרם בסדר שאמרן דוד (תהלים ע"ח פ' מ"ד) בלי סדר האמור בתורה. ואתם חפצים להוכיח מכאן דאלו אותיות מרמזות לענין אחר. הייע דצ"ך דם צריכים כולם וגומ'. וזה שקר מוחלם, כי דרכו של התנא הזה ר' יהודא בכל הוראותיו ביאר בסימנים כמו במסכתא מנחות מסדר לחם הפנים "ל.

שמינית: גם עפ"י סדר דקדוק הלשון אי־אפשר בשום אופן מאלו העשרה האותיות להבין זאת שהמה אומרים דם נוצרים. מאות דלי"ת עצמה נוכל לאמר דבש ב', אומרים עצריכים כולם', הלא אמרתם וכתבתם שדם נוצרים מחזיקים הרבנים וחשובי תיהודים בסוד ונסתרים לפני המון עם היהודים. ואיף יוכלו לאמור צריכים [כלם]. נ'. על דרך שעשו באותו איש חכמים והיה צריך לכתוב שעשו חכמים באותו איש, וה.ב" הוא אות הפועל ולא אות השורש, וחיה צריך להיות עב" ועא" על תיבת כא(ותו) ועל איש צריך "א" מיוחדת ה'. ב' אחרונה להיות עב" ועא" על תיבת כא(ותו) ועל איש צריך "א" מיוחדת ה'. ב' אחרונה אומרים בירושלים והיא אות הפועל ולא אות השורש, ואיך נוכל לומר בירושלים כשאין כאן י' אות הראשון, ונוכל לומר בקוליקוב או נווריע"). והנה מכל את (אותם) הדברים נראה לכל בעל שכל שכל דבריהם שוא ושמות מדברים עתק משנאה ונקמה הנותרה להם נגדינו, ואלקי אבותנו האמיתי יצילנו ברחמיו מכל רעת.

תשיעית: מה שאתם שואלים על מה אנו שומרים בעת לישת ואסית המצות בע"פ (בערב פסח). תשובותנו הלא מפורש מבואר בתורת משה (שמות "ב: פ' פח) שבעת ימים מצות תאכלו, אך ביום הראשון תשביתו שאור מבתיכם כי כל אוכל המץ גוכרותה הנפש ההיא מושראל. עוד פ' י'ז ושמרתם את המצות ונומ' כי בעצם היום הזה הוצאתי את צבאותיכם מארץ מצרים ושמרתם את היום הזה ונומ' עוד פ'

השובתים ביום אי. תשובה זו דחוקה היא מאר. כמובן, אבל אי-אפשר היה לחזרות:אף לסעיף אחד. כי לא היה בין הכפרים אף אחד. שידע את חלשון העברית. והודאה-במקצת כזו היתה עלולה לחביא שואה על כל יהדי-פולניה.

<sup>1)</sup> הפסוק הוא בדברים. כיג. חי: עלא תתעב אדומי. כי אהיך הוא. לא תתעב מצרי. כי בר היית בארצוי.

מנחות, ציו עיא: "ר' יהודה אומר: שלא תמעת: זר'ד יחידי. (2

לנות שחן שנורות (Kolikow Neverya) שתי עידות: קרובות ללנום. שחן שנורות בדבור ההמתי: נשפט קוליקוביי בשפט פרום; נאוואריה תיא פמל הקמנות בפי תקרתנום הלבונית.

י"ח בראשון כארבעה עשר יום לחודש בערב תאכלו מצות. ולזה כתוב בספר אורח חיים. שאין לשין מצות מצוה ולא אופין אותה על ידי עכו"ם וידי חרש שומה וקמן שאין יודעים לשמרו מחמצות, שהיא אסורה בכרת כנ"ל 1). ולא כמו שאתם חושבים ורוצים להעליל עלינו ועל ספרינו הקדושים בדברי שקרים וכזבים, באמרם שאנו עושים את העיסה עם הדם, הלא מפורש בכאר הימב על אורח חיים מ' הנ"ל ואומר בזה"ל: מותר לאפות המצות בבית גוי. כ[ש]ישראל עומד על גבו, וכן גוהנים עד היום במקומות הגדולים, שאינם נמצאים אופים יהודים, אופין המצות בבית אופים גווים ואיזה מישראל עומדים ושומרים שלא תחמץ העיסה. וביותר פה בלבוב, רובם אופים בבית ערלים נוצרים ואינם חוששים לדם, מה שלא נשמע ולא נראה מיום המסרה העיר לבוב, עד שעמדו אלו האפיקורטים המוציאים דבת שקרים עלינו, לסמא שיני השרות הכומרים בהעתקות מזייפות בשקרים מלשון עברי לפולני, כדי להבאיש עיני השרות הכומרים והמון עם הנוצרים, ואולי ה' ברחמיו יצילנו מרעה.

העשרה: אתם אומרים מהאי ארמאה דהוי סליק לירושלם ואכל פסחים במקדש ברמאותו הכהנים מכמה מעמים, נראה כבר ישראל אכל חלקו מקרבן פסח והוא ערל ושמא ונכרי, וכשחזר למקומו התפאר, איך הוא אוכל מקרבן פסח במקדש, ורימו אותו היהורים שבשם באמרו לו: ולמה לא נתנו לך מהאליה. ובא שנית למקדש ואמר לכהנים: ספו לו מהאליה. הרגישו הכהנים שאינו יהודי, כי כולם יודעים שאליה לנבוה סלקי, ובדק(ה)ו אבתריה ומצאו שהיה ארמאה והרג[ו]הו שהוא ערל ואכל פסח והתורה אמרה (שמות י"ב פ' מ"נ): זאת חקת הפסח כל בן נכר לא יאכל בו וכל עבד איש מקנה כסף ומלתה אותו אז יאכל בו ") וכל ערל לא יאכל בו. וזה ארמאה היה מייב מיתה, היותו נכרי וערל ואכל מקרבן פסח כדין נהרגי אבל לא על פי משפט אמתי רק קנאים פגעו בו וקמלוהו המון עם ולא דנהו שום משפט, ומה שאמרו שרש"י מירש: דנהו וקמלהוי זה שקרוגם דמו לא הוציא שום אדם.

א חת, הלא האי ארמאה נהרג בעת הקרבת הפסח בלילה והמצה כבר אפויה היתה מבעוד יום. ולמה היה להם הדם מהנהרג בלילה אחרי אפית המצות,

שגית, הלא זאת נעשה בעת הקרבת הפסח בירושלם, ואז עדיין ישו הנוצרי לא בא לעולם כסברת הנוצרים עצמם, האומרים, שהוא בא בעצמו למות בסקום קרבן, נלזה הותרב המקדש ובמלו הקרבנות, ואף שהיה המקדש קים בעת חייו ולאחרי מות נלזה הותרב המקדש ובמלו הקרבנות, ואף שהיה המקדש קים בעת חייו ולאחרי מות ישו הנוצרי ינתר ממאה שנים, כפי ספורי דברי דמשולחיו המה אפוסמולים, עצמם מודים נמעידים שכולם נמולים היו, כפי דברי תורת משה, כמבואר באון-נליון בספר מעשה השליחים פרשה פ"ו: ובאו האחים מארץ יהודה לעיר רומא ודרשו לנו, ומי שנחבר ולא נימול כדת ותורת משה, לא יזכה בתשועת נפשו לעולם הבא. ונתהוה מזה שערוריה גדולה בין הנוצרים תלמידי ישו. איך אלפי אלפים נפשות המיתו לדתם בשבילת מים, ואיך אפשר יהיה להכביד עול כבד כזה למול בשר ערלתם, ושלחו משולחים לעיר אנמיוכיה שבמדינת יון לפמר ופאויל בשאלת תשובה הנ"ל, והושיבו הוראת שעה היא לקבל גם את הערלים במבילה. עד שיתן ד' עת ושעה מוכשרה, מההכרת יהיה

<sup>1)</sup> מחברנו לא הטעים, שהפראנקיים תרגמו את המלים ,על-ידי'---przy בפולנית כלומר, כשעכוים, חרש שומה או קמן נמצאים בבית, מה שלא נכון. אמנם, בנוסחת פיקולפקי הושעם בראש חסעיף, שהתרגום אינו נכון.

עד כאן פסוק מיג ; מכאן ואילך פסוק מית. (2

למול אותם <sup>1</sup>). אבל מכל הנ"ל נראה שבעת הקרכת קרבנות בירושלם היו כל הנוצרים נמולים ומותרים היו באכילת הפסח. ואם היה זה נוצרי, למה הרנו אותו שאכל מקרבן פסח, וגם דמו אינו מהצורך היה, אולי אפשר יש"ו היה אז בחייו בירושלים.

ומה לנו עוד יותר להשיב לאלה הרשעים ופועלי און. וכעת בקשתנו שמוחה מול הדרת נכוה חכמתו הרמה והנשאה, שירצה בחסדו הגדול לעיין בעצמו עם שאר חכמיו שריז ויועציו. היודעים כל מדע. ויבחנו דברינו נגד דברי אנשי הכת שכנגדינו המלשינים ומדברים עתק פועה והוטל עלינו בית ישראל על לא חמם בכפינו, והשמים יגן בעדינו.

האחד עשר בדבר התקופה. אמת שיש לנו בקבלה מאבותנו ומקדמונינו, איך בכל רבע שנה בהשתנות האוירים מתעפשים איזה מאכלים ומיני מזונותי ואז נופלים בהם איזה תולעת כמו דם המזיקים לבני אדם האוכלים אותם. והסגולה מזה שלא יזיק, צריך לכסות הישב כל מיני מאכלים ולהניח על גבס חתיכת ברזל ויכל לאכול בלי חשש סכנה, זוו הסגולה הוא מלמוד הקכלה. ובלילה הראשונה של פסח שכולם שומרים מצות אכילת מצה. אף אלו שאינם אוכלים מצה כל ימי החג ובלילה הראשונה מחויב לאכול כזית כדכתיב (שמות י"ב פ" י"ח) בראשון בארבעה עשר [יום] לחודש בערב תאכלו מצות עד היום האחד ועשרים לחודש (בערב) וכתוב (קהלת ח" פ" ה"): שומר מצוה לא ידע דבר רעה, לזה אמר הרב ר" דוד שבלילה הראשונה של פסח בעת שמירת מצות מצה אין צורך לשפוך המים מחמת התקופה.

השנים עשר: שמארחם בדבר גר שנתגייר בערב פסח. בית שמאי אומרים מיבל ואוכל את פסחו לערב וב"ה אומרים הפורש מן הערלה כפורש מן הקבר ואסור לו לאכלה. התשובה "נתגייר בערב פסח", היינו נמול אבל לא מבל, ולא היה לא (לו) הערב שמש למה (לכן) מומאת הערלה עליו. "כפורש מהקבר" מומאת ערלה כמומאת מת ואסור לו לאכול הפסח.

של שה עשר: מה שאתם שואלים ופותכים שהרב הרמב"ם מתיר לאכול דם האדם, זה שקר גמור ובכזב הועתק, באשר שהרמב"ם כתב שם בזה"ל: דם האדם לא לבר באכילה, אפילו בכליעה אסור וחייב עליו מכות מרדות, ואפילו דם משניו צריך לגררו הימב מהפת ואתר יאכל להם.

ובזה נשלמה התשובה השביעית בכתבי הנתונה לידי הכומרים מיד כבוד הרב המאה"ג מו"ה חיים כהן רספארט אב"ד דשתי ק"ק לבוב והגליל וחתומה בכתב ידו ומברר הימב, איך עלילת דם נוצרים היא שקר וכזב בדויה מרוח רעה על שארית ישראל שלא עשו כזו מעולם.

### עמ'י עשו'א <sup>2</sup>.

<sup>1)</sup> \_וירדו אנשים מיהודה והם מורים את האחים לאמור: ,אם לא תמולו בדת משה לא חשעון.. ויהי ריב ומחלוקת רבה לפולום ולבר־נבא עמהם. ויגזרו. שיעלו פולום ובר־נבא לירושלים אל השליחים והוקנים על השאלה הזאת" (מעשירתשליחים, מיו. אי—בי). אלה הם הדברים. שלהם נתכוין מחברנו. השאלה. אם אפשר להגיע לתשועת-הנפש בלי קבלת המצוות המעשיות. נתעוררה באנמיו כי הולא ברומי. ושלחו לשאול את חות-דעתם של חשליחים ווקני הנוצרים שבירושלים ולא של אלה שבאנטיוכיה. ההוראה. שחורו השליחים. חיתה לא לשעה. אלא גם לדורות. לפי רוחו של פולום.

עזרי מעם יחוח עושה שמים וארץ". (2

#### VI.

מאורע וויסלאכיק—מכתבים ארומים על-פי מקור אחר—ידועות על הפראנקיים שבתוך חרונמה בסאלוניקי ובקושפה.

אחר הווכוח הלבובי האחרון לא בא מחברנו במנע ומשא עם הפראנקיים והידיעות המועטות, שהוא מביא בסוף ספרו על פראנק ועדתו, קלוטות מן השמועה ואינן מוסיפות כמעם כלום על ידיעותינו ממקורות אחרים. אבל חשוב הוא תאור על יל ת = ה ד ם בוו אים לאביץ ומות הקדושים שבספרו.

פראנק ועדתו לא ישבו זמן מרובה בשלוה ולא נהנו הרבה מחסדי-ה.שררות", כי נתגלו מעשיהם הרעים וגם השקפותיהם הדתיות. שהיו רחוקות מן הדת הקתולית. אז נתפש פראנק והובא למבצר-צ'נסמוחוב. היהודים שמחו על זה, כמובן, ושוב הרימו אז נתפש פראנקיים. אבל ה.מחנה לא נסוג אחור מפני כל פשע, אף לא מרציחה, כדי להנקם באויביהם. ה, ערב-רב"- הזדמנות מצאו בעיר ו ו ים לא ב יץ בשנת חק"כ:

"בעיר וואיסלוויץ בגליל פולין בסביבת לובלין מצאו שמה השררה אשה אלמנה מאמאצקע סטאראסצינא קראסנאסטאווסקע <sup>1</sup>), שהיתה גם כן יראת אלוקים ורחילה מדברי כומרים ומאמינה לדבריהם. ומחמלתה על נפשות המאמינים דת נוצרים קבלה כמה מאות משפחות או פאמיליות מאנשי הכת הג'ל וזה נעשה בשנת התק"ך שנה זו כשנחגרשו מלכוב. ובאשר נחיש פי שמה בקשו מהאלופים קהל ישראל שיתנו לרם שני אלפים זהב פוליש ולא רצו ליתן להם פרוטה אחתי ועמדו אנשי הכת ותפסו ילד נכרי מבני הגוצרים והחזיקו אותו ממון במרתף משך ארבעה שבועות. באמרם שיתנו להם היהודים שוחד ממון, וכאשר ראו שאין בטחון למתנות היהודים לקחו ושחמו את הנער הנ'ל ודקרו אותו כמבקירה "), כמנהג הנוצרים לעשות ולאמר שהיהודים דקרוהו להוציא את דמו וזרקו נכלתו ברחוב שחוץ לעיר, אשר במסום הזה בנו הפתאים עמור חומה גבוה ובראשה שתי וערב לזכרון שטותם ורשעתם. והודיעו זאת לעדת הגויים ומצאו נבלת הנער המה והביאו לפני השררה הג"ל. וראתה והאמינה שהיהודים טשו זאת, כאשר שמעה וידעה מספרי (מספורי) ספרים שהדפיסו הכומרים מזה. ובכתה על זאת, כי נחמרה רחמה (נכמרו רחמיה) על הילד הערל הנהרג ועל נפשות היהודים שמוכרחה למסרם למשפט מות על המעשה הזה. וכאשר נתגלה זאת תפסו את כבוד הרב האכ"ד ז"ל ואת הרבני הנגיד מו"ה יוסף במו"ה מרדכי ז"ל ואת הרבני מו"ה יהודה ליב במו"ה ישעיה ז"ל ואת הנגיד מו"ה יואל במו"ה אהרן ז"ל, דודו היה הרב ר' יואל בעל שם ז"ל, ואת חזן הכנסת ש"צ דהקהלה וגם תפסו עמהם איש יהודא סרבר 3)

<sup>1)</sup> בפולנית: Potocka, staroscina krasnostawska, Wojslawice. ספור מאורע
וואיסלביץ שונח פה משלש הנוסחאות. שהובאו ב-פראנק ועדתו" לקרויזהאר־סוקולוב (עמי 202
וכם שמות הנאשמים שונים. יש בנוסח שלפנינו עובדות, שלא נזכרו בנוסחאות האחרים. חשובה
ביחור העובדה, שהעלילה יצאה מכת פראנק אחרי שעמלו לשוא להוציא כפף כן הקחל הישראלי
בוויסלאביץ. מחברנו אינו מודה, שהרב האבד עצמו לדעת בבית-כלאו ושאחרים מן הגברים
המירו לפני מותם כדי להנצל מענויים קשים.

כפי הגראה צ'ל .במדקירהי. לפי האגדה המתחלכת בין הפולנים, דוקרים חיהודים jak : את הילדים במחשים, וכן יסד הפייטן הפולני הידוע א דם מיצקוביק ב.פאן תדיאוש": dziecko prezez zydow klute igielkami

<sup>3)</sup> בשם .סארוור" קוראים עתה בגאליציה (וגם בלימא—המערכת) את המלצרים הארעיים, שמגישים את האוכל בסעורת־התונה או אצל ה.רביים" בעלי .חצר" גדולה, בגרמנית משתמשים

אחד או משרת הקחל. והוליכו אותם תפוסים כולם למקום המשפט לעיר קראסנאסטאב, ושם הוחרץ משפטם לענויים קשים, בכדי שיודו בפיהם, אם עשו בעצמם והרגו את הילד הערל הזה. והנה מת הרב אכ"ד ז"ל בתפיסה עד שלא נגמר דינו לענויים. ופסקו עליו באמרם שהוא המית בעצמו. הומשך גופו קשור בזנב סום ברחוב העיר והושרף באש עד לעפר. וגם את העפר פזרו לרוח על ידי קנה השרפה הגדולה, היינו ארסאטע 1), הציתו למקום שרפתו שיפוזר עפרו לרוח. ועל אלו האלופים הראשונים הנקובים בשמותם הנ"ל הוחרץ משפטם לענויים קשים וסבלו הרבה מהענויים. והשררה האשה האלמנה עצמה עמדה בכית הענויים וראתה אכזרת ומרת (אכזריות ומרירות) סבלנות דאלו החומאים, ונכמרו רחמיה מאד ובקשה מהקדושים בקול בכיתה, ואמרה להם: הלא מוב לכם להודות על האמת אפשר יוותר לכם מהמשפט עון זה, באם שתקבלו על עצמיכם שלא לעשות זאת יותר ותחיו ולא תמותו.

והרכה כזאת דברו כל הגויים העומדים שמה. והקדושים הושיבו וזעקי כולם פה אחד בדברי בזיונות, ואמרו: אתם כוזכים ואמונתכם כוזכת ושקר מעיקרה. ואנחנו מוסרים רוחינו ונפשותינו לד' אחד יחיד ומיוחר ומבלעדו אין אלהים ואין זולתו. על מה שחרה מאד להגויים העומדים ושומעים שפלתם. צוו להוסיף להם ענויים קשים, שלא נשמעו בעולם. התכו בשרם בסכינים והתכו גפרית וגם יין שרף אקאווים") ושסכו על הפצעים שעשו והציתו זאת באש בוערת על בשרם. זולת שאר הענויים שסכלו אלו הקרושים מה שאין להעלות על הכתב, מה שיודע לבני עמנו גודל האכזריות שעשו האומות האלה נגד בני עמנו, כאשר אכאר הרבה מהידוע לי כ'א מהמאורעות במקומו ובזמנו. ונחזור לענינגו שאי אפשר היה להם לסכול יותר ויצאו נשמותיהם הקדושות למרום בתוך הענויים ומתו על קדושת שמו יתברך. ד' ינקום את דמם. וגם הסרבר הנ"ל שנתפס עמהם. כאשר משכו אותו בענוייו כדרך התליונים ונמשך בחזקה מאד עד שנכרתה מגופו רגל אחת. והלך התליון ותחב בבשר ירכו עץ לקשור החבל ולמשכו עוד, והנה גם זה מת בענויו המשונים ויצא נשמתו בקרושה ובמהרה. והנשים והמף נתפסו כולם והושלכו לבור תחתיות. וכסו אותם בקרשים ובעפר וענו אוחם ברעכ ובצמא ובשאר ענויים עד שהכריחו אותם להמיר דת ישראל הקדושה בדת נוצרית, ורוכם המירו. ואישה הרבגית גם כן סכלה במשך כמה ימים כמה מאות מכות בשומים או עקרבים על כשרה וירכה הערומה עד שנצצה דמה מבשרה והוכרחה להמיר בעוה'ר'. זהו הספור המחריד, שהשאיר לנו המהבר זכר לאכזריותם של הגויים ולכחם הרוחני הנפלא של היהודים עוד לפני מאה וששים שנה.

מתוך הדפים האחרונים ראויה עוד להזכר העובדה. שבסוף המאה הי"ח פנו הפראנקיים, שישבו ב״חצרה" של חוה בת־פראנק ב א ו פי נ ב א ך. במכתב לקהל היהודי בקראקא. האגרת היתה כתובה בדיו אדום ובסגנון הזוהר על המשיח, שעתיד להחגלות בקראקא. האגרת היתה כתובה בדיו מסרת המכתב היתה להוציא ממון מן הקהל בשביל בקרוב. לענוש את הכופרים וכו'. מטרת המכתב היתה להוציא ממון מן הקהל לא נתן כסף, למרות הנסיון המר בוויםלאביץ.

בבשוי den Titch servieren (מן המלה חרומית servo) במובן "לערוך את השלחן». יותר ממלת מארוורי רווחת חמלה מארוורין». שהוראתה: אשה מבשלת ומגשת את חתבשילים בסעודות-חתונה וכיוצא בחן.

<sup>1)</sup> בפולנית: armata-תוחח.

יון-שרוף, שמחזיק הרבה אלכוהל. okowita (2

בסכתבים "אדומים" פנו גם לקהלות אחרות. והמראנקיים הגלויים והמשתתרים העתיקום והפיצום בישראל. אאר מן המכתבים הללו. שנשלח בשנת תק"ם לקהלות-הונגריה 1), אנו מפרסמים כזה על-פי העתקה, שנמצאת בבית-הספרים של העדה העברית כגוינה:

ימי שהשלום שלו ישים עליכם ברכה ושלום לכל בית ישראל המפוזרים במדינות אונגרין <sup>2</sup>).

אהובינו בית ישראל, תדעו: בהיות שהאדון הקדוש שלנו בעודנו ישב בתרעא דרופי כמשענסמעחאב כתב (בשנת תקב"ן) <sup>3</sup>

## מכתב קדשו לעיר בראד

וז'ל: שמעו אלי אבירי הלב הרחוקים מצדקה הגלוזים באורחותם. מי בכם ירא ה' לשמוע בקולוי קול קורא במדבר העמיםי זוי לכון כד יתער אריה רברבא למפקד לאיילתא "). כתיב: כי לא יעשה ה' אלהים דבר כ"א גלה סודו. ואם אחון בנין לקב"ה האיך לא נתגלה לכון מה שיהיה בסוף יומייא בעתים הללו. ברם, הראשונות הנה באו וחדשות אני מגיד מראשית אחרית, שלכון יאות למבכי ולמעבד הספדא ") על יושבי קרוקא וסביבותיה, הילילוי חגרז שקים, ספדו בחוצות. כי אש יצאה מחשבון עונותם ותאכל עיר. איזה לחרב ואיזה לרעבי לדבר ולשבי, ותהי נבלתם כרומן על פני האדמה והכלבים ילקקו את דמם. מערת ה' חימה יצאה, מתהוללי על ראש רשעים יחול. ותקוד עד שאול תחתיהי והיה הנם מפני החרב יפול אל הפחת, ולכון יאות למבכי יומעבד הספדא על יושבי קהלתכם ולמעבד הספדא על יושבי קהלתכם ולמעבד הספדא על יושבי מהלכל ומכיבותיכם. אתיא אומה מסרהבא, אומא בני אדומה "). קל קריב בעקי מלכא לקבל ומכיבותיכם. אתיא אומה מסרהבא, אומא בני אדומה "). קל קריב בעקי מלכא לקבל

<sup>1)</sup> במכתב זה, משנת תק"ם, חוזרים הכותכים על מכתבים. שנשלחו אל קהלות שונות בשנים הקודמות. סימני־ההפסקה הם של המויל, וכן גם הפסקות של המכתבים.

<sup>2)</sup> בפרקים חקורטים (חשלח. כרך ליג, עם 331 וגם 441) נזכרו הפראנקים שב הונגריה. במדינה זו היו כפישספר לי החוקר מר יקותיאל ליפא גרינו אלד. פראנקים מסתתרים. ביחגר בפלך מארסארוש־סיגם ובעיר גופה. שלא השתמדו ונשארו בתוך קהל-ישראל. בניהם אחריהם הזרו בתשובה וצאצאיהם הם עכשיו יראים ושלמים ואנשים מכובדים בעיר. הרשות הבדילה את הפראנקים לפונה משאר היחורים. אפשר שפראנק, שישב זמן ידוע גם באויסטריה ושהיו לו מחלכים בחוגי חסמשלה הווינאית. המליץ עליהם לפני הקיסר יוסף השני. —הטכתכ קולע בלי ספק אל הפראנקיים המסתתרים, שכבר התחילו לפקפק באמונתם בפראנקי ומשרתו של מכתב את תיתה—שימשיכו את משלות הכספים בעד התצר". אף-על־פו שנכתב אל כל ישראל. שהנותיהם הנוראות שנגלו והעלילות, שהעלילו על היהודים. מן הנמנע היה, שיחשבו. שאנשים חרשים מישראל יספחו אליהם.

<sup>8)</sup> יעקב פראנק ישב משנת תקכ׳א—תקליג במאסר בעיר צֵּיְנְפְּמוֹחוֹב; אבל מאסרו היה קל ומעריציו היו יוצאים ונכנסים אצלו. העיר צ' קדושה היא לפולניה, ,רומי הפולנית׳. אליה נותרים עולי-רגל מכל רחבי המדינות הפולניות לעבור שם את ,מרים הקדושה. אם-תאלהים ומלכת השמים׳. על המשיח הסובל יסורים ויושב בין המנוגעים בשערי רומי עיק מנהדרין, ציח עיא—. בשנת תקכ׳ז התחילו מבוכות זמלחמות-אהרחים בפולניה, מצב מסוגל לפבואות של פורעניות.

<sup>4)</sup> הקרמת הזוחר, דף די, דיה : "קם די חיוצ", בשנוי-לשון קצת.

מדרש הגעלם על איכה. בהחחלה. מובא גם ב.תקון שלש משמרותי.

<sup>6)</sup> נכואות הילד, נכואה ג׳. מסרהבא-קשה בני ארומת-ארומים-נוצרים.

מלכא 1). יתבררו ויתלבנו והרשיעו רשעים, ולא יבינו רשעים, והמשכילים יבינו, שכל פי שיהי לו ניצוץ מזרע אברהם, יצחק ויעקב מוכרח לילך לדת הקדוש של אדום. זמי שיקבל הדת באהבה, ינצל מכולם ויזכה לכל הנחמות הנאמרים בישעיה ובכל הנכיאים. ברצוני הי להרחיב הדיבור, ברם די למבין ולחכימא ברמיוא, ואסיים בחיים יעקב יוזיף פרענק.

יוזה נכתב בשנת תקכ"ז ובשנת תקכ"ח שהי' עודנו ג"כ ישב במשענסמעכאב כתב "אהרת שני[ה] לכלל יהודים

יוח"ל: כל כלא דכלייא אתער מעילא לתתאי אנן פחחין עיינין הווינן. גלגלא אסחר מעילא לכמה ספרין דעלמא, קל נעימותא אחער מעילא לחתא, אחערו נימין דמיכין, רשינתא בחוריכן ולא ידעין, אסתכלין ולא חמאן, סתימין אודנין, כבדין דלבא, נימין ולא ידעין במה מסתכלין, חמאן ולא חמאן אורייתא רמאת קליל. אסתכלו מפשין, פתחו עיינן ותודען, לית מאן דישנח ולית מאן דירכין אורניה. עד מה תהוון בנו חשוכא דרעותיכו אסתכלו למנדע ואחגלו לכון נהורא דנהיר כומנא וכ' ב') הלא חכמים אחם וידעחם הימב, איך לאנחא קרבא בקשתא 3): כשמושכים הקשת לאמ אינו יורה למרחוק. אבל כשמושכים הקשת בכח וכשמניחים, אז הולך החץ למרחוק. מאינו כן תדעוי שעתה ג"כ הולך לאם ותדעו. כי יתחילו עיתים, שתשכחו נשיכם ובניכם מפני הגזירה. [ש]תהי׳ מה' לבדו. שכל הססריות וכל המלכים אפי' המלכות פריים. וכל הדוכסים וכל השרים וכל העולם ישנאו אתכם מאד. כשיראו את יהודי יפיקו עליו ציצא דריקא, והענג יתהפך לכם לנגע, ויבואו צרותי אשר לא היו עדיין בעולם. אתם חושבים, שאני כותב לכם כמו באגרת הראשון, שלא נחקיים עדיין, לא כן, כי אגרת הראשון היה המעורר ואגרת הזה יהיה לכם המורה שעתיד להיות בעולם בכל המדינות. דהיינו פולין גדול וקמן וליטא ורייסין כולו וארץ הגר וארץ וואלאכיי ומולמאו וארץ קדר 4) וכל מדינות ישמעאל וארץ צרפת ואשכנז כולה, פיהם ומעהרן ומדינת פרייםן, ובכל המקומות שיש שם יהורים. ווי ווי על העת הזאתי שיש בדעה להיות ") עליכם ועל נשיכם ובניכם. אותן שבבית ימותו בבית ולא יהיה מי שיקברום מרוב המתים שיהיו, ואותן שבשדה ימותו בשדה והכלבים ינרו אותם, ומה שעתיד להיות על העולם איני יכול לכתוב לכם כל כך ולחכימא ברמיזא. ואם הייתי רוצה לכתוב לכם בפרטות, לא יספיק הנייר. והנני מוריע לכם, שבלתי אפשר להיות שום אופן בעולם עד שתורת משה יעכר שיעקב הבמיח לעשו: יעבר יתמלא שיכנסו בדת הקדוש של אדום, כמו שמצינו, שיעקב הבמיח לעשו: נא אדוני וג' עד אשר אבוא אל אדוני שעירה וכמ"ש במשה: וישלח משה מלאכים מקדש [אל מלך ארום: כה אמר אחיך ישראל] ונ', מי שיהי' מזרע אברהם יצחק ויעקב מוכרת לילך בזה הדת הקרוש של אדום, ואתא מרבבות ע"ז קודש "). נהורא כד ממא ולאות קץ ממא את עבור קממאי והות חסף מינא ואצבעות רנלייא מנהון פרולא

<sup>1)</sup> נכואה שם, די.

<sup>2)</sup> כל המאמר הוא מן חזוהר. פרשת ויצא. סתרי תורה. דף קסיא.

<sup>3)</sup> זוהר, פרשת בלק, רף קפית בשנוי-הלשון קצת.

בולפאו׳ היא מרינה ברומינית הנוכחית-מולדוי. בשם ,קדר׳ היו היהודים קוראים את המאמשרים שבק רים.

<sup>5)</sup> שעתידה לבוא "שיש בדעה להיותי—זהו במוי זיארגוני, יהודי-אשכנזי.

<sup>6) &</sup>quot;ה" מסיני בא. וזרח משעיר למו, הופיע מהר פארן, ואתא מרבבות קודש" (דברים.

ומנהון חסף, מן קצת מלכוחא להוי תקיפא ומינה תהוי תבירא <sup>1</sup>). ואני אומר לכם, שהחלש יכה את הגבור, ולו חכמו ישכילו זאת יבינו לאחריתם. וחתם שמו הקרוש.

ענס בצאתו מטשענסטעכאב בשנת תקל"ג שלח אותנו, החתומים למטה. לכמה עיירות, כמו ללובלין. ללבוב ולבראד ולשאר עיירות, בשליחות ממנו להודיע לכל יראי ה' למען ידעו, שיבא עת, שיוכרחו כל היהודים להשמד (ב). כי הגזירה היא מה' לבדו, יהי' באיזה אופן שיהיה, ומי שיבא בצילא דמהמנותא לבית אלהי יעקב יהיה אל יעקב בעזרו. שלא יאבד עולמוח, כי בצלו נחיה בגויים. ואתם אל תתלוצצו פן יחזיקו מוסרכם.

"ועתה אהובים, כל בית ישראל. הננו מודיעים לכם ממה שחנן ה' אותנו. שבשנה הואת. תק"ם לפ'ק <sup>3</sup>). יהיה עת צרה ליהודים, שיקוים הכל מכל החבלים. שכתב במכתב קדשו, ועל זאת דאבה לבינה כי איך נוכל לראות ברעה אשר ימצא עמנו ובאבדון מולדתנו. ועלינו הדבר מושל להודיע לכם באזהרה האחרונה לעשות ולקיים מה שכתב במכתב קדשו. כי עוד יש תקוה לאחריתכם ותדעו. שבא העת לעשות לה' הפרו תורתך, וגם זה, שאמרו חז"ל, עד שתתהפך כל המלכות וכ'י כולו הפך לבן ואז הוא מהור ומשרתיו מיורים. כמבואר בספר צרור המור '). והגיע העת הזאת. שהאדון הקרוש שהוא יעקבי שלימו דכולאי המובחר שבאכות, בגין דאחיד בתרון סטרין, והוא המבריח מן הקצה עד קצה <sup>5</sup>) האחרון ואחרון חביב, אשר על עפר יקום, לאמור: קום בתולת ישראל 6) ובוודאי לא מת, והוא שהוליך אותנו כדרך אמת, בדת הקרוש של אדום, כי מי שהוא מזרע אברהם יצחק ויעקב מוכרח לילך בדרכיהם. כי המה הורה (הורו) הדרך, שילכו בו בינהם (ביניהם ?) בסוף יומיא, כמו אברהם שהלך למצרים, ויצחק לאבימלך, ויעקב המוכחר שבאבות יצא מכאר שבע -- נפק מכללא דמהימנותא, מכללא דארעא דישראל, וילך חרנה לרשותא אחרא, כמבואר בזוהר "), כי רווקא ברוכתא בישא מכולא תמן תשכח ליג. בי). : .ואתא מרבבות עי"ו קורשי, -- הכוונת היא. כנראה, שזה שבא מן ה רוב הוא קורשי כלומר. שצריך לקבל את רת הרוב.

<sup>1)</sup> נכואת הילד, נכואה אי. "והות הסף שינאי וגוי — דניאל, בי, מיא—מיב, בשנויים מועשים מן הכתוב.

מעניין הדבר. שהם משתמשים בבפוי העממי "שמר" בשביל המרת־הרת.

<sup>3)</sup> בשנת תקים היתה מלחמת גם ולי ון בקושליציח השניה.

<sup>4) .</sup>פירוש על התורה לרי אברהם סביע זל ונקרא שמו צרור המורי. מונציה רפיג, בפרשת תזריע, 13: ,ובפרט אל תתמה על התפץ ותאמר איך אפשר, כי בשיעור עדשת משמא ואם הפך כלו לבן הוא פהור, כי גזירת הכתוב הוא, שהלובן הוא מדת הרחמים זשהרה, ולכן אמר: וראה תכהן וחנה כסתה הצרעת אח כל בשרו—ומהר את תנגע, כלו חפך לבן פהור הוא... ואחזיל חלבישו הפסוק בצורה רוחנית ואמרו: אין כן דוד בא עד שתתהפך המלכות כולה למינות, מאי קראה: כלו הפך לבן מהור תוא. רמוו בזה, כי כשבני העולם המכו במעשהם ויצאו לתרבות רעה עד שנהפך הלבן וחזר לאדום בחמא, או מהור הוא ומשרתיו מהורים, שהוא משיחו.

<sup>5)</sup> זוהר. תרומה, דף קע'ה, ריה: והבריח התיכון.

<sup>6)</sup> רמז ל חוח. בת יעקב פרצנק, שאנשי הכת העריצוה בתור בתולה קדושה. בסוף הפסוק מדובר בלשון רבים ומכוון לפראנק ובתו. בחצרו של פראנק ספרו למבקרים, שיעקב פראנק לא מת, אלא נתעלם.

<sup>7)</sup> זוחר, ויצא, דף קטיו,

סורקנא, כמכואר בזוהר 1). ושם הגיע לכאר ומצא שם את דחל, וגלל את דאבן מעל פי הבאר, ובא ללכן, ועבד אצלה וכרר מולקיה עדביה, ואח"כ חלף לוצשו. אבל לא נמר בעת הואתי כי אף שנלל את האבן, אבל עדיין והישיבו את האפן, ולא הלך לשעירי כי כל זה היה רק הזמנה להורות הדרך, איך שילף יעקב. שלימו דכולא, הוא יגמור הכל. כמ"ש בזוהר: עד דייתי בר נש כנוונא דאדם ואתתא כניונא דחוה ויעקימו ויחכימו לי' וכ' <sup>2</sup>). ואנחנו מחויבים לילך בדרכיו, כי ישרים דרכי ה', צדיקים ילכו בם ונ'. ואף שבכאן הוא משא דומה <sup>3</sup>) ומלכא לפומיה לא נליה, אבל כחוב: והולכת עורים כדרך לא ידעו, ובנחיבות לא יבינו אדריכם אשים מחשד לפגיהם לאור ומעקשים למישור ובכאן הוא יעקב אוקיר ליה למאריה וכו' עיי' בזותר לאור ומעקשים למישור ומכאן יהיה: ה' בצאחך משדה אדום וב' וגם מי זה בא מאדום, כראיתא בהנא דבי אליהו <sup>5</sup>), שלעתיד יבקשו המלאכים את ה': הים אמר: לא בי הואי וחהום אמר: אין עמדי, והיכן ימצאו אותו-באדום. שנאמר: ימי זה בא מארום". ומי שילך אדייו מרת הקדוש הזה וירבק א"ע בבית יעקב ויחסה בצלו. כמ"ש: בצלו נחיה בנויים, כמ"ש: לכו געלה אל הר ה' בית אלהי יעקב. ויורנו מדרכיו ונלכה באורחותיו, כי אורך חיים הם למוצאיהם, ויזכו להיוח מן הרבקים בר'. כמ"ש: ובקשת משם את ה' אלחיך וכמ"ש: גם כי אשב בחושק (<sup>6</sup> מבו השוכא אתוודע נהורא <sup>6</sup>); וכמ"ש: גם כי אשב בחושק ח' אור לי. ותזכו מהר לכל הנחמות, שהבמיה לנו ע"י עבדיו הנכיאים. ומי שיבא לבית יעקב בוודאי יטצא הכאר מים חיים.

אהובים, תדעו. אם היינו רוצים לכתוב בפרטיות כל דבר, לא יסמיק המייר. רק כתבנו מעט הכמום, ותן לחכם ויחכים עוד. כי בכל התנ"ך ובכל הספרים הקדמוגים תקצא, שהאמת אתנו, ותדעו נאמנה, כי לא דבר רק הוא. ודוק ותשכח, אם תאבה ותשמעט לאברינו ולקיים מה שכתב במכתב קדשו. אל יעקב יהיה בעזרכם וישמרכם מבל הרעות ומכל התבלים ותזכו להאנכילכם (!) נחלת יעקב, נחלה בלי מצרים, ויהי שוב לכם כל ימי עולם. ואסיים בחיים:

סראנצישיק גואלגוסקי הגק' מקדת שלמה בן אלישע שור מראהמין מיכאל וואלווסקי הנק' מקדם נתן נמע בן אלישע מראהמין ייענדרזי דעמבייץ הנק' מקדם ירוחם בן הגניה לישמן ממשארניקאוניץ'-

\* \*

המכחבים הללו לא עשו רושם על היהודים. ואפילו הפראנקיים משכו את יריהם מן ה-חצר" באופינבאך ולא חמכו כה, כמו בימי יעקב פראנק, עד שחוה

<sup>1)</sup> בפרשת יתרו. דף סיט עיש. כתוב: "יקרא דקביה לא שמתלק בסלוקו ולא שתיקרא בעלמא אלא ממפרא רשאר עמין"; וסיט עיב: "וורא סלאך די אליו בלבת אש מתוך שמיקרא בעלמא אלא ממפרא רשאר עמין"; וסיט עיב: "וורא סלאך די אליו בלבת אש מתוך שמא, שמנת—המנח וראי הוה בנו ההוא קרושה ואחדביק ביה. דכלא אתדבק דא בדא. פתור וממא, אית מחור אלא מנו ממא. ורזא דא: מי יתן שתור מטמא"... כפי הגראה. מתכוין הכותב לפוסקה זו של הזותר.

<sup>(2)</sup> זוהר, תולרות, סוף קמיה עיב.

ב) משא דומה-מומל עלינו לדום ולשתוק.

<sup>4)</sup> מהרי סתרי תורה, ויצא, דף קסיא עיב.

<sup>5)</sup> סדר אליהו זומא. פרק יים (על פי דפוס לובלין. תרניו).

<sup>6)</sup> זוהר. תזריע, דף מ"ז מ"ב.

ששמה את הרגל לנושיה. מתולדות הפראנקיים אחר בשול החצר באופינבאך אין לנו ידיעות ברורות. אבל המשפחות הפראנקיות עדיין לא נשמעו בקתולים לנמרן. גם בני המשפחות וגם מכריהם יודעים במקרים הרבה להבחין כינם ובין שאר הפולנים. כפי שמספרים, היו עוד לפני דור אחד פראנקיים, שנהגו מנהגים דתיים מיוחדים ועיינו בספרים. שנכתבו ע"י מעריציו הראשונים של פראנק מפיו. הספרים הללו קרויז הא רבספרו מביא קשעים מתוכם – נשתמרו בלשון הפולנית, אבל בלי ספק נכתבו מתחלה עברית בסגנון המכתבים האדומים. למר נחום סוקולוב הציעו פעם ספר כתב-יד עברית בסגנון המכתבים האדומים. למר נחום מוקולו במחירו. עד עתה אין כידי פראנקי מפולנית לקנותוי אבל לא קנה אותוי כי הפריזו במחירו. עד עתה אין כידי יהודים אף העתקה אחת מספרי הפראנקיים, וידיעותינו על הדעות הפראנקיות שאבנו מתוך הקמעים שבספרו של קרויזהאר, שהוא מגלה מפח ומכסה מפחים ונושא פנים לבני המשפחות הפראנקיותי כדי שלא לפרסמם ברבים.

ומלבד הפראנקיים שבפולניה יש פראנקים או דונמה "מבני הפראנקיים. בסאלוניקי ובקושמה 1).

בקיץ שנת תרע"ד שהיתי חדשים אחדים בסאלוניקי ובאתי בדברים עם אנשים, שיודעים ערך חקירה מדעית היסמורית. ומהם נודע לי. שיש עד היום הזה בין עשרת האלפים של "דונמה", שיושבים בעיר זו ותופסים בה מקום חשוב. משפח זת הרבה. שהן ידועות בשם "לַכְּלִי". כלומר פולנים. השערתי, שהם בני הפראנקיים, נמתייעה גם מצד אחר. אחד מטובי חלמידי שבייושלים, מר ש. פיינין, שעבד בצבא המורקי בקושמה, שמע מפי אחד מחבריו, "דונמה" מלידה, שיש עד היום הזה במורקיה פראנקיים בין הכתות השבתאיות. על מהותה של כת זו בטורקיה לא נודע לנו דבר: האיש. שגלה רז זה, היה עדיין רווק וידע רק מעט מתורת השבתאים. כי הם מגלים את סודות הדת רק לנשואים. אם הפראנקיים בטורקיה זוכרים את המסורת של פראנק ושומרים את הדת הקדוש של אדום בצירוף האמונה בפראנק, שהוא יעקב שלימא דכולא ושהוא בר-נש כגונא דאדם והוא בוודאי לא מת' ובתו חוה התה "אתתא כגונה דחוה" ושניהם הוציאו את הניצוצות הקדושים מתוך קליפת־אדום. —כל זה עדיין הוא צריך תקירה ודרישה.



Archiv für Jüdische Familienforschung. Wien-ב שנרפט (1 במאמרי, שנרפט ב. Il Jah., Nr. 4. 5. 6

שָׁלְמָה. לֵב וּ

נַנְלָרִים וְיָטִים יְנֵעִים נְנְרָים מִלְנָרִים מִלֹנָים מִלֹנֵז וּכְּאֵב−

אָלִמָּריי צֵב וּ הַלְמָריי צֵב וּ

נָאָמָנָה. נָאָמָנָה.

וּבְראשָהּ שַׂעָרָה יִּבְנָה. יִים-יִים יִדַּל דִּיּר

יום-יום ידל הגור ייט-יום ידל הגור יִּינִם יִינִּל יִינִּוֹם

הַצְּחָקִים הַיְּנְּדִים

בַּנַיגִּלִבּ בַּנַגְלָבִים הַצַּנָקִים תַּיְּנָּרִים

עור פָּנָעִים אֲחָדִים וּשְׁאֵרְךְּ יִדֹם מֵרֹנָז וּכְאֵבּ–

שָׁקְמָּח. צֵב וּ "ים בֵּוּ גָּי גִּיבְאַב.

אשר בַּרַש.

### רַבִּינִדְרַנַם מַנוּר

(מסה).

מאת

### ג. ביסמריצקי.

·I

הגה עזכת את שירת-אירוסה וחדרת לתוך ארמון-הבדולח של המשורר הבנגאלי, ואתה עומד נדהם ומתפלא: הכל חדשי הכל אחר. השמים והארץ. הצלילים והריחות, הפרחים והכוכנים. והכל חונג כאן חג צנוע ונסתרי ודאי כך היית חש את עצמן אילו היו מעבירים אותך לכוכב אחר והיית רואה לפניך יצורים מסליאים ופרחים מסתוריים. מה שמוזר חיה במשורר מערבי, שצרר בתוך נשמתו את נאומי-הפארלמנטים ומאמרי-העתונים. שריקות-הרכבות וצפצופי ה"אבמו", חיוביות-המדע ומסקנות-הפילומוסיה, המולת בתי-החרושת ויריות התותחים, כל זה הולם כל-כך את בן התרבות העתיקה והאצילית, שוֹהְּיָרָה על נצחון החומר והשאירה לעצמה את האושר של ההסתכלות הדתית הבריאה. וכשהמשורר הבנגללי מפזר לפניך אוצרות של ממלים דקים כארני המשי, אציליים כנסיכים צעירים, מתוחים כמיתרי-הכנור, ("קמורת-המנחה",ו"מזבח-הקודש", "מקלעת הפרחים", "מעמון-המקדש", "שפת מרחקים נעלמים", "אנית שיר-גבורים", ועודי ועוד) אתה יודע ברור: הללו אינם תמונות ותארים פיומים בלבד. כל ממל ועודי ועוד) אתה יודע ברור: הללו אינם תמונות ותארים פיומים בלבד. כל ממל וממל בעולם. זהו יער עבות, שבו מהלכת הנשמה של המשורר מששת ימי-היצירה. נשמתו בעולם. זהו יער עבות, שבו מהלכת הנשמה של המשורר מששת ימי-היצירה. נשמתו בעולם. זהו יער עבות, שבו מהלכת הנשמה של המשורר מששת ימי-היצירה. נשמתו בעולם. זהו נודלה וחונכה נמש-האמן מאז ומקדם.

יסוד-האמונה, שנזרווג הזרווגות פנימית בשירתו של מאגור. משוה הוד ואצילות של מלכות על הימנוני-התהלה של המשורר. יש שאתה פוחד לכתוב מזמורים אלה בעש על גבי נייר: היית רוצה למשוח אותם בּשְּשַׁר על גבי הקלף.

התמצית החשובה של שירת מאנור אינו 'רק "יסוד שבתמארת", אלא. בעיקר, "הוד שבמלכות". אתה לוגם לגימות קלות מנקמר מבושם. שהוגש לך בכלי=בדולח שקוף ויקרימציאות, ואתה מרגיש מיד: זוהי שירת-המלכות. ככה היו שרים, ככה היו צרי כים לשיר מלכי-קדם, בני-האלים ומפוחי=האגדות.

וכלי משים עולה בדמיונה חמונה זו: תועה לו המלך יחידי ונוגה בין ערונות.
הפרחים בנן שסביב ארמונו הלבן. תועה לו המלך יחידי לאורו האדמדם של היום
הגוסס, וידיו הצחורות פורשות בנחת על מיתרי־הכנור. מהבהבות מבין צללי הליל הבא
עיניו הגדולות והנוגות; מרמט זהב״השקיעה על תלתלי״הראש וחריצי הזקן השחור;
נוצץ מתוך להמ״הגסיסה נזר־הזהב בין תלתלי״שחור; מרשרשת, כצמרות האילנות
בסתיו, אדרת-הארנסן. בגף-הקסמים המוכל חציו בזהב״השקיעה וחציו בצללי הערב

הכספי, שר לו המלך הכודד את שיר-המלכות,—והמון שמשות ולבנות אדומות וצחורות מאירות לכוכב זה ופשנות את צבעיו מרגע לרגע. רגע גדמה לך, כי את כל העולם הזה. החונג את חגו הנסתרי ראית, ראית בתקופה מן התקופות: כין הפרחים האלה התהלכת, עם היצורים הללו נתקשרת, לכוכבים האלה דובכת את חלומות-נעוריך. אולם דורות אין-מספר חלפו עברו מאז נפרדת מעל הכוכב הפלאי הזה.

כי שירתו של מאַנור אינה שירה כפי שמבין אותה בן-המערב המודרני. שירה זו אינה בת התרבות הספקנית, שהפכה את האדם להפשטהי ואת המיתוס החילהשאלה פיושיתי את ההרגשה הדתית—למליצה שירית ואת האמונה באיש" הנערץ—לאמצעי אמנותי. שירתו של מאַנור מרם תפרד מן המקוד הקדמון של האמנות: מן ההרגשה הדתית המלאה ומן הפולחן הדתי. שירם זו אינה חיה בעולם של סמלים והשאלות, תארים ומליצות: היא רצינית, והרצינית העמוקה של המפעל הדתי חוספת עליה. היא ניזונה ממקור המיתוס החי; היא יונקת מעולם הקדושה. כל שיר הוא יותר מהשאלה, יותר מסמל: זוהי ההתאמצות של הרצון המאמין, השואף לחדור לפנים הנשמה והמציאות ולחולל שם את הפלא הנכסף. שירה זו נושאת בתוכה את הברעין המסתורי של השירה הקדמוניה, שנולדה בצל ההיכל. לרגלי המזכח: את הפעול ההיא משתוקקת לחולל מהפכה במציאות; היא רואה את עצמה ככח עליון, שהוא הבונה והוא הסותר. היא משתמשת בממלים. אולם ממליה הם ממלים דתים: זהו המולחן, ככל שירה היא משתמשת בממלים. אולם ממליה הם ממלים דתים: זהו המולחן. ככל שירה היא משתמשת בממלים. אולם ממליה הם ממלים דתים: זהו המולחן. הנושא בחובו את סוד ההויה, המצפין במעמקיו את גורל האדם והעולם.

רבינדראנאט טאנור אינו שר: הוא עושה במלאכת-הקודש. הוא אינו חורז
חרוזים ומסמל סמלים: הוא מצרף את פנינת-עצמותו לשרשרתיהזהב של היקום.
ככהן זה. השואף לשנות על ידי הסמליות הדתית את פני המציאות, מאמין גם
המשורר הבנגאלי לחולל על ידי הסמליות השירית מהפכה עמוקה בחיי הנשמה והיקום.
במובן זה נראה טאנור בעיני בן-המערב כבן-המזרח, שתרבותו יודעת רק מקור
אחר ונאמן: את אלהים. מה שאינו למשורר המערבי אלא סמל להשאלה פיומית
בלבד, געשה למשורר הבנגאלי ממשות של חיים, תוכן מסתורי תוסס.

שירת הערב הבא.

מתוך בדידות עלה המלך הנוגה למלוך על כסאו. שרבים-הזהב, אדרתהארגמן, כס-המלוכה ונמל-הנזר גם יחד לא נשעו בלבו אמן בתעודתו הגעלה. רק
גסיסת-היום בין ערוגות-הפרחים לקול צללי העוגב הנוגה הציתו פתאום בלבו את
זיק-המלכות. הבדידות קראה אותו למלוך, היחידות יצקה על ראשו את שמן-המשחה.
הוא לא נס מפני הבריות, לא עזב את המית-השוקים, לא התחיל עוין תכל ומלואה.
לא: עם ערוב היום נהיה המלך אח קרוב לכל "שיח 'ולכל כוכב. לכל פרח ולכל
קרן אור שבגן. עם גסיסת-היום הרגיש המלך, כי עצובה היא נשמת-העולם, עצובה
היא מאד; כי עלובים הם כל היצורים בעולם, עצובים הם מאד. גורל אחר מצפה לכולם.
ועצב אחר מקשר את המלך ואת הנתינים. בשעת בין-הערבים הרגיש המלכות: אהבה.
אחת הולמת את הנסיך, שקבל מאת אל-החיים את זהב-העמרה ואת אושר-המלכות: אהבה.
בשעת בין-השמשות עולה המלך למלוך על כם-האהבה.

נשמתו הגדולה פורשת את כנפיה כאחות רחמניה על פני היקום כולו: על נוגה-השקיעה על צללי-הערב, על רשרוש-העלים ועל ברק-הזהב. הכל כה ברובו כה

מזכן, כה אהוב לנפשו הבודדת של הנסיך. הנשמה הבודדת של חאדם מופנת לתוכה את העצב הגדול של נשמת-העולם:

## ·II

החיים אינם לא שוק ולא שדה-מלחמה, לא היכל סגור ובודד ולא הר-געש סוער: החיים הם גן-פרחים, רק גן-פרחים. וכל פרחי-הגן הם כל כך קרובים ויקרים לנפשו של המשורר. אין הבדל בין פרח לפרח: מי שנמע גן-קסמים זה לא הבדיל בין פרחיו.

אולם מתבודד ומתיחד הוא המשורר בגן=האלהים. כי יש מלכה צחורה ונסתרה לגן זה. על מלכה זו חולם הנסיך המתחפש ומכנה את עצמו בשם "עבד". כי מה חפצו ומה תשוקתו של בן=מלכים נונה וחור זה ?—הלא רק לשרת את המלכה בגן=הקסם שלה, להגין יומם ולילה על מנוחתה המחוקה ולהשקות מפרק לפרק את ניצניה הרכים. הלא לזה מפלל המשורר בשיר של "העבד והמלכה", שהוא נראה לי כעין ממל בהיר ומלא של נשמת-המשורר:

# הַּמַּלְכָּה:

מַהײַשׁ לְדְּ לְיִחֵל עַהָּה אָם בְּבֶּה אַחַרְהָּ יּ הָעֶבֶר: מוניניני ליני בירי

שִׁימִינִי לְגַּנָּן בְּנַן-פִּרָחָיֵה. הַפֵּלְכָּה :

יַנֶּבֶּר זְיָּיר דַיָּיה יְאשֶׁר אַהָּה מְבַּקּשׁיּ בָּה זַיְּרֶר זַיָּיר דִיָּה יְאשֶׁר אַהָּה מְבַּקּשׁיּ

אַלּינָא הָצַוּינִי לְצָאָת לְמִלְחָמֵּוֹת חֲדָיה. אָל דַּנָא הָצַוּינִי לְצָאָת לְמִלְחָמֵּוֹת חֲדָשׁוֹת. רַק שִׁימִינִי לְנַנָּן בְּנַן-פְּּרָתִּוֹה. אָל דָּנָא הָצַוּינִי לְצָאָת לְמִלְחָמִוֹת חֲדָשׁוֹת. רַק שִׁימִינִי לְנַנָּן בְּנַן-פְּרָתִּוֹה.

הַפַּלְכָּה:

מַה הָשְׁאַל בִּשְּׂכָרֶךְ זּ

העבר

בּלֹאָהִלּוִע-פֿוּ זִי מֹּרָפִּ, נַיִּאְשׁלָפִׁנִ נַיִּאֹרָפִּנִי יִאָּט אֵמִׁנִּ, נַאַבָּפּ, אַאָּבּר נַבְּפַל אֲצְינֵלוּ אַמֹּבִיר אָגִּבְּתִוֹינֵוֹן הַּנְּאַבְּפָּנִיי יִאָּט הְּמִינִּי, וֹאָלֹהְשׁט אָע כּפּוִעּ-בַּלְבֵּינִ מִאְּבּׁתּ בּּי שַׁנְּינִיּ וְאַנְוֹלְם בְּּלְבַוֹּנִ עַּלְפַּנִיעִי בְּאַבְנִיּיִ מִלְּיִּבְיִּ עַּלְּבִּיִּתְ מַנִּי גִיצִּי בּעְּוְשׁי וְּאַנִּיְשִׁי מַּלְּ

תפלה לו למשורר "למלכה"—למלכת-החיים: שלא תמיל עליו את כל המלאכות המפלות, שהאדם-העבד ממפל בהן במשך חיי-הבלו שלא תשלח אותו לקרב ולמלחמה. שלא תצוה עליו ללכת לגור בארצות רחוקות ולשאוף למכמנים ממונים ואי-ידועים.

<sup>1)</sup> כל הצימאמים שבמאמר זה לוקחו מתרגומיו הקלאמיים של ד. פריש מאן, שנדפסו ב.פנסתי של ביא ליק ובקובצי ה.תקופה", אי. היווי.

הלא רבים הם, הוי, כפה רבים הם השואפים לקרבות. לפלחמות ולפכפנים של הארצות הרחוקות. אולם האחרון שבין עבדי-המלכה, זה שמאחר עד הרגע האחרון ונשאר עוד ככלות האספה, רק חלום אחד לו, רק תקוה יחידה:

בּי פַּמַרְהַּ אָת יֶתֶר הָעָם לָבִן זאת עה לי :-

בָּאתִי לִשְׁאוֹל אֶת חַנְשְׁאָר עוֹר לְמַען הָאִחָרוֹן בַּ<u>עְבְר</u>ִיְךְ וּנְחַתִּיו לוֹ..

ותפלת-המשור נתמלאה. רק מלאכה אחת השאירה .המלכה" לעכדה הנאמן:
הערצת היקום; רק אושר אחד הושימה לו ה״מלכה" בשרבים-הזהב אשר בידה: את
האהבה המהורה והנצחית. במדרנות ההערצה והאהבה עולה המשורר ומתרומם לממלכתהנצח:

אין דַּבֶּר בִּי שָּׁערי דָפַּהְ נְּבָּוֹ

צָעִיר אָני וָזָקּן אָני בְּכָל אַת-בּּצְעִיר בָּל יוֹשְׁבֵי הַבְּפָר הַזֶּה וְכַזְּקֵן בְּהִם.

אַפּל. אַפּל. אַפּל. אַפּל.

> שְׁנוֹתֵי כִּשְׁנוֹת כַּל אִישׁ וָאִישׁ -וֹמַתּ-לָכֶם אָם שְּעַרֵי תַּפַּהְ לָבָן: יִּוֹלְכָבֶלֶם חַפָּץ בִּי, וָאִין יִּי.עַת דְּחַקּר אָח אֲשֶׁר מֵעֵבֶר רַחַיִּים..

ואהכתו השהורה ליקום היא העולם ומלואו. אין לה גבול. אין לה חוק ואין לה משרה. היא השמש המאירה והארץ המוארה, היא השל המחיה והפרחים המשוללים. היא נושאת בחבה את תמצית-ההויה ואין לה צורך בזולתה כמו שאן לה צורך בתשלומים. זוהי ההערצה הצרופה של הקדוש, שאהכתו לעולם מתמזגת באהבתי לאלהים. זוהי האהבה העליונה—האהבה לאלהים—הניזונה ממקורה הנצחי, המשתוממת כל בקר וכל לילה לפלא הנצחי שלה:

הוֹי אָפִי! בֶּן הַפֶּּלֶךְ הַצְּעִיר הָנָה זֶה עֲבַר עַל בָּחַחּבֵּיתִנוּ וְשֶׁבֶשׁיַהבּ,ֹקר הַאִּירָה מֵרָבִבּוֹ.

אָת ְצִעיפִי קרַעִתִּי מִעַל פָּנִי אָת שַׁרְשֶׁרֶת יַסִפּיַרִי הְהַּלְּקהִי <u>מַ</u>על צֹּנְארִי וָאשְׁלֵּךְ אוֹחָה עַל דַּרָכּוֹ .

לַפָּה תַבִּימִי בִּי אִפִּיּ וְתַשְׁהָאִי אַלִּי זּ

ַּנְרְטָהָר הָיְּטָה בָּי אָת שַּׁרְשַּׁרְתִּי אִם בָּּחֶם אָרֹם עַל הָאָרֶץ, יְרַעְתִּי, כִּי חַחַת בַּרְּגְּי נְרְמָסָה וְלֹאַנְיַתַה מָפֶּנָּה בִּלְתִּי אִם בָּחֶם אָרֹם עַל פְּגֵי הָאַדְּמָה. –וְאִין אִישׁ יוֵרְעַ בַּחָה הָיִלְהָר מַהְּנָּה בִּלְתִּי אִם בָּחֶם אָרֹם עַל פְּגֵי הָאַדְמָה. –וְאִין אִישׁ יוֵרְעַ

אַרְ הַנָּה עָבַר בֶּן־הַפֶּּיֶרֶהְ הַצְּעִיר עַל פָּתַח־בִּיתֵנוּ, וַאַנִי הִשְּׁכַּרְהִי אָת עֶדְיי אָשֶׁר עַל לִבָּי עַל דִּרְבּוֹ.

ואהבה עליונה זו אינה זקוקה לכווני־חן ולהתיפות. זוהי המדרנה העליונה של האמת, שאין לה צורך במסכות ובמכלולים ובמחיצות; היא יכולה להופיע לעולם כמו שהיא:

בּאִי כַּאָשֶׁר הָבוֹאִי. אַל נָא תַשְּׁחָיתִי עַתָּךְ תָנָּם לְבַעַן הָתְיַפּוֹתָךְ. אָם פְּרְוָעוֹת צַמּוֹחּ

שְּׁלֶּבָרָה, וְאָם מָקְבַעַתּ-רֹאשׁך אָיָגְנָּה ְעַשׁנִיה, אָם ַקְשָׁרִי ְאַפְּדָּחָךְ לֹא ֻצְפְּרוּ הַוּמִבּי אַלּינָא חַשִּׁימִי לֵב.

בּאָי כַּאָשֶׁר הְּבוֹאָי, אַל-נָא חַשְּׁחִיחִי עָהָּךְ חַנְּם לְמַען הַהְיַפּוֹתָךְ..

המשורר אינו רוצה במלאכות המפלות של שכיר-יום. הוא בוחל בכבשונה הא רצי של התרבות המערבית. כל כבוש דורש לרמום את הפרחים הענוגים בגן-המלכה. והמשורר הן הפקד להיות שומר ונוצר את פרחי-הגן! כל מלחמה לשם כבוש מחללת את שם ה"מלכה" ואת אהבתה המהורה לפרחיה הנצחיים. והמשורר הן בחר לו לשבת לרגלי ה"מלכה" ולנשק את אבק-שמלותיה! הוא רוצה באשרו של כל פרח ופרח. הוא יודע: עם אברן כל פרח קמן, כל עלה רך, כל ציץ צעיר, הולך כל פרח ופרח. הוא יודע: עם אברן כל פרח מורידה את ראשה מתוך עצב עמוק ומורידה שתי מפות זכות על אברן-התפארת.

הוא אינו רוצה להיות האדון, השלים. הוא אינו בא לצוות, לפקד, לשעבד. הוא משתוקק להיות כאח הבכור, המסתתר בין צאלי=הענפים. הממציא את מלת-הקסם, שמקשרת לפתע פתאום את כל היצורים למשפחה קרובה ויקרה אחת. הוא מאמין, כי ישנה מלת-קסמים זו—מלת המימפתיה הכללית. הוא יודע, כי מלה זו שמורה וגנוזה לאדם, שעליו לבוא ולנאול על ידי התרבות הרוחנית שלו את כל היצורים ואת כל העולם ממאסר- הבדידות. הוא מאמין, שיש "נכול נסתר" בעולם, ועל גכול מסתורי זה נפנשים ומתלכדים ולא באלו כל היצורים העלובים והבודרים בנן=המלכה: האדם מדבר לחיה האדם מזרונ בצמח:

לָשׁוֹן אֵין כָה לָדַבּּר. בּפוֹת בַּפְשְׁתִּי אֶת הַנָּבוּל הַנְּסְהָר. אֲשֶׁר שָׁם יָשׁוּב הָאֶדֶם וֶיְחַוַדֵּע אֶל הַחַיָּה. אֲשֶׁר

אָיָה גַּן־תָּעֶרֶן הַפְּרָסוֹנִי מָפֶּרֶב יְסוֹת-חָבֵל הָּרְחוֹפִים, אֲשֶׁר שֶׁם עֶבְרָה הַמְסִלְּה הַיִּשֶּׁרָה לְלֶכֶה בָּה לֵב אִישׁ אֵל לֵבבתעהוּ ? . . .

וָרַקּ לַפְּעִמִים הְּוָהָנָה זִכְרוֹן;קרומִים סָתוּם מִחְעוֹרֵר פִּהְאֹם, וְהָיֶה כִנְגִינָה בְאֵין מֶלֵּים וָהַעָּרָם מָבִּים אֶל מִינֶיהָ מָלֶים וְהַחַיֶּה מִבִּימָה אֶל פָּנִי הָאָרִם בָּאָמוּנָה עֵנְנָּה וְהָאָרָם מַבִּים אֶל מִינֶיהָ בָּאַהַבַּת-חָּרְוָה.

ּוָהָיוֹ בִשְׁנְיָ בִעִים לְבוּשִׁי־מַסְנֶה. אֲשֶׁר יַבִּירוּ אִישׁ אֶת אָחִיו מְהַחַח לְאַבֶּר...

רבים מפללים לשעה פלאית זו. שבה מתפרצת נשמת האדם מן ההסגר ומתלכדת בנשמת הזולת, למשורר הבנגאלי אין די בכך. המשורר הבנגאלי כבר עבר את גבול האהבה המצומצמת הזו. אהבתו היא אחרת, אחרת. אהבתו לא תהיה מלאה לעולם אם לא תכנים לתוך חוגיהזוהר שלה את כל היצורים העלובים, שניתן להם לתגות את נעגועי־הבדידות רק בשתיקה או במבשי עינים אלמות. הוא רוצה להרום על ידי מלת-הקסם את מעגל-הקסמים, שהוגבל לכל בריה ולכל יצור, הוא שואף לחולל על-ידי הסמל השירי את הפלא הגדול: לשתף באשרו של האדם את כל היצורים. אין תרבות. אין נצחון-הרוח, אין אושר לאדם, אם התרבות שלו אינה מוצאת את המסלה הישרה. המוליכה ללב כל היצורים:

שָׁנִיְהָי אַת סִפָּרי ְוֹאֶפְחַח אָת הַחַכוֹן וָאַבָּש הַחוּצְיָה.

אָז רָאִיתִי וְהַנָּהְ שׁוֹר־פָּר עצום מָאֹר עוֹמֶר על שְׁפַּח הַנַּחַל, עוֹרוֹ מְּכְּטֶּה בַבּצְה

לְרָחוֹץ. יְצֵייֶה שוֹבוֹת וְוַהְפוֹש וְצַּצֵּר נְצָב בַפֵּוֹם עַר נְבְּרְפְּיוֹ יְלְנָרָא כוֹ לְבוֹא בּם הוֹא

שֶׁחַקְהָי מֵרב מוֹב וָאָחוּשׁ כָּמוֹ מַנֵע־יָר מְחוֹק בְּחוֹהְ לֹבְי...

כן: "אחוש כמו מנע"יד מתוק בתוך לבי". רגע אחר, רגע קדוש ומפלאה: ברגע קל זה מלא האדם את היעוד הגדול של חייו. הוא נצח את הבדידות; הוא נמן משוי לנשמתו המעונה של העולם...

כי מתוך כל זמירותיו של מאנור עולה ומבצבצת אידיאה אחת: האדם לא בא
רק לדבר בעדו; הוא — הנפיא והשליח של ההויה כולה. הקוסמוס כולו בחר בו ומסר
לידיו את מפתחות=הזהב של האושר העולמי. חייב האדם לפתוח את השערים הנעלמים
של האהבה והאושר. כל היצורים העלובים והאלמים מסרו את גורלם בידי האדם. כל
חפרחים בגן מרכינים את ראשם בפני האדם, ומצפים לבשורת=הנאולה. שתתמרץ מפיו.
כל היצורים עומדים ומצפים לאדם. שיניש את תלונתם לפני האלהים, שימצא במוי
לצעמעי נשמחם האלמת, שיכנים גם אותם לתוך העולם הרוחני הנאצל. שנוצר עלידי הרוח האנושי. התרבות האנושית לא נוצרה רק בשביל האושר של האדם: התרבות
האמתית צריכה להיות לא רק תרבות אנושית; היא צריכה להיות עולמית. קום מית.
תרבות זו יש לה רק יסוד אחד: האחוה של כל היצורים והאחדות של כל ההויה.
התרבות של האדם יש לה רק ממרה אחת: לעלות ממרונה למדונה, להפיל מחצבה
התרבות מדוצה לנצח את הבדידות ואת הפירוד שבעולם.

המשורר הבנגאלי רוצה לשמור על "יסוד-המלכות" שבנשמת האדם, שבתרבות האדם. את "יסוד-המלכות" יציל רק אותו אדם. שהוא נצב בלב-העולם כאה גדול בין האדם קמנים. כפרה אחד בין פרחי-הגן. אין מנצחים ואין מנוצחים. אין שלימים ואין מתינים בעולם: רק שפה אחת לקוסמום, שבה הוא מדבר ללבו של האדם: שפתר האדם: רק המימפתיה הקוסמית:

וָשֶׂה ֹרַכַּהֹּישֵּׁעֶר עָסְרָה ְּכִּרוֹבָה לָהֶם וַהְּלַחֵּךּ אֶת הָתֵשֶׂב אֲשֶׁר עַל חוֹף-הַנְּבֶּר. וְמָעמּ־מְצִּמּ בְּאָה הַשָּׁה עַר הַפָּקוֹם אֲשֶּׁר הַנַּעֵר יוֹשֵׁב שֶׁם וַהְּנָעָה פָּחְאֹם בְּסּוֹל נָרוֹר–וַיִּחָחַלְּחֵל הַנֶּלֶר וַיִּצְעָק.

ַנְאָחוֹתוּ עָוְבָה אֶת הַפִּיר הַפְּּמְרָבְקה וַתְּרָץ וַהְּבוֹא..

ָּגְאֶת אָחִינְרְ הַהָּלָשׁר בְּנָרָה הְּאֶחֶה נַאֶּת בַּשָּה אַת הַחַיָּה עַם הַאָּדֶם יָחַר... נְאֶת אָחִינְרְ הַהִּיִּטָה בְּנָרָה הְּאֶחֶה נָאֶת בַּשָּׁה אַת הַחַיָּה עַם הַאָּדֶם יָחַר...

המשורר הבנגאלי אינו שולל מן האדם את זכות-הפעולה, את חזבת המעולה.

הוא אינו רוצה לראות את האדם כנזיר החיים והמפעל. כל עצמותו השירית, – הזכה.

הגדבנית. הנומה חסד ואהבה לכל הויה, – מתקוממת בפני הרעיון העולב של הנזירות.

הגזיר גראה בעיניו כאדם תלוש מאהבת-העולם. כתועה-דרך, ששכח והזניה את הנתיב

לאלהים חיים:

בָּחֲצוֹת הַלִּיָרָה צָעק ההוֹלָך לִהְיוֹת נָוָיר וַיּאּמֵר:

ּהָנֵה בָא מוֹעֵר לִי לַעֲוֹב אָת בְּיתִי וְנְכֶלֶכֶת לְבַּקִש אָת אָלְהִים. אוֹי לִיּי מִי זָה נְסַךְּ עָלִי רִנַּחִיּעְוָעִים <u>וִיעַ</u>צְרָנִי פֹּה עַר הַיוֹם הַנָּה יֹּזּ

ָוָאָלֶהִים עָנָה בְקוֹל דְמְמָה : "אָנֹבִי"–

אַה אָוְגִי הָאָישׁ כְּבָּדוּ מְשְׁמוֹעֵ..

ָּנָאֶלּהִים,פַּקר וַיאַמֵר: עַרב לְּךּ, פָּחִי, אַלּ הַּעֲזוֹב אֶה בִּיחָדְ״ – וְהוֹא לֹּא שֶׁמַע גַם הַפַּעם.

ָּיָאֶלהִים נָגָאָנָח וַיִּחְעַבָּר: עַּלְפָה זָה וֵלְךַעַבְרי כְּבַקְשׁ אוֹתִי-וְאוֹתִי וַעֲזוֹב זּי..

התרבות האנושית היא ה.גבול הנסתר". שעליו מתלכדים מחדש כל הרחוקים והנפרדים; התרבות של האדם היא המסילה העתיקה והסודית ללב=הבריאה. אין זמן ואין מקום. אין גדרים ואין גבולות: ממקור הויה משותפת. אחת. נובעת הסימפתיה הגדולה של כל היצורים.

נָבְצֶרֶה מָפֶנִּי רָשְׁלוֹחַ אֵלֶיךְ אַף פָּרַח אֶחֶר מִמוּב הָאָבִיב אָשֶׁר לִי עַחֶּה. וְאַף ַקוּ-זַהָב אָחָר רֹא אַהַנִּיר אַלֵּיךְ מִן הָעָבִים אֲשֶׁר כִי פה.

פַּתַח לָךָ אָת דַלְחוֹתָיךְ וְהַבָּמ עַל סְבִיבֶּךָ.

מן הַגַּן הַפּוֹרֵחַ אֲשֶׁר לְּךְּ אָָטָוֹף אַלֶּיֶךְ זְּבְרוֹנוֹח רֵיחַ פְּרָחִים אֲשֶׁר, ַקְמְלוֹ לִפְּגֵי מְאַת שַׁנַה.

וְעם הַחֶּרְוָה אֲשֶׁר לְלָבְּּךְ לֹא יָבָּצִר מָעִמְּךְ לְחוּשׁ בַּם אֶח הַחֶּדְנָה, אֲשֶׁר אָח שִּיְרְהּ שֶּׁרָה בָּבֹקר-אָבִיב אָחָד וָאָח צִּלִיל־קוֹרָה שִׁלְחָה אָל מִחוּץ לִמְאַת שֶּנְה..

ותרבות קוסמית זו תפנה לא על יסוד "כבוש הטבע והעולם", אלא על יסוד הסימפתיה וההבנה העמוקה. סוף הכבוש עבדות. השואף לשלוט בחומר סופו שנעשה עבד נכנע לחומר עכור ושפל. זוהו גורלה של התרבות המערבית החדשה. לא כן תרבוח האהבה של מאגור. אהבתו ל-הכלל" הנדול היא אהבה חיה: הוא מתמוג בו התמונות הבשר והרוח. הקוסמוס אינו בשבילו עצם מופשט: זהו עולם תוסם וחי, שהוא מורכב מתאים אין מספר ומפרטים פעומים וחביבים. כל תא ידוע למשורר ואהוב עליו; כל פרט בא בחשבון בשעת "סך הכל" הגדול. כל דבר קטן חשוב ויקר לא פחות מן הקוסמוס כולו. ההרמוניה והסימפתיה של הקיום מתגלות באגל בל לא פתות מבבריאה כולה. הפרח הצנוע הוא הכרחי לא פחות ממסלול הכוכבים.

ומשורר זה. השולח את אנית-אהבתו על פני גלי-הבריאה. המקבל רק סימפתיה זו, שמאחדת את כל יסודות-העולם, משורר זה נשאר, ביחד עם זה. גם בן נאמן לנקודה שחורה זו, ששמה "אדמה". הוא חש את יגון־האדמה; הוא מבין את העצב המתוק של בת־צחוקה; הוא מרניש את צער-פעולותיה ואת אנקת-יצירתה. הוא אוהב בה את הזיעה של הראגה והעבודה; הוא כורע ברך בפני העמל, שהיא עמלה כדי למלא מרף את פי כל עולליה:

מָתוֹק לָעִינֵי שְׁחוֹק-פִיךְ רוִה־הַיְנוֹן.

יָבָרָה לְנַפְּשׁי אַהַבָּחָךְ, אַשָּׁר לֹא הַרְעִי לְמַלָּא אַחַרֶיהָ.

מְשַׁהַּהְ הֵינַקְהָנוּ חַיִּים וְלֹא אַלּ-מָוֶת-וְלְבוֹ כְּלְ הַיְמִים אֵינַיְהְ פְּקוּחוֹת עֲלְיִנוּ

עַר פָּגֵי יִצוּבִיהְ כְּלִילֵי בּיִפִּי רוֹבֵץ עַנוְיּדְּמֶעוֹח...

ַרָּנִי וֹאָצִבְּדָּהְ מֵבִּי אָצִּשֶּׁה אָת אַבְּרָּנִי אָנִי. אָשְׁפָּׁךְ נָא אָת שִׁיִרי אָכ תּוֹךְ לְבָּךְ הַפַּחְדֵישׁ. אֶמְבָּרְ נָא אֶת אַנְבְּּטִי עִם אַנְּבְּׁתַּהְ.

רָאִינִי. אָנ פְּנִינִ נְאָנִיִּים נַאֲנִי אוֹנֵר אָנוֹר אָנוֹ בַפְּוֹדָר. הוֹי אָפִּי-אַנְיְּאָר

כיצד יעזוב את האדמה? ביצד ישכח את מתק־יגונה, את זיעת-עמלה, את יפי-יצוריה? כיצב יברח מפניה? כיצד יהיה לגזיר?

והוא רוצה לראות באדם את בנה הנאמן של האדמה, השופך לתוך לבה את שירו והמוזג לתוך כוס-אהבתה את אהבתו המחרישה. הוא רוצה לראות את האדם העמל, המקדש בעבודתו הקשה את האם-האדמה. הוא אוהב את האדם בחיק האדמה השחורה, בחיי העבודה החרישית, בחיי המשפחה הצנועה, בשעות התפלה הגוגה והאהבה הצרופה. הוא שואב את פניני-סמליו מסקור החויח החרישית. הצנועה, הפשומה: מחייו הפנימיים והאינטימיים של האדם. סמליו הם: הילד, האח, האחות, המשפחה, העובד, המתפלל, העובר, החתן, חכלה, הגנן, הפרחים, חוף-הנחל, הסירה המוכה, מנורת-הלילה, הדייג, העני, הפלג, הכפר. לא לתגם כתב משורר זה מפר שלם מחיי הילד ו המשפח הבנגאלי במתנה לתרבות העולמית!

כשאתה נכנס לעולם השירה והסמלים של מאגור נראה לך, שהכניסו אותן לתון הויה מהורה של אדם עובד ויוצר. שכל חייו הם שירת-אהכה בלתי-פוסקת, שנשפכת לתוך חיקה המחריש של האדמה. אתה רואה לפניך: פנים שקמים ומרוכזים; עינים רכות וספוגות אור עמוק; בת-צחוק מאירה ונוגה במקצת; שיר חרישי ספוג רחמים ותונה; שמים צוללים באדמומית-השקיעה; מגל-ירה העולה בקצה האופק; מסמומ ילדים על יד מפתן הבית; שדות נושאים דגן ופרחים; גנה מסותרת בתביון-צללים; דבורים הומות מביב הכוורת; דרך לבנה הרומזת למרחקים; דייג צעיר השולח את מכמרתו לתוך מימי-הנחל; צעירה רכת-עינים החולמת על שפת-הבריכה. אתה שומע את ריתמום חיי העבודה והמנוחה, האהכה והתפלה. הזורמים אמ-אמ. אתה מבחין אור לבן ורך, הזרוע על פני כל- אתה מרגיש, שבאן יש משקל לכל מפעל, קצב לכל שעה, תוכן לכל רגע. כובד רוחני לכל שאיפה.

לפניך שירת האדם התרבותי, שי רת התרבות העליונה. אולם זותי התרבות הרוחנית. האוהבת, הגדבנית, היוצרת. זוהי תרבות העבודה והאהבה של ההויה כולה. האדם עומד כלב הבריאה ושולח את חלומותיו, געגועיו, אהבתי והשתחפותו על פני אפקי-העולם. הוא משתף בעכודתו את המבע כולו. הוא מכנים לתוך חוג-פעולתו את הכל: את החיה, הצמח, הפרח, הרומם. הוא —המרכז המאיר והמחמם של המשפחה הגדולה —משפחת-העולם. הוא אינו משתמש ביתרון-רוח לשם כבוש. שלמון ושעבוד. הוא — המלך, ונפשו גדבנית ורחבה כנשמת-המלך. הוא מביא את רוחו מתנה לכל היצורים. הוא עושה את נפשו הגדולה כלי-מבמא לנפשם האלמת של כל היצורים. והוא מקשר את צערו בצער כל הבריות. הוא יורד ביחד עמהם לעמק הבדידות. נואל אותם מן הפירוד ומעלה אותם לעולם הרוחני הנאצל והשלם.

שירת רבינדראנאט מאגור היא שירת האדם העמל והיוצר, הנואל על ידי תרבותו. שעולה וצומחת מחיק-האדמה. את נשמת-העולם.

### III.

נשמתו של מאגור היא נשמה קוסצית. היא צומחת ישר מן ההויה הנצחית,

האיןיסוטית. כחייי-הארץ היא ממשכת את חיי-הנצח. האדם אינו אלא הנלגול הזמני של הכח הקדוש והנערץ, העובר דרך ישדרת-הנצח. מאנור ממלא את חיק-הנצח כהלמות הלב חחי, מתרועת-גיל של נשמה, שהיא עדה תמיד לקראת האדבה הגדולה של הקיום. הוא מתאמץ לנלות כמפה אחת את זוהר כל השמשות והלבנותי שהאידו בתקופה מן החקופות את מחשכי-התהומות. חייו המצומצמים והמוגבלים הם המסתורין המרוכזים של כל חחויה מדור לדור. כשאחה קורא את הימנוני-התהלה של המשורר הבננאלי אתה רואה ראיה גופנית ממש: יש מקור חבוי אחד בחיק הנצה הדומם. לחוך מקור את הוא יהרף כל הצלילים. הגונים והז כרו נות של כל השמשותי הכוכבים והחיות, שחלפו בזמן מן הזמנים דרך חלל-העולם. וממקום זה של זכרונות עמומים שואב המשורר את חיי-נשמתו. את זמירותיו. בשירה אחת הוא מחדש את מנגינת כל הכוכבים והיצורים; בהרגשה אחת הוא מחיי כל התקופות והבריות. כדברי המשורר:

פָּפח דָּהְ אָת דַּרָתוֹתֻיְהְ וְהַבֵּט עַל סְבִיבָּהְ.

מִּאַת שַּׁנָת... מִן הַצּּוֹ בּפּוֹרַח אֲשָּׁר ֖ נְדְּ בְּשָׁיםוֹף אַנֶּיִדְ זְבְרוֹנוֹת נֵיִה בְּּבְרָחִים, אֲשֶׁר בְּקִּנְּי

הערצת היחיד, של גאון היחיד אצילית ונהדרת זו אינה תוצאה של חייביחיד, של גאון היחיד: זהו דם של גזע, דם של תרבות עם עתיק. זהו הריתמום המקמים של התרבות העתיקה והידענית, שהחבודדה בתוך יערות-עד עבותים ושאבה את כל כתותיה החיוניים מן המקור הנצחי של היקום. העולם בולו משתמח לפניה כגן-עדן קדמון. האדם לא מעם מעץ-המפקות. אינו יודע את החמא של ההתבדלות והסתירה. אינו יודע את המלחמה באלהים, שסופה מלחמה בעולם. אלהים לא לקח ממנו את רוח-קרשו: אלהים שופך עליו את זוהר-חסדו יום-יום. שעה-שעה. בראשית היתה האחדות של הבריאה. חיי האדם ותרבותו מגלמים את האחדות הקדושה.

סה גדול ההפרש כין העולם כפי שהוא מתרשם בשירת-אירופה החדשה ובין שידתי-הקוספוס של המשודד הבנגאלי. כאן מסתמנת התהום הרובצת בין שני סגנוני חיים. כין שתי תרבויותי בין שתי חברות. העולם בשירת-המערב כאילו נזדקן. אתה מרגיש את תשישת-הכח של הזקנה; אתה שומע את אנקת הגלגלים החורקים מתוך עיפות ושממון. רגע נראה לך, שאתה רואה את הפיהוק הנורא של הבריאה. העולם כורע תחת סבל-מציאותו. שממון, שממון! העולם כה זקן; האדם כה קמן; האלהים כה ידוע; המבע כה תמים; הבריאה כה באנאלית!

ולעומת זו-הלידיקה של המשורר הבנגאלי: הבריאה היתה סגורה ומסוגרת כמשמון יקר. כדי שלא תשלוש בה עין עולבת. המשורר היה הרא שון, שהרים את המסך מעל פני התעלומה הגדולה זהמסותרת, והגה-הוי פלא! – הבריא ה הופיע ה הפעם בה אשונה לעיני האדם: היא כולה-חירוש, הפתעה, יצירת-בראשית! אגלי-של רכים עוד מבריקים על פרחי-היצירה; דמעות-גיל של אלהים עודן רועדות על העצים. השיחים והגשמות; אצבעותיה הצחורות של ה"מלכה" עודן מרשמות כפרחי-לוש בין עלי הציצים בגן-הקסמים. גן פלאי עומר מטולל מל-לילה ומרטם באלף אלפי ניצניה, עליז וציציו לקראת הזוהר הרך, של השחר הצעיר: זהו העולם בשירתו של ראבינדראנאם מאגור. שירת הבוקד המטולל, הצונן, הבהיד והרך. זהו הריתמום של השתרה?

מה רגיל הוא המשורר אצל חיי חמבע האינשימיים! מה ער לכל צליל וגון.
מה הרד לכל צל ומחזה, שלא ילכו לאבוד בלי שישתרשו כגרעין פורה בקרקע-המציאות.
מה אוהב המשורר לבחור את הרגעים ה ל יריים ביותר בחיי-היקום, הרגעים הנושרים לתהום-הנצח לבלי שוב עוד ומשאירים אחריהם את העצב המחוק של היופי החלף: רגעי הבוקר והלילה! הנשמה פתוחה לרוחה וסופגת את כל המפות הזכות. חנוזלות ממעין בלתי-פוסק וחי זה. את סמליו. ציוריו ותמונותיו היותר חביבים ואינמרימיים שואב המשורר ממקור חיי-היקום. הסמליות השירית של מאגור מספרת לנו על השכבה התחתונה. העמוקה, של חיי-המבע, השכבה שהיא כולה אידי לית. על-פי סמליות זו עצמה אתה יכול לדון על האחדות המלאה, שהיא שוררת בבריאה. אוצר מפליא זו של ממלים פיומיים, השאובים מחיי המבע, משיח לך אגדה חיה על תרבות עתיקה, שיונקת את כל כחה החיוני ממקור הקוסמום החי.

ומתוך הערצת-חיים זו בא המשורר להצדיק את המציאות בכללה. מסלת־החדוה העתיקה, שמוליכה מן העולם דרך האדם אל האלהים! הוא יודע למסור מאין כמוהו את הרגשת ההרמוניה המבועה עמוק-עמוק בנשמת הגזע האצילי והעתיק:

מָחוֹק הַיַּוֹפִי לֹלְבֵּנוּ –יַעַן אֲשֶׁר מְרַקְּד הוא לְפִי הַנְּנִינָה הַנֶּחְפְּוָהְ, אְשֶׁר מָנֵצב אֶחְר לָה וּלָחַיִנוּ.

> יָבֶרָה הַדֵּעַת לְנַפְּשָׁנוּ - יַעַן אֲשֶׁר אָין לָנוּ מוֹעֵר רְעִוֹלֶם לְהַשְּׁרִימָה. וָהַכּּר גַעַשָּׁה וָהַכּל תַּם בִּשְׁמֵי עוֹלְמִי-הַעוֹלַמִים.

וּפִּרְחִי-הַדָּמְיוֹן אֲשֶׁר עַר הְאָדֶמֶה רַעננּים ער נָצַח־נְצָחִים כַק יַעַן אֲשֶּׁר הִּהְיָהֶה בָּהֶם יַר־תַּפָּנֶח.

אַתיי וַכוֹר אָת זאת ושׁמַחוּ

ואף-על-פי-כן, אין שירת המשורר הזה. המחיה את הקשרים המסתוריים עם כל העולמות ועם כל היצורים. שירת-המבע. זוהי הליריק הבה"א הידיעה: שירת כל העולמות ועם כל היצורים. שירת-המבע. זוהי הליריק האחת לתוך האוקיינוס האדם במובנה היותר עליון של מלה זו. האדם אינו נוזל כמפה אחת לתוך האוקיינוס. כל הזרמים האין-סופי של הבריאה. האדם נצב כצור-חלמיש זקוף ורם בלב האוקיינוס. כל הזרמים מתקבצים ובאים אליו; כל הגלים באים ומשתמחים לרגליו. הכל זורם סביבו; הכל מצפה לו; הכל תובע ממנו. עיני כל הקוסמום נשואות לאדם ולבשורת-הפרות, שתצא מפיו.

האדם צוער, האדם עולה לקראת המציאות הרוחנית, האידיאלית, שאין לה דמות ושם. ועמו יחד מתרוממים ועולים כל העולמות הגשמיים, כל היצורים החמריים. האדם הוא—המרד של היקום, הגעגועים המרוכזים של הבריאה. המוז ם י ק ה של העולם.

שירת מאגור כאילו באה לסמל את יעודו של האדם בבריאה: זוהי שירת הסמליות הרוחנית, העומדת על גבול המוסיקה. לשונו היא לשון-הסמלים, שאין דוגמתה לרוחניות, לעדינות ולשקיפות. מן הרגע הראשון אתה נכנם לתוך נן של סמלים ותועה בין ערוגות פרחי-הסמלים, הרועדים כצלילי המנגינה. כחה של סמליות זו הוא—
ותועה בין ערוגות פרחי-הסמלים, הרועדים כצלילי המנגינה. כחה של סמליות זו הוא—
שהיא פודה את נשמת המציאות, שהיא הורסת את מעגל-הקסס, שנוצר על-ידי חוקיהמבע, ופותחת בפני כל העצמים והיצורים את הפתח הנעול של המציאות הנאצלת.

כי מה, הן כל התמונות השיריות והסמלים הארציים, שנושרים מתחת עמו של המשורר, אם לא הד קל של מנגינה נעלמה, אם לא צל דק ואוירי של הויה אחרת,

אחרת לחלוטין ?---

אַחַרִי צִּבִּי ּוְהָב אָנבִי רוֹדֵף.

שַּחַקּנְעָלי, רָעִי, אֲבָר מְרַדִּף אָנֹכִי חִנְּיוֹן בּוֹרָחַ..

רֶץ אָנֹבִי עַל נְבָעוֹת וּבַעְמֶקים תּוֹעָה אֲנֹבִי בַאָּרְצוֹת לאּאָדְע–

בִּי אַנְבִי יְבָיּיֹנְבָב אָנֹכִי רוֹדֵף.

כמה רוחנית היא הסמליות של המשורר! כמה עדינה ואוירית היא תפיסתו: המשורר כאילו פוהד להרוס על-ידי נגיעה גמה ואי-זהירה את הקסם האלהי של הבריאה. נגיעתו קלה ומבושמת כנגיעת רוח-לילה בפרחי-הלוש. רגע נראה לך, שכל הליריקה של מאגור אינה אלא שירת-החלום: "זכרונות ריח פרחים. אשר קמלו לפני מאת שנה"—"על כנפי-הרוח מרחף שחוק-צהלה כקצף מים על פני מבוע"—"הכוכבים עוצרים בעד נשמתם לספור את רגעיהם"—"מגע-ידיך האחרון ענוג כפרח-לילה"—"החיים רק נשף-של על עלה-הלוש", ועוד, ועוד, ועוד. סמלים אלה וכגון אלה מספרים על האצילות המפליאה של ההרגשה. התפיסה הפיושית והיחם אל העולם.

דרך אחת לרבינדראנאט מאגור. כיון שהוא נוגע נגיעה כל שהיא במציאות—מיד מתחולל הפלאי שעליו מספרים כל כך הרבה באגרות-הילדים: המציאות נהפכת לעולם של קסם- המציאות מגלה את החלום הצפון במעמקיה; ה"חומר" מוציא לאור את ה״רוח" הנרדם בעמקי=הויתו; הרומם מתחיל דובב בשפת״הנשמה- העולם כולו מגלה את נשמתו האחתי האמתית: את נשמת המוסיקה-

### .IV

שאגור הוא משורר-האינטימיות במובן היותר עליון של המושג. במובן זה יש למצוא המיון רב ומפליא בין המשורר הבנגאלי ובין מ. ממרל ינק - שניהם הביאו לאדם המערבי, התועה ביער־ההפשטות, את הפילוסופיה הדתית של התרבות החדשה: כשם שעולם=החי צומה ועולה מתוך תא בלתי־נראה אחד, כך מתהוה גם התרבות האנושית כולה מתוך ההרגשה הפרימיטיבית, הפשומה של האדם.

אם ניתנה לנו הרשות לחשוב את המשורר הבנגאלי בין גאוני הליריקה העולמית. הרי זה. בעיקר, מפני שספריו הם—ה ספרי ם של האדם. הם אינם אפורים בכבלי זמן מוגבל, אקלים ידוע ותכונה מקומית. הסמליות שלהם מבמאת את הנשמה הנצחית של האדם, זו החיה בגלגוליה השונים בתוך נבכי כל הדורות.

ההרגשה האינטימית של האדם: האהכה, התפלה, הגעגועים: החלום. היא בשביל המשורר הבנגאלי "מרכז הכובד", שעליו הוא נשען כשהוא בא להקיף את ההויה כולה. היל ד — הוא הסמל היותר מלא והיותר בהיר של שירת-טאגור.

לא לחנם כתב משורר זה את ספרו "הירה העולה". שהוא ספר-האינטיטיות במלוא מוכן המלה. את הריתמום של נשמת-מאגור, יתרדעל-כן: את הריתמום של התרבות כולה. שאותה מסמל משורר זה. אתה קולט על נקלה מתוך ספר זה. הספר השקוף והתמים הזה הוא, ביחד עם זה, כולו ספוג מסתורין מקסימים ומחרידים: המסתורין של העצת-היקום. כשאתה עומד במחיצת הספר הזה גראה לך. שאתה מרגיש את קורבתו של אלהים. שאתה רואה את האלהים.

בחוג הצר והקטן של המשפחה מתרקם הסוד הנערץ של ההויה. מכאן יוצאת

קרן אור אחת, שהיא חודרת אל האש הגדולה הבוערת בלב הבריאה ומשתברת לנמה גונים ורסיסים של אורה. ההרגשה הפרימיטיבית, הפשוטה. של האם לילד הוא התא הקרמון, שממנו צומה הקוסמום כולו. זהו חוג הזוהר המסחורי, שהולך ומתרחב עד שהוא כולל בתוכו את הנצח כולו. הילד הוא העברית האחרונה בין האדם ובין הבריאה: הַשֶּׁכֶשׁ הִיְהַיר עַל פְּגִי הַחוֹל וְנַבֵּי־הַיָּם הַרְסוּ אֶל תַּנְבְּשְׁה.

וְיֶלֶר יוֹשָׁב וּמְשַׁעַשֵּעַעל קָלפּוֹת קוֹנְבִיוֹת.

וָאָח ראשוֹ הַרים וַיְהִי בְּיוֹרָאַ אוֹתִי וַיאֹמֵר: ,הָנְנִי וְאָשְׂבְּוֹךְ כִי חָנְם בְּלֹא דְבָר׳. לָמוֹ דָוֹאָת הַוּאַח וְהַבִּּרִיח אֲשֶׁר בַּרַהִי עם הַיָּילֶר בְשַׁעֲשְׁעֵיו עשׁהְוֹני לְאִישׁ הְּפְּשׁי

הילד הוא ברית-החירות בין האדם ובין העולם. הילד הוא הסמל של אחדות-הבריאה. כי הילד הוא סמל היעוד הגרול של האדם. הוא-חתקוה הנצחית, הוא היכולת הקדושה. האדם תעה מן הדרך. האדם הזניח את המסלה הישרה, שמוליכה לאחדות=הקיום. הוא כחר לו נתיב צר ובודד בין שבילי=הנצח. הילד הוא ההתחדשות הנצחית של תעורת-האדם, השאיפה המחמרת למסלה הגדולה והפלאית. הילד הוא הרמז לתשובה, לכפרה. לאור עיניו הרכות והצוחקות רואה האנושיות שוב את הקשר

הקרמון, האחרותי, שבינה וכין כל היצורים. שבין האדמה ובין כל העולמות: לך וְהַחְיַצָב לְבִינוֹת לְבִּיתִיהֶם הַנְּדּוֹזִים. בְּנִי וְאָת עִינָיךְ הְרַחְמָנִיוֹת הַעִּף בָּהָם וְהִיזּ

ָבְשָׁרוֹם הַעֶּרֶב הַפָּלָא סְלָיחוֹת אַחֲרֵי מֶריבֵי-הַיוֹם.

הַן לָהֶם וְהַבִּישׁוּ אֶת בָּנֶיף. בְּנִי וְהַבִּינוּ אֶת הַּכְלִית בְּלֹיִעְנְיָן; תַּן לְהֶם וַאָּהַבוּף וָאָהַבוּ אַחַר־בּּן אִישׁ אֶת אָחָיו.

בּוֹא, בָּנִי, וְשִׁים מָעוֹן לָךּ בָּחָיק ֶזָה, אֲשֶׁר נְבוּלוֹת אֵין לוֹ. עַם ַעלוֹת הַשְּׁבֶשׁ פְּחַח אָת לַבְּּהְ וְרוֹמְמָּהוּ כְמוֹ פָּרַח פּוֹרָחַ, וְעִם רַדְהוּוֹ נְמֵה רֹאִישְׁׁהְ וְבַּלֵּה אָת מַלָאכָתיהַקוֹדִשׁ יוֹמֶקַ..

הילד הוא הערובה בידי אלהים, בידי הבריאה. כל כמה שיש ערובה זו יש תקוה שסוף מוצת הרוח, התרעוד בחייו: יכנים לתוך מחיצת הרוח, התרבות, את כל היצורים. השיר של המשורר מכוון כולו ליליד פלאי זה, שכידו - נורל-הבריאה. תחית-העולם. כי הילד – הוא שיסוד-המלכות" בהיי האדם. זהו הגגן השומר על גן-הפרחים של ה"מלכה". הוא-מקור הסימפתיה הנצחית של כל היצורים. אין לו ממרה בחיים: אין הוא שואף לכבוש. לשלמון. נפשו פתוחה לכל רוחות-העולם. אהבתו נתונה לכל. כחו הוא הרמיון. העולם הוא מקסם. הח"ים הם פלא. המציאות היא חלום. הכל, הכל – משחק; קדושה של משחק, רצינות של משחק. החבה הנרולה של חילד לכל .יש', לכל "נמצא" היא – תא=החיים, הנושא בחובו את האדם, את התרבות, את העולם-הבא. והצפיה התמידית לפלא היא הגרעין, שממנו צומחים נצחון-הרחה. עלית-הרוח : האמונה. שאין קץ ליכולת, אין גבול לאפשרות. אין פוף להתחדשות. לא נְּבָצֵר מָפֶּנִי לַעַצוֹם אָח עִינֵי וְלַחֲשׁוֹב בְּלְבִּי כִּי חָנָה זָה קְּדִּרְיוֹ תַּצְּלָּלִים עַהְּה

וָעַלוּ מַתַּחַת עִץ-הַפַּדָּר וּמָי-הַיָּאוֹר ְכּפוּ עַתְּה בִּנְגחוֹת שְׁחוֹרִים.

אָם לֹא נָבְצַר מָן הַשְּׁעָה הַשְּׁהֵים־עָשְּׂרָה לֶבוֹא אַהֵינוּ בַלַיְלֶה, מַרוּע זָה יָבָּצֵר מָן הַבַּיַלָה לָבוֹא אֵלָינוּ בַשְׁעָה הַשְּׁתִּים ַעְשְּׁרָה זּ וצפיה זו היא הערובה. כי בוא יבוא גם הנצחון המוחלם של הרוח: שיחולל את הפלא הגרול ויהפוך את כל המציאות החמרית למציאות נאצלת, רוחנית. למצי אות = האהבה.

### .V

אל הים ... האידיאה העליונה של נשמת-מאגור. ביתר דיוק: האידיאל של הנשמה והשירה, הדמות הפנימית והמהורה של עצמות-האדם. החוף האחרון, שאליו נכסף כל-כך האדם העולה.

כשם שאין האדם מתמזג בבריאה, כך אין אלהים נבלע בתוך היקום. אין לך אידיאה, שתהא זרה כל-כך למשורר הבנגאלי, מן הרעיון הפאנתיאיסטי, שאלהים שוכן כת זך היקום. רעיון זה היה עולב את המשוררי את תפיסתו המהורה, הרוחניתי של המציאות ושל האלים. רעיון זה היה ממעט את דמות שירתו של מאגורי הערצת-המציאות שלו קשורה. אמנם, באהבתו לאלהים; אולם שתי ההרנשות המלאות והמכונסות האלז אינן מתמזגות זו בזו: הן גובלות, הן נוגעות אחת בשניהי אין סתירה בין אלהים והעולם. אולם העולם הוא רק המדרגה התחתונה בסולם העליהי ההתפתחות ונצחון-הרוח המוחלט. המשורר מעריץ את היכולת הגדולה הצפונה בו. כך מרגישים ומעריצים בגרעין הקשה את היופיי הגונים והריחות של הפרח הבא. אולם אהבתו המזוקקת והמחלשת של המשורר נתונה לדמות האידיאלית של העולם: לאלהים. אלהים הוא הפרח הקדוש והמושלם, שצמח מתוך נרעין-העולם.

כי כחו העצום והמפליא של העולם הוא: היכולת הבלתייפוסקת. העולם אינו בשביל מאנור יצידה מושלמת יצידה אהרונה. עצמותו השירית, הרגשנית, אינה נותנת לו להשיג את העולם בחור עצם מגובש, קפוא, מוגמר. הוא רואה את היקום כזרם בלתייפוסק, העורג אל "שפת מרחקים נעלמים". הנבול, החוף אינם מרכז-הכובד של מעולם: חנקודה המרכזית היא א ין ים וף, הנצח. כשרונו היסודי של מאגור הוא תמיסת הנצח והאין-מוף, ניתנה לו למשורר זה תמיסה מלאה ועמוקה זו, שהיא מצויה רק בנשמות היותר מאמינות והיותר מרוכזות: באנשי-המסתורין, שליחי-הדת, נביאי האמת המוחלמת:

אָין לִי מַּיְרגִּעָה. צָּמָא אָנֹבִי לְרחוֹקוֹת.

נּפְּאָי יוֹגֹאת בּאָאלְתָי לְנִנוֹת אָר שְׂפַּת מֶרְחַקּים נִ<del>נְנְלְ</del>מִים·

הוֹי, אַהָּה, הַּשֶּׁם" הַנָּרוֹל, הויי הַקּוֹל הַקּוֹרָא לִי אֲשֶׁר לַחַלִּילְהּ

נְאָנִי שׁוֹבַחַ הָּסֵיר - אָנִי שׁוֹבָחַ, כִּי אִין לִי בְנָפִים כְּעוֹף וְכִי אֶפוּר אָנַי רְנָצֵח אֶל מֵלוֹא כַּף הַעַפַר הַוָּה פֹה.

אלהים הוא—היכולת הנצחית של העולם. אלחים הוא ה, שם" הגדולה הקורא ורומה בצלילי החליל חנפלא. אלחים הוא—המרגוע והמנוחה. שעליהם חולמת נשמת־העולם מן היום הראשון של חיצירה. זהו—החוף האחרון. התקוח האחרונה. שהעולם שואף אליהם תמיר. תמיר בנדודיו הרפים והקשים:

בָּרוּ אָרוֹ אַר לְבַאָּבּרָם חָנָּם וּבִּאָרוֹ לָנוּ אַת פְּמַבִּרים אַנַחָנוּ בַּנְחִפוּף עַר זְמִיןּ שְׁנוּוִתיּשִׁהַ אַתַר אַנְּוּת מִאָּת נוּלְכוּתי וְאַפְּנ יוִאֵר וּסֹאְּלִים פָּרַם לַפָּוֹ בְּפִוֹּן בְּיִּ וָכְּנָח עוֹבֶרָת עִתְּי וַאֲנִי נוֹתוֹ אוֹתָהּ לְכֵל נִקְשֶׁה וּלְכֵל מֵר-נָפָשׁ חַבָּא לְבַקּשׁ– וְכְּנָח עוֹבֶרָת עִתִּי וַאֲנִי נוֹתוֹ אוֹתָהּ לְכֵל נִקְשֶּׁה וּלְכֵל מֵר-נָפָשׁ חַבָּא לְבַקּשׁ–

וּפֹוֹבְרָוֹב יִהֹלָיִב מַבָּב לַנְבָּוֹן. וְבָּבְּוֹח שִּבָּ וְנִילְנְיִבְ מַבְּבְ לַנְבְּּוֹן.

וְּכִּרְבוֹת הַיְּטִים בֵּן אֵחָפָּוּ בִּי יָרֵאתִי פָּן סְגוּר יִהְיָה שֵׁעַרְךְּ–אַךְּ רְאָה הָנִה פה הָעֵת וְכִּרְבוֹת הַיְּטִים בֵּן אֵחָפָוּ בִּי יָרֵאתִי פָּן סְגוּר יִהְיָה שֵׁעַרְךְּ–אַךְּ רְאָה הָנִה פה הָעֵת

העולם הוא בבחינת ערגון נצחי. הוא אחוז חלום של קדושה ותפארת. העולם כולו הוזה: זוהי המנגינה המחמדת שבוקעת ועולה מתוך שירתו של מאגור. העולם ביצירתו של משורר זה משולל כל משקל ארצי: אין לו כובד של מציאות גשמית. הוא קיים על פי חוקי-כובד מיוחדים כמו שהמוסיקה קיימת על-פי חחוק של הריתמום הפגימי.

כי העולם בשירת מאגור הוא כולו—התאמצות מפליאה לקראת ממרה נאצלת: את האלהים הוא מבקש. מכאן הגעגועים הפרושים כצעיף דק של אור-לבנה על פני היקום כולו. נשמת-העולם היא נשמה עצובה. עצב דק ומתוק חופף על פני הכל: עצב הגעגועים, שאינם נעלמים לעולם.

עצובה היא נשמת-העולם. עצובה מאד מאד. וכל עצב ממיר זה מרוכז בנשמתו של האדם. האדם הוא כלי-גבול לגעגועי-העולם, למכאוב של הבריאה:

זָה הַפַּרָאוֹב הַפָּרִוּשׁ עַל כֹּל הוּא הַחוֹקֵר אֶל כָּל אַשְּׁר,יפוֹג וַאָּשֶׁר יִשְּׁמוֹף מַרְאוֹב וָאָל כָּל הַעַּצוּג אֲשֶׁר בְּּמְשִׁנְּגוֹח הָאָדָם וְהוּא אֲשֶׁר,יפוֹג וַאִּשֶּׁר יִשְּׁמוֹף בַּאַרְפִּי וְהָּאֹר הַבָּּרוּשׁ עַל כֹּל הוּא הַחוֹקֵר אֶל כָּל אַבְּל הוּא אֲשֶׁר,יפוֹג וַאָּשֶׁר יִשְּׁמוֹף

האדם עולה ממדרגה למדרגה. שם, במרחקים הנעלמים, קורא ומצפה לוהאלהים. אבוקת-זהב דולקת בידי האדם: הרוח. אבוקה זו מגרשת את צללי-האופל.
חוני-הזוהר הולכים ומתרחבים. בשביל כל העולם, בשביל כל העולם. האדם הוא נדבן:
הוא מוסר את ממשלת-הזוהר, שנכבשה על-ידו. לרשותו של היקום כולו. אחר נצחונו
של האדם בא יום-מנוחה. יום-שבתון לעולם. העולם נח. אולם האדם אינו יודע את
המרגוע, את יום-השבת. אסור לנוח. אין תחנות בדרך. צריך ללכת, ללכת תמיד. רק
רגע קמ מתעכב האדם בממשלת-זוהר זו, שנכבשה על-ידו; אבל מיד שבים ימי-חול:
ימי מלחמה, עכודה. כבוש העולם מסתין לנצחונו החדש של האדם. אולם האדם
נלחם את מלחמתו—מלחמת-העולם —יחידי. אחר יבוא וימסור בכתיצחוק נדבנית את
העולם הנכבש לידי היקום כולו. ואת העצב שלו איש לא יראה; ואת הצער שלו
איש לא ידע.

גדולה, גדולה הדרך השמוחה לפני האדם. קשה הדרך, שמוליכה אל ה-אין-סוף', אל ה-שם' הנעלם והממיר. ובדרכו זו צועד לו האדם יחידי, יחידי, דרך יובלות, תקופות מסירות של חיים.

זוהי המראניקה של האדם; המראניקה של המלך הבודד, שמסר את נפשו לכל נתיניו—בניו; של הגנן, שקבל על עצמו למפל בפרחים הענונים שבנן־המלכה.

ולפראגיקה זו נחן מאנור בפוי באֶל גיה שלו. השירה של מאגור היא כולה אלגית∙ צעיף דק ואוירי של עצב מתוק ועמוק מתוח על פני כל שירתו של מאגור. הליריקה של המשורר הבנגאלי מזכרת תמיד את הצלילים הנוגים והערבים של מנגינת≈ הערב בין שדות בודדים ורחוקים: אפילו בשיריו היותר עליזים ורעננים אתה מרגיש תמיד את הרשט הדק של העצב המתוק והגדול: זהו נגון-לואי חרישי של געגיעים נצחיים ועטוקים לחלום, שלא יבוא לעולם.

אולם את הכשור היותר גאוני ואינשימי לעצב העמוק והאציל, של האדם עלי אדמית נחן המשורר בספר=האֶלניות: "גישאניג'אַלי" ("קרבן=זמרה"). אילמלא השאיר אחריו משורר זה אלא את ספר־האָלניות שלו בלכד, היה לנו לאחד מן המשוררים הא גושיים ביותר של העולם התרבותי. ספר לירי זה נותן בשוי לשראגיקה של האדם אפשר לא פחות מן השראנידיות היותר מחרידות. בספר זה נגרר אחר האדם בכל שבילי־נדודיו. כצל=לוואי חרישי, העצב דגדול ורמתוק. האדם נושל אותו ברשם של שבילי־נדודיו. כצל=לוואי חרישי, העצב דגדול ורמתוק. האדם נושל אחת ארצה. צער חבה כבושם יקר: הוא פוחד לשפוך מכלי־הבדולת של הצער אף מפה אחת ארצה. צער חרישי זה, הכאב הנצחי הזה הם תעודת־האצילות של האדם: אלה הם שרביש־הזהב, חרישי זה, הכאב הארמן של האדם=ה מלך.

מַכָּאוֹב־רַאֲנָתִי זֶה בָּקָנָה מָצוֹא אוֹתְךּ בַּחַיִּים הָאָצֶה. כִּי ַעהָה הַּן־נָא וְאַדְע הָמִיר בְּנִפְּשִׁי בִּי נִסְתְּרָה מָפֶנִי חֲזוֹת בָּנֶיךְּ–תָּן-נָא וְלֹא אֶשְׂבַּח אֶת זֹאח לְרָנַע וְאֶשְׂא אֶת אָת הָרָלִי לְבָלְתִּי הָבָּלָנִי חָלוֹמוֹם וּבְּהָקִיץ.

אָת זאת לֶרָנִעוָאָשָּא אָת מַכְּאוֹב־דַאַנָּתְי זָה בְּכֶּכֶב חֲכִימוֹבּ וּבְּהַקְיץ. בּיִ אַשָּׁב בְּפַּאֲחִיּבַהָּרֶךְ תְּיָחִי בְּנִפְּשִּׁי, בִּי עוֹר\_רב רְּפָנִי הַבֶּּרֶךְ – חִוֹן־נָא וְיִא אֶשְׁכַּח בּי אַשִּׁב בְּפַּאֲחִיּבּ הַּבְּאָרֵי הְּבְּבָּרָ עָיִף וְנָגָאָנָח מֵעְטָר. בִּי אַצִּיעִרִי מְשְׁבָּבעִי הַּבְּאָרָץ.

ושוב עולה לפניך תמונת המלך בגן-הפרחים בין צללי-השקיעה. בודר המלך בגן, בודר. כל פרתי-הגן הם אָחיו החביבים והקרובים, ובכל זאת יחידי המלך בגן, ידידי. הוא הבין לנשמת-העולם כולו—אך לנשמתו שלו מי יבין? הוא המיל על עצמו את גענועי כל היצורים—אך מי יקח חלק בגענועיו ובחלומותיו? הוא פרש את כנפי חסדו ורחמיו על הבריאה כולה, —אך לנפשו מי ינוד, מי יבכה? ומידי מי ים כים המלך לקבל תנחומים? —על שפתי-פיו מרשמת התפלה בעד שלום כל היצורים. אבל עוד מרם נולדה בעולם הנישמה הגדולה, שתזיל מל-תפלה בעד נשמתו של האדם.

והמלך שר הרש-הרש את שירת-היחוד, וצלילי מנגינת-הערב מה נוגים. מה עצובים !

מה מכביד נשל הגזר הענוד לראש המלך! מה מעיק נשל-הרוח על נשמחו של האדם -- חלוץ-הרוח בעולם--אינו רק נושא הצער הגדול של ההויה: הוא גם האדם! האדם -- חלוץ-הרוח בעולם--אינו רק נושא הצער הגדול של ההויה: הוא נושא הבדידות הגדול ה. הוא, שנפשו שופעת אורה של סימפתיה לכל היקום. נשאר, בעצם הדבר, יחיד ובודד, תמיד יחיד ותמיד בודד. את יעודו הגדול הוא נושל ומגשים ביחידות. אין מי שישתתף בבנין העולם הרוחני של האדם, שנועד לגאול את הקוסמום כולו.

שירתו של רבינדראנאט מאגור היא—השירה של גורל-האדם, שקבל על עצמו באהבה וברצון לגאול על-ידי תרבות-הרוח שלו את העולם כולו; ובדרך הנשמת היעוד הזה אין האדם נכהל אפילו מבני בדידותו הגדולה בעולם...

#### .VI

ושירתו של מאגור אינה רק שירת יחיד. מתוך שירה זו דובבת אליך נשמה

גדולה ומקיפה—נשמה של "כלל". אישיותו של המשורר וסגנון-יצירתו מעלים על זכרונך את התקופה הקדומה של השירה. בשום אופן אין אתה מסכים להכנים שירה זו לתוך המסגרת של החיים המודרניים. בלי משים אתה מקשר ליריקה זו בתקופת המיתולוגיה החיה והמקסימה. אתה רוצה להאמין, שהמזרח יודע גם היום את המודות האמונה. השירה, המפליאים, שנעלמו זה כבר מעיני בן-המערב: את סוד התהוות האמונה. השירה, האמנות.

כשם שאתה פיגש לפעמים במזרח את הכתה הדתית, שהולכת ורוקמת בחביוןחייה את המיתום החי של הרת החדשה, כך אתה יכול לראות כאן את תקופת־ההתחוות
של השירה. רבינדראנאט מאגור מזכיר את המשורר הקדמון, שכחו היה ככח הכהן,
המלך, האשף. שירתו של מאגור כאילו באה להזכיר לך נושנות, אגרות מרהיבות מימיקדם: היה היה זמן והשירה היתה המסתורין של החיים, וכחה היה מפרה וגדול
ככחה של "הממליות הדתית.

האֶלג׳ות של המשורר מזכירות לך את הרפסודיות הנשגבות, שהיו נושרות מסי המשוררים הזקנים תחת צלילי העוגב, ואת הרומאנסים הנוגים של השרובאדורים שהיו מרמטים לרגלי הדוכסית החורת לאורן של האבוקות. אתה רוצה להאמין, שגם האלגיות של מאגיר אינן נרשמות על, נייר, אלא נמסרות בעל־פה, ועוברות מפה לאוזן. ומציתות רשפי=התלהבות בלבכות של אלפי אנשים. אתה רוצה לראות בליריקה של מאגור את סוד-ההתהוות של השירה העממית הנשגבה. ובחדוה גדולה אתה מקבל את הידיעה שהמשורר הבנגאלי זורע את האָלג׳ות שלו בין ההמונים כאדם מאושר זה. שמפזר שושנים צחורות בדרכו. ובשמחה רבה אתה מקכל את הידיעה, שהמשורר הבנגאלי מחבר את השירים שלו ביחד עם המנגינות המוסיקליות, ויוצר את האלג׳ות השקימות תחת צלילי המוסיקה החרישית.

שירתו של רבינדראנאט מאגור מופיעה לפניך כהתגשמות מלאה ומושלמת של תרבות לאומית. בכל הרוז ושורה אתה מרגיש את תסיסת הדם של הגזעי את הריתמוס של התרבות העתיקה. על כל אָלגיה ואָלניה חופף הוד-המלכות של האומה האצילית המתפרנסת מגנזי הרוח העליון.

התרבות המפליאה של הצורה הרוחניות המקסימה של הממלים. האצילות המלימה של הרגש. הסימפתיה העמוקה לעולם. ההרגשות המלאה של הקוסמום, הנדבנות המאירה של הרגשה, הזוהר הפנימי המשתפך על פני הכל, ההכנה העמוקה של יעוד־האדם. — כל התכונות המרחיבות האלה מספרות על אוצר רוחני עצום. שנצטבר מדור לחזר בעמקי התרבות הקדמונית. כל זה מספר על אומה, שספנה לתוכה את זוהר־השמש וידעה לשמור על הקשר הדתי בין האדם, חצולם והאלהים. כל זה מספר על אנשים זקיפי־בוף ואמיצי־רוח, שקמים והרמוניים. מכונסים ושתקניים, פשומים ועמוקים, שעיניהם קורנות מאור פנימי, שפניהם האציליים מפיצים קרני־אור של אהבה: שבת־צתוקם החשאית מפיצה חסד ורחמים לכל, לכל.

ואת שירת הגזע, את הריתמום של הדם העתיק. של האמת הגדולה, הרגישו בני-המערב בליריקה של המשורר הבגגאלי-

בשעה קשה ונוגה ביותר גלו בני-המערב את שירתו של מאנור בן-המערב הרגיש כי הנה הולכת וקרובה השעה המכרעת,—שעת פשימת-הרגל של התרבות האירופית הנהדרת הוא ידע, כי קרובה הקאמאסטרופה האיומה שיש לה רק דמיון אחד בתולדות האנושיות: המשבר דנדול של הציוויליואציה הרומית בסוף תקופת-הקיסרים. הוא ראה, שהאליל של אירופה החדשה, — תאות הכבוש והשלפון, — הולך ונהפך לדרקון זולל, שסופו למרץ את לשדה של אירופה האדירה. אירופה סרה מן הדרך. שכורת-הפעולה לא באה לפתח את הפעולה התרבותית הרוחנית הרוחנית, שהיא רוחשת חבה עמוקה לכל חי, העמידה את העולם. במקום הפעולה הרוחנית, שהיא רוחשת חבה עמוקה לכל חי, העמידה את המיספה: כבוש-המבע. היא גרשה את אלהים, — יסוד האחדות הפנימית של העולם, ערובת הסיספתיה הגדולה שמקשרה את כל היצורים והעצמים למשפחה קרובה אחת. היא באה אל המבע, העולם, החברה כאויב הבא לצור על עיר נכריה ולכבוש אותה ביד חזקה ובזרוע נפויה. היא שכחה. כי, בעצם, אין מלחמה בין האדם ובין היקום. היא שכחה שיש רק דרך אחת של כבוש-העולם: דרך-האהבה; שהמבע מוסר את עצמו רק לרשותו של האדם האוהב.

וה.חומר" נקם את נקמתו האכזריה בכן־המערב. הוא שחלם על שלמון ומלכות נהפך לעבד עלוב של החומר. החומר השפל, הדומם, העכור שולט שלמון בלתי≐ מוגבל בחייה של אירופה, בתרבותה וביצירתה בן־המערב. שחלם על ככוש תבל כולה, נשאר בודד ויתום, כי פסקו הקשרים החיים בינו ובין כל היקום. והראשונה. שנפלה שדודה תחת נפל הבדידות, היתמות והעכדות הפנימית. היתה — האמנות של אירופה.

בשעה זו של .חשבון-נפש' כללי הביא עמו המשורר הבנגאלי בשורה נפלאה מעולם רחוק ואחר. הליריקה של מאגור הרעיפה מל של נחומים על הנשמות הערות, שכרעו תחת נמלה של הציוויליזאציה החמרנית. שירה זו מספרת בלשון־הסמלים שלה: יש תרבות בעולם, המגשמת בשירתה ובחיי־משוריה את החלום הממיר של משוררי־המערב. תרבות זו לא מכרה את נפשה לשמן של השלמון בעד תענוג'־האדץ ואוצרות-החומר. גם תרבות זו היא רבת המפעל והעלילה. אף היא אינה מוותרת על הפעולה למובה ההסתכלות הפאמיבית. אולם היא בוחרת בנצחונו האמי והחשאי של הרוח. היא אינה יודעת מה זה כבוש המבע: היא יודעת רק את האהבה הגדולה לעולם. היא אינה יודעת את המלחמה ביקום. היא חשה בכל נפשה את הקשר הפנימי שבינה ובין כל היצורים. ותפלה לה רק אחת: לשבת לרגלי אלהים. ליהנות מזיו שכינתו, להקריב לו קרבן-תודה ולשמור על הפרחים אשר בגן-העולם. תמצית חייה ומטרתה העליונה—אל הי ם . דרכה — האהבה העמוקה לכל עצם ולכל חי, כלי־זינה—תרבות-הרות של אדם, שמפזרת את חשכת-הבדידות ומכנסת לתוך חוג-הזוהר של האדם את כל היצורים. נקודת-המוצא של האדם – העולם. החוף הנכסף — אלהים. יעודו של האדם ה העולם בין העולם ובין האלהים, הוא — להכנים את העולם כולו לממשלת-הזוהר של ה"אלה" הנעלם, — של האלהים.

יאירופה הרכינה את ראשה בפני האמת העמוקה של הנזע העתיק. והתפרצות ההערצה לליריקה של הבנגאלי באה כעין בתדקול חיה למלה מעודדת זו, שנפלה מפי מאנור: "אל יאוש! עוד יש תקוה. כן, עוד יש פדות! עוד יש גאולה לאדם: החית האהבה לאלהים. תחית הפימפתיה הקדושה לעולם!"—

\* \*

המכעי של שירתו. בשירתו הוא מבמא את האמונה שלו; בחייו הוא מוכיח, ממיף, מתאמץ להשפיע. נראה, כי מאגור מרגיש, שהאנושיות חמפרסרת ומתלבמת בסכך-המאיה זקוקה עכשיו לא רק לשירה ולמשוררים אלא: בעיקר ללוחמים, לנביאים לנושאי המלה הגואלת של אלהים חיים. הוא מאמין אמונה של רבקות באידיאה של הגזע שלו. באמת של הורו הוא ברוח המיוחד של המזרח. הוא מופיע בכל מקום כשליתו של המזרח. הוא רואה בתחית המזרח פתרון למראגידיה נשנבה זו, ששמה אירופה"— ששמה אנושיות חדשה".

מאגור הוא מסליהאוניווירסאליות. רעיון-הזהב שלו, העובר כחום-השני בכל שירתו. הוא אותרת-האנושיות. כנדולי ההומניסטים באירופה, ואולי גם יותר מהם. מרגיש ההומניסטן הבנגאלי הגדולי שאחרות זו היא תנאי הכרחי להגשמת היעוד הנשגב של האנושיות בעולם. אולם מאגור יודע גם את האמת ההיסטורית העמוקה: שהנאולה אינה באה לאנושיות בדרך אחת. האלהים אינו מנגן את מנגינת השחרור שלו בחליל אחד. והוא רואה את עמו ואת המזרח כולו כאחד מן החלילים הפלאיים של אלהים.

הוא היה אחד מן המועמים, שהרגישו בחושם הדק והנאמן את המראניקה האמתית של התרבית האירופית. מי שיקרא בשמם של מולסמוי וממרלי נק יהא מוכרח לצרף לשמות הנערצים האלה גם את השם: רבינדראנאט מאגור. אדם זה, שבא מן החוץ. הרגיש את רצער והמבוכה של אירופה לא פחות מן המעולים שבבני-המערבי והוא לא היה מסתכל בלבד. הוא שחף את עצמו לצערו הגדול של העולם המערבי כי הוא הכיר בו את נושא-הרוח של האנושיות כולה; כי הוא ידע, שהאנושיות כולה אחראית היא בעד המשבר של הציוויליזאציה המערבית. אולם בשעת היאוש והמבוכה מפג את האידיאה החיונית, שהולכת לפני האנושיות הממולמלת ככוכב מדריך: מפרק לפרק באה תקופת משבר לתרבות ההומניםרית השלמת, שהיא משמשת מרכז וכלי-במוי לתרבות של האנושיות. בתקופת הקשות האלו צריכה להתחדש האמונה האמיצה, שמחוץ לציוויליזאציה השלמת הרשמית יש פנות בודדות וחבויות. שנקלט בהן שמחוץ לציוויליזאציה השלמת הרשמית יש פנות בודדות וחבויות. שנקלט בהן הגרעין התוסם של האמת ההדשה והן מגדלות בסתר-חביוני את פרח-העתיר. האנושיות ומצוקה, יש לבקש את עקבות המשיח הגואל בשבילים הכמומים, בצדי - הדרכים של ההיסמוריה.

המשורר הבנגאלי היה אחד מן הראשונים, שנשע בנשמותינו הספקניות אמונה נעלה ומחיה זו. והלב רוחש תידה עמוקה למאגור לא רק בעד החדוה האסתימית הנאצלה, שהעניקה לנו הליריקה הרוחנית שלו. ברוך יהיה לנו משורר זה, שהביא לנו ברגעי־היאוש את הבשורה המחיה, כי תרבות-העולם אינה תלויה רק בציוויליזאציה השלמת של המערב, כי חלום-המלכות של האנושיות הולך ומתרקם גם מחוץ לתרבות רשמית זו בפנות צנועות וחבויות מן העין וכי נאולת־האדם לא תכוא בדרך־המלך, אלא בשבילים המרוכים והצפונים של מזרח ומערב, של אירופה ואסיה.

ברוך יהיה משורר מעודד זה לנו. העיפים: הכושלים, בשנה זו של שקיעת-המאזרות . . .



# הלל וקנם

.(\* (אום)

מאת

# ד"ר יצחק מירקין.

#### III.

ככר ראינו בפרק הקודם, שהחוק היסודי של החבונה המעשית הצרופה של קאַנש׳ שנחבמא בצווי ההחלמי שלו: "חקן מעשיך באופן שגירמי-רצונך יהיו מסוגלים בכל עת להיות היסוד לחוקים כלליים". הוא הוא בעיקרו יסוד מוסר-היהדות של הלל: "דעלך סני לחברך לא תעביר". כי באמת שני היסודות האלה שוים הם ואחד הם לא לבד בעיקר רעיונם, במקור האחד, ששניהם נובעים ממנו-האנושיות החפשית הכללית, שהיא עצמיתו של אדם והיא שוה בכל אדם שהוא צלם אלהים ודמותו שכאדם (וכמאמר בן עואי: "זה ספר תולדות אדם ביום ברוא אלהים אדם כדמות אלהים עשה אותו — זה כלל גדול מזה"); שני יפודות-המוסד האלה של הלל ושל קאנם שוים הם גם בצורתם החיצונה. כי הדרישה "של קאנם שכל אדם יפוד את מעשיו באמת-המדה של הסתגלותם לחוקים כלליים לחוקים בעד הכל, כלומר: שמותרים לך אך מעשים והנהגות, שאתה יכול לרצות כי יהיו מותרים גם לאחרים. לכל האדם, -- דרישה ראשית זו של קאנט היא היא בקצור נמרץ הדרישה של הלל: מה דעלך סני לחברך לא תעביר". או מה שאחר הוא: לחברך תעביד רק מה דעלך לא סני". וגם הדרישה של הלל: "דעלך סני לחברך לא תעביד". כלומר, אך מה שלא סני עלך. רק מה שאתה יכול לרצות. שאחרים יעשו לך, רק מה שאתה יכול לחשוב כלי התנגדות מצדך, שהוא מותר לאחרים, לכל בני-האדם, מותר גם לך כלפי אחרים. – היא ממש הדרישה של קאנט, שמעשיך יהיו תמיר על-פי גורמי-רצון. שהם מסוגלים להיות היסוד לחוקים כלליים, לחוקים בעד הכלי או ביתר קצור: מותר לך רק מה שאינך יכול להרשות גם לאחרים. הלל אומר: מה שאינך יכול להרשות לאחרים אסור לך ורק מה שאתה יכול להתיר לאחרים מותר גם לך; וקאַנש אומר: מותר לך רק מה שאתה יכול להתיר גם לאחרים".

אלא אם יש לדקדק ולבקש חלוק בין היסוד המוסרי של הלל ובין זה של קאנט, אין לבקש אותו במה שנוגע למיבם של שני היסודות, כי בזה בוודאי שוים הם ואחד הם, אלא, אפשר, במה שנוגע לתחום-שלימתם (Geltungsgebiet). הכלל של הלל: דעלך סני לחברך לא תעכיד" מקיף לכאורה את תחום-המוסר של בין אדם לחברו. את גכול-הזולתיות, את חוג-המוסר של יחם האדם אל זולתו, שהוא רק חלק מן המוסר הכללי, שהוא כולל, לכל הפחות. גם את היחם שבין האדם לעצמו.

<sup>\*)</sup> עיין החשלח". הכרך הנוכחי, חוברת גי (למעלה, עמי 224-280):

אכל הצווי ההחלפי של קאנם הוא לכאורה היסוד לכל המוסר, הוא מקיף את כל השטח של המוסריות בכלל. ואפשר שגם מטעם זה מעיר כן-עזאי על רבי עקיבא, שאומר:
האטח של המוסריות בכלל גדול בתורה',—.זה מסר תולדות אדם. ביום ברוא אלהים אדם בדמות אלהים עשה אותו—זה כלל גדול מזה', כי ה"כלל' האחרון מקיף את כל האנושיות, ואם כן—את כל השטח המוסרי לכל חלקיו, גבוליו וחוגיו.

אולם כאן מתעוררת השאלה. אם באמת הצווי ההחלמי של קאנם מקיף גם במובנו השמושי את גבולי כל המוסריות. או הוא משתרע, מה שנוגע למובנו השמושי. רק על תחום-הזולתיות. ובזה אנו נוגעים בשאלה השניהי שעוררנו למעלה בדבר הצווי ההחלמי של קאנם: וכי מקיף צווי זה בתור כלל מוסרי שמושי את גבולי כל המוסריות לכל סוניה וחלקיה, או הוא מקיף רק חלק אחד או חלקים אחדים ממנה ? או אותה השאלה כמו שקבענוה למעלה בסגנון פחות עיוני ויותר מעשי: אם אפשר ואיך אפשר להשתמש בצווי ההחלמי של קאנם בתור אבן בוחנת, כדי לותית ולשפום על-ידו ובעודתו בכל דבר ודבר הבא לידני בעולם, בכל החלמות רצוננו שאנו צריכים להחלים בחים. מהו על-פי המוסר ומהו נגדו ?

סגולם של מעשי האדם בשביל כל האדם סגולם של מעשי הפרט בשביל הכלל הוא העקר והגרעין בדרישה המוסרית של הצווי ההחלמי הקאנמי כמי שהוא העיקר והגרעין בדרישה המוסרית של הלל. דבר זה הכרנו למעלה. אבל עכשיו צריכים אנו לדעת, על-פי איזה סימן מובהק אפשר להכיר בכל מעשה ומעשה של הפרט, אם הוא מסתגל גם להכלל. על-ידי מה אפשר להכיר אם איזו פעולה מסוגלת על-פי גורמי רצונו של הפועל לעות היסוד לחוק כללי?

הכלל של הלל בכל קצורו מכל בקרבו תשובה ברורה לשאלה זו. "דעלך סני לחברך לא תעביד", מה שאינך רוצה שיעשו וינרמו לך, אסור לך לעשות ולנרום לשום אדם אחר. רק מה שאינך מתנגד בלבך, מה שאתה יכול לרצות, שאחרים יעשו לך, מותר לך לעשות לאחרים. וכשכל בני-האדם יתנהגו זה עם זה במדה זו, אז יהיה חוק אחד ומשפט אחד להתנהגות כולם זה עם זה, אז תהיה מדה אחת למעשי כולם ומדה קבועה וברורה לכל אחד ואחד לכל מעשיו ותהלוכותיו כלפי אחרים. ומדה זו היא כל אדם לעצמו. מדה זו יכול כל אדם למצוא בקרבו. כי רק כל מה שכל אחד ואחד יכול לרצות בלבו, שיהיה לחוק כללי בשביל הכל, כלומר: כל מה שהוא יכול להסכים בלבו, שאחרים יעשו לו מותר לו לעשות ולגרום לאחרים. אבל על-פי היסור של קאנם יודעים אנו רק זה, שכל מה שהאדם עושה צריך להיות מסוגל לחוק כללי ואיזה אינו כל האדם. אולם אין אנו יודעים עודי איזה מעשה מסתגל לחוק כללי ואיזה אינו מסתגל לכך: עוד חסרה המדה למוד בה את הסתגלותם של המעשים לחוקים כלליים!

וכדי למלא הסרון זה, קרוב הדבר מאד לפרש את דברי קאנם על פי מעמיו של הלל ;
לבאר את הסחום בצווי ההחלמי. ביסוד בחוסר של הפילוסוף הגרמני, על-פי המסורש
המוסרי של התגא דתלמודי היהודי. וכלל מוסרי זה אומר: כשיהיו המעשים לחוקים
כלליים יהיו מותרים גם לאחרים שיעשם לגבי העושה. אם כן, מצוה הצווי ההחלמי. שכל
אחד יתקן את מעשיו באופן. שיוכל לרצות ולהסכים בלבו. שהמעשים יהיו על-פי
גורמי הרצון שלהם לחוקים כלליים, לחוקים בשביל הכל. כלומר: מותר לכל אחד לעשות
כלפי אחרים רק את המעשים, שהוא יוכל לרצות. שיהיו מוחרים גם לאחרים כלפי עצמו.
ובאמת מוצאים אנו באור הצווי ההחלמי במובן זה גלוי ומפורש בדברי-קאנמ

במפרו הבקורת החבונה המעשית': הכלל של כה-המשפט בחוקי התבונה הצרופה הוא כזה: שאל את עצמך, אם המעשה, שאתה חושב לעשות, כשהיה יוצא לפעולות על כזה: שאל את עצמך, אם המעשה, שאתה חושב לעשות, כשהיה יוצא לפעולות על הדעת, פי חוק-המבע, שאתה בעצמך חלק ממנו. אם היית יכול עוד להעלות על הדעת, שהוא מחאים לרעונך. על-פי כלל זה מוציא באמת כל אדם משפט על כל המעשים, אם הם מובים במוכן דמוסרי, או הם רעים. כן אומרים: איך, אם כל אדם היה מרשה לעצמו לרמות לתועלתו ולהנאתו, או היה חושב לפותר לאבד עצמו לדעת כשהוא ממאם בחיים, או היה רואה בצרת אחרים בשויון-נפש ובקור-רוח נמור וגם אתה היית נתון בתוך שלם, שבו סדרים כאלה, —כלום היה כל זה בהסכמת רצונך? —אולפ כל איש יודע: כשהוא מרשה לעצמו לרמות בסתר, בשביל כך לא כל אחד עושה כמותו, או אם הוא, כלי שיתפרסם הדבר, מתנהג בלי רחמים והפלה עם אחרים. לא תיכף יתנהג עמו כל אחד במדה זו. ולפיכך בפעשים כאלה באמת לא השוואת גורמי-רצונו של העושה לחוק-פבע כללי היתה המניע להחלפת-רצונו. אבל הלא תמיד רציני לשפום באופן כזה על הרצון מתוך השקפת יסודות-המופר. אם גורמי-הרצון של איזו מעולה אינם מאותה תכונה. שאפשר להם לעמוד בפני השוואה לחוק המבע, אי-איזו מעולה אינם מאותה תכונה. שאפשר להם לעמוד בפני השוואה לחוק המבע, אי-איזו מעולה אינם מאותה תכונה. שאפשר להם לעמוד בפני השוואה לחוק המבע, אי-איזו מעולה הינם מאותה תכונה. שאפשריים חם במוכן המופרי").

מדבריו אלה של קאנם, וביחוד ממה שהוא אומר: "אולם כל איש יודע: כשהוא מרשה לעצמו לרמות בסתרי בשביל כך לא כל אחד עושה כמוהוי או אם הוא, בלי שיתפרסם הדבר, מתנהג בלי רחמים וחמלה עם אחרים, לא תיכף יתנהג עמו כל אחד בסדה זו ,-- ברורה כוונתו מאד. וכוונה זו היא: שאם לא הית הדבר כל המבע הות של בהכרחיות של חוק-המבע הכל הלא אם כל רמאי חיה יודעי שאם הוא מרמה, אז בהכרחיות של חוק-המבע הכל ירמו וירמו גם אוחוי או אם הוא מתנהג עם אחרים בלי רחמים וחמלה, אז בהכרחיות של חוק-המבע כל בט-האדם יתנהגו כך ויתנהגו בך גם עמו, --אז לא היה מרמה ולא היה מתאכזר כדי שלא יעשה לו בהכרחיות של חוק-המבע מה שעשה הוא. המימן חמובהק למוכריותם של המעשים, שהצווי ההחלפי הקאנמי מוצא בהסתגלותם לחוקים כלליים. או כאפשרותי שהעושה יוכל לרצות ככלליותם ובהכרח-כלליותם כבחוק-המבע, מיוסד, אם כן, בעצם-חדבר מזה שביון שהעושה יכול לרצות, שהמעשה שהוא חושב לעשותי יהא פלעי ויבוא בהכרח כללי כחוק-המבע, ירצה ויסכים בזה, שגם אחרים יעשו לו תמיד כמעשהו עמהם; ואז יעשה לאחרים רק מה שיכול לרצות, שאחרים יעשו לו, ולא יעשה ולא יגרום לאחרים שום דבר, שאינו יכול להסכים ולרצות. שאחרים יעשו לו, או בקצור: או דעליה סני לחבריה לא יעביד" ובזה היינו מציעים לשויון הגמור של הכלל המוסרי הראשי של הלל ושל החוק היסודי של התבונה המעשית חצרופה של קאנט הן במה שנוגע לעיקר רעיונם, להמקור האחרי ששניהם נובעים ממנו, והן בנוגע לצורתם החיצונית. והם דומים זה לזה אף בהקף תחום-שלישתם, כי כזה כן זה מקיף (לפי המבואר עד כאן) על-פי הסימן המובהק למוסריות האדם, ששניהם פכילים, את סוג = המוסר של היחס בין אדם לחברו

שולם יש מקוטות אחרים אצל קאנט בספרו .בקורת התבונה המעשית". שמהם אוצא, שהוא מבין את הצווי ההחלפי שלו במה שנונע לסימן המובהק הנכלל בקרבו

Kritik der practischen Vernunft Auer. Kehrhach. 68. 84-85 : pry (1

השלח 480

להכרת מוסריות (או אי-מוסריות) המעשים של האדם נם כאופן אחרי שהוא לכאורה יותר כולל ויותר מקיף. ואם נכנה את הפירוש הראשון של הצווי ההחלמי בנוגע להשמוש בו בשם "כאור פסיכולוגי-זולתי" של הצווי ההחלמי, נקרא את הפירוש השני בשם יבאור הגיוני-כללי" של הצווי ההחלמי. כי במקום שהפירוש הראשון נותן מעם פסיחולוני ושמוש זולתי להצווי ההחלמי (כמו שרגילים להבין את הדבר). רוצה הפירוש השני לתת לו מעם הגיוני ושמוש כללי, ועל-פי באור הגיוני-כללי זה אנו מכירים את אי-המוסריות של המעשים על-ידי אי-האפשרות ליח שו בי, שהם שלימים באופן כללי כחוק-המבע, משום שאם-כן כלומר, אילו היו כלליים בהכרחיות של חוק-המבע), היו סותרים את עצמם ולא היה אפשר להם לעמוד ולהתקיים בשביל אי-הגיון שבמושנים בשביל שני ההפכים בנושא אחר שבהם עצמם.

כן אומר קאנש כמקום אחד בספרו .בקורת התבונה המעשית" (תוצאת קיהרבך, עמו׳ 32 "עשיתי לי, למשל, למכסימה להנדיל את רכושי עלרידי כל האמצעים הבשוחים. והנה פקרון כידי, שכעליו מתו ולא השאירו שום דבר שככתב על אורותיו. על-פי מכע-הענין, הרבר מתאים למכסימה שלי. עכשיו רוצה אני רק לדעתי אם המכסימה ההיא מסוגלת להעשות חוק מעשי כללי. אני משתמש במכסימה זו גם בנידון שלנו ושואל, אם היא מסוגלת להעשות חוק כללי באופן שנקבע לחוק בשביל הכל: שמותר לכל אדם לכחש ולפעול בפקדון, שאין עד וראיה עליו. אני מכיר, שמכסימה כזו. בתור חוק כלליי תכמל את עצמה, שהרי חגרום לכך, שלא יהיה פקדון בעולם כלל. חוק מעשיי שאני מכיר אותו בתור חוק כזה, מוכרח להיות מסוגל להעשות חוק כללי בשביל הכל. זהו משפט דומה בדומה (משפט זהותי-cidentischer Satz) ומובן. אם=כן, מאליו". ובמקום אחר בספרו הנזכר (עמ' 54-58) אומר קאנמ: "אם המכסימה שעל-פיה אני חושב להעיד עדות, תְּבְּדַק על ידי התבונה המעשית, אז מתבונן אני בה תמיד, איך תהיה אם תשלום בחור חוק-המבע. מוכן לכל, שבאופן כזה תכריח כל אדם להגיד את האמת. כי אי־אפשר לעמוד ולהתקיים בכלליות של חוק־המבע, לחשוב עדויות לאמת ושקר בבת אחת. כך הַּקבע תיכף המכסימה בדבר שלישתי על חיני. אם אני שואל את עצמי: איך היא מוכרחת להיות, שיהיה אפשר למבע לעמוד ולהתקיים על-פיה בתור חוק כללי. מוכן לכל. שבמבע כזה לא יהא אפשר לשום אדם לאבד עצמו לדעת, כי מצב כזה לא יוכל להיות סרר-מכע עומד וקיים. וכן בכל שאר=הדברים".

משני המקומות האלה נראה, שהאפשרותי שהעושה יכול לרצות. שמעשהו יהא על-פי גורמי-הרצון שלו לחוק כללי, אפשרותי שקאנם דורש אותה בשם המוסר ועושה אותה מימן מובהק למוסריות של כל מעשה, היא האפשרות. שהעושה יכול לחש וב את מעשהו על-פי גורמי-הרצון שלו לחוק כללי. זאת אומרח: הסימן המובהק למוסריות של כל מעשה הוא—כשאין סת ירה בדבר לחשוב אותו בתור חוק כללי לכל האדם בהכרחיות של חוק-המבע. זבזה נכללה הדעה, שכל דבר אימוסרי הוא גם דבר אירהגיוני. ואנו מכירים את אי-ההגיוניות שבדבר כשאנו חושבים מוסרי הוא גם דבר אירהגיוני. ואנו מכירים את אי-ההגיוניות שבדבר כשאנו חושבים אותו כחוק כללי, כחוק בשביל הכלי, כלומר: כשאנו מתבוננים בו לא בתור דבר קונקרפי יחידי, אלא בתור דבר כללי. בתור מושג. לחשוב את המעילה בפקדון לחוק כללי בהכרחיות של חוק-המבע היא מחשבה. שיש בה סתירה הגיונית, מסני שהמעילה כללי בהכרחיות של חוק-המבע היא מחשבה. שיש בה סתירה הגיונית, מסני שהמעילה מותרת לפקרון, שהוא על-פי מושנו דבר, שהוא קנין-המסקיד, שנועד לחזור אליו. זכן

העדאת עדות שקר היא נסיכן מחשבה שיש בה סתירה הניונית, כי העראת השקר סותרת להעדאה, שהיא על-פי מושגה גלוי-דעתו של המעיר. ובזה איני יכול לרצות לא מפני שהוא מזיק למי שהוא, אלא מפני שיש בזה סתירה הניונית. כך רגילים לכאר את כוונתו של קאנם בנידון זה. וגם גיא ורג זימל, הידוע לעמקן, תופס (בספרו , קאנט") את רעיונו של קאנט במקומת הנזכרים על-פי דצעה זו. אכל אני חושב, שצריך להעמיק עוד יותר את רעיונו של קאנט בנידון זה. אפשר ליחיד לכחש ולמעול בפקדון במקרה. מפני שהמפקיד מאמין בו וסומך אפשר ליחיד לכחש ולמעול בפקדון במקרה.

עליו, שיתנהג כהונן ויחזירהו לו כדרך כל אדם ישר וכנוהג שבעולם. אבל אילו היתה המעילה בפקדון חוק כללי שלים כחוק-המכע, היה דבר זה גורם, שלא יהא פקרון בעולם כלל. כי מי יסקיד עוד פקדון אצל חברו, אם ברור ומוכרח הואי שלא יקבל הו בחזרה לעולם? -- החושב לשלוחיר בפקדון, כשישאל את עצמו: כלום אפשר לחשוב. שמה שאני רוצה לעשות יעשה הוק כללי בשביל כל האדם ? --, מיד יהא מוכרת להכיר, שדבר זה אי-אפשר הוא, מפני שאילו היתה המעילה בפקדון חום כללי לכל האדם היה הדבר סותר את עצמו: אז לא היה פקדון בעולם כלל ולא היה אפשר, אם כן, למעול בפקדון. ועל=ידי אי-האפשרות לחשוב את מעשהו לחוק כללי, יכיר וידע, שהוא אי-מוסרי כן אפשר ליחיר להעיד במקרה עדות-שקר מפני שמאמינים לו. שהוא מדבר אמת כדרך כל אדם ישר וכנוהג שבעולם. אבל אם העראת עדות-שקר היתה נעשית חוק כללי, שלים כחוק-המבע. כלומר. שכל אדם היה מוכרח להעיד שקר בכל הזדמנות, היה דבר זה גורם שלא תהא העדאת - עדים בעולם כלל. כי מי יסמוך על העדאת עד, ואף מי ישאל לה ומי ישמע לה, אם ברור הוא ומוכרח. שכל עד משקר? החושב להעיד עדות-שקר, כשישאל את עצמו: כלום אפשר לחשוב, שמה שאני רוצה לעשות יהא חוק כללי בשביל כל האדם בהכרחיות של חוק-הטכע ?י- מיד היה מוכרת להכיר, שרבר זה אי־אפשר הוא, מפני שאילו היה אפשר ל חשוב, שהעראת עדות-שקר תהא חוק כללי בשביל כל האדם, היה הדבר סותר את עצמו: אז לא היתה העדאת - עדים בעולם כללולא היה אפשר אם כן, להעיד עדות שקר. ועל־ידי אי-האפשרות לחשוב את מעשהו לחוס כללי יכיר וידע את אי-מוסריותו של מעשה זה.

ואולם גיאורג זימל חושב בספון "קאַנט", שהזכרנו למעלה, את באורו השני של קאנט בנוגע להשמוש בצווי ההחלטי. את הבאור ההגיוני-הכללי, לרעיון עיוני גדול ונשגב. אפשר לרעיון העיוני היותר גדול של קאנט בכללי, וכנגד זה הוא מוצא את באורו הראשון של קאנט בנוגע להשמוש בצווי ההחלטי. את הבאור הפסיחולוגי־ הזולתי, קמנטן ופעוט מאד.

אני חושב, שזימל, שהוא מצוין תמיד בדקות כח-המחשבה שלו, לא ירד בדבר זה לעמקו של הענין, ועל-כן הוציא משפט מעוקל. איני רוצה להתווכח עמו בדבר התהלה הנפרזה. שהוא מפזר להבאור ההגיוני־הכללי. אפשר שהרעיון כשהוא לעצמו, ש"ההתאמה השכלית, שהאחדות התוכית-הרגיונית של מעשינו הוא גם הסימן המובהק לערכם המוסרי", הוא אידיאה עיונית גדולה ונשגבה. אבל איזו תועלת יש בגודל

או. על כל פנים, שאין אנו יכולים להכיר בשכלנוי שהרבר כך הוא. הלא זימל בעצמו בכהירות-שכלו המיוחדת לו סותר לבסוף את הדבר עד היסוד. בלי שהשאיר מכל האידיאה הנשגנה שריך ופלים אפילו עד כדי שמוש כל-שהוא בה להכרת המוסייות של מעשינו. ולעומת זה, יש להתנגד לו בכל תוקף בנוגע לדעתו ולמשפטו, שהוציא על הבאור הפשיחילוגי=הזולתי, שיש ברברי קאנם בנוגע להשמוש בהצווי ההחלפי. הקטנות והפעיטותי שהוא מוצא כו, אינן באמת בדבר עצמו, אלא כאופן הבנת הדבר מצד זימל. זימל עצמו מעיר בצדק בניגע להבאור ההגיוני-הכללי של הצווי ההחלמי שבדברי-קאנם, כי על־ירו אולי אפשר להכיר את ה"לא־תעשה", אבל על כל פנים לא את "העשה" המוסרי. כל מעשה, שאי־אפשר לנו לחשוב אותו לחוק כללי מפני הסתירה ההגיונית הפנימית, שהיתה בו אילו היה חוק כללי אנו מכירים כדבר אי-מוסרי כדבר האסור לנו. ודבר, שאין בו סתירה פנימית בתור חוק כללי, אינו נגד המוסר, הוא מותר. אבל במה נדע, על־ידי מה אפשר להכיר מה שחובה עלינו לעשותו ? -- מה שאין בו סתירה דגיונית־פנימית כשחושבים אותו בתור חוק כללי 'אינו אסור. אבל מה שאינו אסיר, עדיין אין החובה עלינו לעשותו, עדיין אין אנו מצווים עליו! דוקא זהי אחת מן התגליות המפורסמית של קאנט, שהוא מתפאר בה ומטעים וחוזר ומטעים איתה בכל הזרמנות בתורת-ההכרה שלו "): שהעדר סתירה הגיונית באיזה מושג או באיזה משפט אינו ראיה כלל וכלל לישות המושג בעולם-המציאות, או לאמתוחד המשפט. כי העדר-הסתירה מראה ומוכיח רק את אפשרות הדבר. אבל מה שאפשר. זאח אומרת: מה שאפשר לחשוב, אינו מוכרח עוד להיוח. וכמו שהדבר הוא במקצוע ההכרה, כך דוא גם במקצוע המוסר. אם הסימן המובהק להכיר את אי- המוסריות של המעשים הוא אי-האפשרות לחשוב אותם בתור חוק כללי מפני הסתירה ההגיונית שהיתה בזה אפשר רק להכיר על-ידו מה שהוא אי-מוסרי ומה שאינו אי-מוסרי כשאין סתירה הגיונית בדבר לחשוב את המעשים לחוק כללי. אבל אי-אפשר להכיר על-פי זה, מה החובה עלינו לעשות. אי-אפשר לדעת על-פי הצווי ההחלפי את המצווה עלינו לעשותו. או במלים אחרות: לצווי ההחלמי יש לפי זה מובן וערך שלילי ולא חיובי. ואפילו את השריך הדל הזה, שוימל משאיר להצווי ההחלמי על-פי הבאור

ההגיוני-הכללי. שקאנם נותן לו, פוחן זימל בסברה עד שאינו משאיר ממנו כלום. וכך הוא אומר בקירוב: אפילו הערך הדל הזה (שנשאר לצווי ההחלמי על-פי הבאור ההגיוני-הכללי) לציון ולסבון לכל הפחות, מה שמותר עלדפי המוסר, אף עוד דל זה בשל לגמרו כשמוחחים עליו קו-בקורת על-פי התורות העיוניות של כאנש. לפתירה. אומר קאנט, יש חוצאה הגיונית קודם כל, כשָישותו של המושג במוחה ונתונה במציאות. אז בווראי אי־אפשר לחשוב ולהחלים מבושג זה דבר שסותר לו על-פי ההגיון. אבל אם דמושג עצמו הוא דבר שבדמיון, אין ללמוד כלום מן הסתירה, שיש להחלשות ירועות אליו. למשל: יש סתירה בדבר לחשוב, כי ה' אינו כל-יבול, לפי שיכולת-

נדפס גם בהרבעון המיועד לחקירת קאנם (נדפס גם בהרבעון המיועד לחקירת קאנם (1 היוצא לאור ע"י פרופיסור סייחינגר בשם: Kantstudien). עםי 16–71, הראיתי ברור, שאביה של אמת זו. שקאנם חושב את עצמו להמגלה שלה והשתמש בה לסתירת הראציונגליסמום. הוא לב קאנט. אלא דוד יום. שקימהו בזה כמו בדברים חשובים הרבה בספרו הואשי Treatise on Human .Nature כרך 1, חלק 3, פרק 7, עמי 193 (ועיין גם הלק 2, פרק 6, עמי 140).

הכל נכללת במושנו. אבל מי שמכחיש בה' ובמציאותו, לו אי-אפשר ללמוד כלל מיחם הגיוני זה. כי כל ההחלמות. שאפשר להוציא ממושנו בעזרת משפמ-הסתירה (principium contradictionis), נופלות עמו יחד. וכשאנו משתמשים בזה בנוגע להעדד-הסתירה בחוק המעשי, רואים אנו, שזהו קריפריון רק כשהחובה המוסרית כבר קבועה ועומדת בלא זה משעמים אחרים. אי-אפשר לי לרצות, בלי סתירה פנימית להמושג קנין פרפי, שעל-פי החוק יהא מותר לכל לגנוב ולגזול. אכל אם אני מתוגד מעיקרי להמושג קנין פרטי? אם איני רוצה. שיהיה במציאות? – אז אין שום סתירה אם על-פי החוק יהא מותר לכל לגנוב ולגזול. את השקר איני יכול לרצית בתור חוק כללי, לפי שזה סותר למושג ה"הגרה" (Aussage). אבל הלא רק אם מובנו של מושג זה בעצמו כבר עומד איתן. אם איני מודה לכתחלה, שמובן המושג .דגדה' הוא להביע את האטת, אז אין שום סתירה בשלימת השקר הכללי על-פי החוק. כן אי־ אפשר לי לרצות, שיהא מותר לכל אדם לאכד עצמו לדעת בכל זמן שירצה, לפי שעל= פי זה לא יהא אפשר למכע לחתקיים. אכל אם אני בעל מרה שחורה ואיני רוצה כלל בקיום השכע והעולם. אז אין שום סתירה בחוק הכללי של הַתַּר אבוד עצמו. בקיצור: כמו בעניני ההכרה חשכלית העיונית כך אף בנידון שלנו יש איזה ערך הגיוני להעדר הסתירה הפנימית של החוק הכללי רק אם אף זולת זה כבר איזה מושג. איזה מצב־דברים, איזו פעולה קכועים ועומדים מעיקים בתור דבר שצריך להיות. בתיר חובה מוסרית. אולם אם אין הדבר כך, אין מעצור לי להתנהג ולעשות ככל העולה על רוחי, על פי חפצי ורצוני. בלי שההיה בזה סחירה לפי שאין כאן שום דבר קבוע ואיתן, שהיה אפשר להביא איזה דבר אחר ביחם של סתירה אליו. הכלל הקאנטי מחגלה. אם כן. לפנינו על-פי המבואר לא כיסוד העומד בכח-עצמו, לא כקרימריון מקורי וראשון להכרת המוסריותי אלא, לכל היותרי כאמצעי ותשמיש לברר ול?בן בו את הענינים הידועים לנו כבר ממקום אחר ומשעמים אחרים לערכים מוסריים.

בכקורת קשה זו הרס זימל בעצמו עד היסוד את האידיאה העיונית הגדולה והנשנבה". את הבאור חהגיוני-הכללי של חצווי ההחלטי שבשיטתו של קאנט – אטנם, רק כמו שהוא: זימל, מבין באור זה --ולא השאיר ממנו כלום. ואפילו לפי תפיםתי שלי בדבר, ועל-פי הצעתי למעלה, שקאנם אינו אומר, שאך בתור חוק כללי היה מושג המעשה אי-המוסרי מתנגד למושג חדבר אלא גם שבתור חוק כללי היה המעשה אי-המוסרי אי-אפשר מעיקרו על-פי ההגיון, כמו במעילה בפקדון ובהעראת עדות-שקר, משום שלא היה פקרון ולא היתה העדאת עדים בעולם כלל אם המעילה בפקדון או העדאת-השקר היו מותרות 'ומוכרחות לכל בהכרחיות של חוק-המכע – אף העמקה זו בדברי-קאנם בכאורו ההגיוני של הציוי ההחלשי לא היתה יכולה להועיל הרבה להחזקתו. כי מעם זה. שבאמת אינו נהרם על-ידי הבקורת של זימלי סוף-סוף נמצא רק בשני המשלים של קאנש: במעילה בפקרון ובהעדאת עדות-שקר, ולא ברברים אי-מוסריים אחרים. כי מעילה בפקדון והעראת עדות-שקר אפשרויות הן רק כשיש פקדון וכשיש העדאת עדים בעולם, ואלה שני הדברים המיוסדים באמונה ובטחון אפשריים רק אם מאמינים ובוטחים בשומר זבהעד, שיחזיר את הפקדון או שיניד את האמת. כאן כבר יש אם כן, אותו דבר ומושג העומדים איתנים. שעל-פי ברורו הנכון של זימל בכקרתו. צריכים הם להיות מעיקרם כדי שיהא אפשר לדבר על ניגוד וסתירה הרבר שהמעשה אי-המוסרי מתנגד לו וסותר אותו. אבל בכל עגין אחר אין הרבר כך. אפשר לחשוב. למשל. שגנבה וגזלה וסתם דבור-שקר (לא העדאת עדות-שקר) היו מדרכי בני-האדם הרגילים על-פי מבעם. על-פי חוק-המבע שבהם, בלי שחוק-מכע כללי זה היה מהרם את אפשרות-ההזדמנות לגנבה וגזלה ודבור-שקר כמו במעילה בפקדון והעדאת עדות-שקר.

הבאור ההגיוני-הכללי, שקאנט נוחן לצווי ההחלמי שלו. אינו יכול, איפוא, לעמוד בפני הבקורת. אינו יכול להחזיק מעמד ביחוד בפני ההשוואה להשקפות הנכונות של קאנם עצמו על הערך ההכרתי, שיש לרגיון העירום מכל נסיון חיצוני או פנימי. כי להגיון העירום יש לכל היותר ערך שלילי ולא חיובי: אפשר יש לדעת על-ידו מה שאי־אפשר לחשוב. וזה—מה שהוא שני הפכים בנושא אחר. אבל לעולם אין לדעת על ידו בלבד, בלי נסיון חיצוני או פנימי. מה שיש, מה שהוא במציאות. וכל שכן לא מה שמוכרח להיות. מה שאינו סותר את עצמו הוא רק אפשר. אכל מה שאפשר אינו צריך עוד להיות במציאות; ועל אחת כמה וכמה שאינו מוכרח עוד להיות במציאות. ואפילו לאי-האפשרות של שני הסכים בנושא אחדי לאי-האפשרות של דבר או מושג הסותר את עצמו, יש איזה ערך כשביל הכרתנו רק אם הדבר. המושג : או הנושא כבר עומד איתן על ידי הנסיון מתוך המציאות החיצונית או הפנימית ליחד לו איזה תואר או איזו פעולה הסותרים למושגו. אבלי אם אין שום דבר עומד איתן במציאות, אם אין נושא בעולם כלל ואני רק מצייר ב ד מי וגי איזה נושא. אז רק אי־אפשר לי לחשוב עליו בנשימה אחת שני דברים מתנגדים זה לזה, אי־אפשר לי ליחד שני הפכים בכת אחת; אבל יש לי האפשרות והרשות אפילו מן ההגיון עצמו לחשוב ולצייר לי את הנושא כמו שאני רוצה וליחד לו מן ההפכים

על-פי הבאור הרגיוני הקאנטי של הצווי ההחלשי, שמותר לגו מנקודת-המכם המוסרית רק מה שאנו יכולים לחשוב לחוק כללי בלי שתהיה סתירה במחשבה זו אין אנו יכולים, איפוא, לדעת על-ידי הצווי ההחלשי בלבד לא מה שהמוסר מחייב אותנו לעשותו. כי אפיסת הסתירה אינה יכולה עוד להיות סימן לחיוב מוסרי כמו שאינה יכולה להוכיח את המציאות. ולסתירה ככלל אין מקום כשאין שום דבר במציאות, שיהא אפשר לדבר אחר לעמוד ביחם של סתירה אליו. הבאור ההגיוני-הכללי של הצווי ההחלשי מופרך, אם-כן כולו מעיקרו ואין לו תקנה.

לאחר שהבאור ההגיוני-הכללי, שקאנט נותן להצווי ההחלטי שלו, נפל, מוכרחים אנו לשוב אל הבאור הראשון, אל הבאור הפסיחולוגי-הזולתי, שקאנט נותן להצווי החחלטי שלו, אם בכלל כל תורת-המוסר הקאנטית לא תפול בנופלים יהד עם היסודי שהיא בנויה עליו. אבל דוקא באור זה לא מצא חן בעיני זימל, ולא די שהוא מקיפו בקושיות כתנורו של עכנאי, אלא אף מפחית הוא את ערכו בכלל ומוצא בו קטנות מוסריתי כמו שכבר הזכרתי למעלה. אולם (וגם זה כבר אמרתי למעלה) זימל טועה כאן מעות גדולה, כי לא ירד בדבר זה לעומק הענין. הבה ונבחן את קושיותיו ודבריו ונראה, היעמדו אם לא.

וכך הוא מהלך־רעיונותיו: הפתרון הראשון. שקאנט נותן לשאלה: על־ידי מה אפשר להכיר ולדעת בכל מעשה ומעשה, אם אני יכול לרצות. שיהיה לחוק כללי?

הוא שובת-עצמו, איני יכול לרצותי שיהיה מוחר לכל לרמות, כי אף אם אני היית' רוצה לרמות אחרים. הלא איני רוצה לעולם. שאחרים ירמו אותי. איני יכול לרצות. שהתאכזרותי נגד, קשה-יום תעשה חוק כללי. כי איני יכול לדעת. אם לא יבוא יום. שאני בעצמי אהיה זקוק לרחמי=אחרים ולעזרתם. נמוקים מסוג זה לא יספיקו עוד היום. אומר זימל, ואצל קאנמ הם מפליאים ביותר. מפני־מה תכריע כאז לפתע פתאום שובת־עצמוי שהוא, קאנמ, אינו מכיר אותה בכל תורת המוסר שלו לקריפריון מוסרי? הלא דוקא בסובנו של קאנט אפשר שאני רוצה לשם המוסר. שרבר זה או אחר יהא קבוע בחור חוק כללי. אף-על-פי שהוא אפשר נגד עניני הפרשיים לא פחות מקור-רוח ושויון-נפיש כללי למראה צית-אחרים. ומצד אחר: מי שהוא בעל-כשרון לרמות יותר מאחרים, ימצא תועלת ויבוא על חשבונו בשלימה הכללית של הרמאות ווכל לרצות בה בתור חוק כללי. ובן-אדם אַנס ובעל-זרוע היה מרוצה לסכול גם הוא את חנופת-ידו החזקה של תקיף ממנו. כמו שאחרים סובלים את ידו הקשה כשהוא החקיף; ומצב-דברים כזה בתור חוק כללי אפשר טוב בעיניו מחוק כללי המגן על החלש. וכן להפך: אלה הנפשות המסורות בכל כחותיהן לאחרים והמוכנות חמיד להביא את כל הקרבנות למובת אחרים אינן יכולות על-פי מבען לרצות, שהאחרים יתנהגו עמהן על-פי דרכן שלהן, לפי שחפץ כזה היה מקמין את גודל-רוחן וזכותן המיסרית.

כל הקושיות והפרכות האלה ניבעות ממקור מעות אחת. זימל מחליף כאן את גורם - ה ה כר ה ב גורם - ה הוי ה: מה שהוא סימן לדבר רואה הוא כמעם הדבר, ה"מה" מתהפכת אצלו ל"מפני", ועל־כן הוא נלאה למצוא פשר-דבר. וכשנבאר את דברי קאנם על־פי דברי הלל, שבאמת שוים הם ואחד הםי יהא הכל ברור ומיבן וכל הפרכות תפולנה מאליהן:

הלל אומר: "דעלך פני לחברך לא תעביד זו היא כל החורה כולה". הלל אינו אומר: "לפי" שעלך סני, או "משום", "מפני" שעלך סני לחברך לא תעביר, אלא "דעלך סני", וזהו כמו: מה דעלך סני לחברך לא תעביד. ביסורו של הלל, ומה שאחד הוא –ביסיד התורה: "ואהבת לרעך כמוך, אני ה" – בודאי שאין למצוא מעס האנוכיות וטוכת-עצמו בתור טעם מוסרי זולתי כמו שזימל הושב למצוא אותו בכאיר הפסיחולוני-הזולתי של הצווי ההחלשי אצל קאנט. כי היסוד .ואדבת לרעך כסוך'. או "דעלך סני לחברך לא תעביד', הוא בעצם הדבר אמת-הסדה למוד בה את החנהגותי עם חברי וסימן מיבהק להכיר על-ידו. באיזו הנהגה אני מחויב להתנהג עם חברי ומדה זו היא-אנכי בעצמי. ואהבת לרעך כמוך: אני מחויב לאהוב את רעי כמו שאני אוהב את עצמי, לא פחות; ו"מה דעלי סני" אסור לי לעשות לחברי: מה שאיני רוצה. שיגימו לי, אם בעשית רעה נפועל ואם במניעת המיבה, אסור לי לגרום לחברי. מעשי והנהגותי עם חברי נמודים בי בעצמי; אני עצמי אמת-המדה לכך. חברי לא יהיה בשום ענין פחות משני: הוא צריך להיות בכל דבר כשוני. כלום אפשר למצוא כאן אנכיות ודרישת פיבת-עצמו בתור פעם מוסרי. פעם-הזולתיות ? --אילו היה הדבר מיוסר בחוק-המבע, שכל מה שאני עושה וגוים לחברי. אם רעה ואם מובה, יעשה וינרום הוא לי, היה על כל פנים עוד אפשר לחשובי ש־צווי שלא לעשות לחברי שום דבר, שאיני רוצה, שיעשה לי, --- הוא מטעם דרישת שיבת עצמי. אבל הלא יודעים אנו, שאין הדבר כך כלל וכלל. אפשר שאחר עושה לתועלתו רעה לחברו בלי שיודע לזה לעולם מי הוא עושה-הרעה, ואפילו אם יודע, הלא במקרים רבים קצרה יד העשוה

לשלם לעושקו כמפעלו. ומצר אחר, הלא מעשים בכל יום שאחד עושה מוכה לרעהו ונומל לן חסך והלז משלם לו רעה החת שובה. אבל כל העובדות והאפשרויות האלו לא תעשינה עליך שום רושם. אתה מצווה בהחלמ: "לא תקום ולא תמור את בני עמך ואהבת לרעך כמוך !", "כאזרה מכם יהיה לכם הגר הגר אתכם ואהבת לו כמוך ו "דעלך סני לחברך לא תעביר!" -- כי תורת המוסר האלהי, שאת קולה אתה שומע עמוק בלבך. מצוה עליך כך בלי שום "אם" ו אבל". זהו הצווי ההחלטי: כך וכך חייב אתה לעשות, כך וכך חייב אתה לנהוג עם חברך. על-פי סימן מובהק זה. בלי שום שאלה והתחכמות. ומדה זו היא מדה שוה לך: מרת אהכחך לחברך לא תהיה פחותה ממרת אהבתך לעצמך ו"מה דעלך סני" – זה סימן מובהק לך שלא לגרום לחברך. "ואהכת לרעך כמוך" מציין ומסמן, איפוא. עד כמה תהיה מדת אהבתך לרעך. ולזה הוא אומר: כמוך אהכחך לרעך תהיה בכמות ובאיכות של אהבתך לעצמך. וכן בדעלך סני לחברך לא תעביד מציין את היימה". שנלא תעביד לחברך", וזהו: כל השטח וההקף של השנוא עליך לא תעביד ולא תגרום לחברך באיזה אופן שהוא, אם על-ידי עשית-רעה ואם על ירי מניעת-מובה. היסוד של הלל כולל, לפי זה, רק את הצווי וההקף של "לא תעביר" את ה"כי" וה" של "לא תעביד לחברך", אבל לא את המעם את ה"מדוע" ו"למה", את המשים-מה' וה", מפני-מה' וזה לפי שהמעם הוא הדרישה המוסרית הנפועה בסתר לב האדם, הפעם הוא קול ה', שאנו שומעים עמוק בחביון נפשנו כשהיא חפשית ובת-חורין משעבוד חיצוני, מעכדות־המקריותי וכשהיא רק היא עצמה ואין לדבר זר חלק בה. הלל אינו בא לאמר: ממעם זה או זה אסור לעשות ולגרום רעה לחברו. כי מי שצריך עוד מעם לזה כדי שלא לעשות ולגרום בכלל רעה לחברו. לו אפשר לא יועיל כל מעם. הלל מדבר אל הנכרי. הבא מעצמו. בלי שום כפיה ואונס. הבא מרצונו המוב לקחת תורה מפיוי הבא ללמור ממנו את כל התורה כולה כשהוא עומד על רגל אחת, הבא ללמוד ממנו בקצור נמרץ את הצד האנושי, את תורת-המוסר שביהדות. הלל מדבר לארם, שהרגיש ומכיר בלבו, יודע ומבין בתבונתו, שיש הובה מוסרית, שיש דברים אסורים לאדם לעשות ורברים, שחובה עליו לעשותם לחברו. ומה שהוא רוצה ללמוד ולדעת הוא רק ה.מה" בפרמות של החובה המוסרית. את השמה וההקף של הזולתיות על פי מוסר-היהדות • ואת זה רצה ללמוד בכלל אחד, שיהא בידו כאמת-המדה למוד כה וכסימן מובהק להכיר בו בכל דבר ודבר הבא לידו בעולם וככל החלמות רצונו, שהוא צריך להחלים בחיים, מהו על-פי המוסר ומהו נגדו. ואמת מדה זו וסימן מובהק זה למוסריות של כל דבר ומעשה על-פי רוחה של חורת-ישראל, על-פי מוסריהיהדות, נתן הלל לנכרי חשואל בכלל: "דעלך סני לחברך לא תעביד". בכל הנהגה, שאתה חושב להתנהג עם חברך, צריך אתה רק לשאול את עצמך: וכי הייתי רוצה, שיתנהגו עמי באופן זה? וכי הייתי מרוצה בזה? וכי היה זה לפי רוחי, לפי טכעי. לפי טכע-האנושיות שבי ? -ועל-פי אמת-מרה זוי על-פי סימן מובהק זה, חמוד וחכיר חמיד את מעשיך והנהגותיך לגכי חברך, אם הם לפי רוה התורה והמוסר או לא.

## זהמעם ?

או שאלה זו בדברים מפורטים יותר:

למה לי בכלל לתקן את מעשי לגבי חברי על-פי איזה כלל, על-פי איזה אמת= מדה ועל-פי איזה סימן מובהק? למה לא אעשה ואתנהג תמיד על-פי המוב בעיני. עליפי נטיותי ותשוקותי בכל פעם ובכל מקרה ? בתשובתו אל הנכרי לא נגע הלל בשאלה זו כלל. לפי ששאלה זו לא נשאלה ממנו : לנכרי השואל לא היתה. כנראה, שאלה זו שאלה כלל מפני שהחשובה על שאלה זו היתה נתונה וידועה לו בדרך ישרה בלא אמצעות, בתור עובדה של ההרגשה וההכרה המוסרית הפנימית, בתור עובדה של התבונה המעשית הצרופה, שנובעת מטבע האנושיות שבנו כשהיא חפשית מכל סבה חיצונית והשפעה זרה, זאת אומרת, כשאנו בני-חורין והננו מה שהננו באמת.

ולפיכך, כשרבי עקיב א אומר: "ואהבת לרעך כמוך הה כלל גדול בתורה", מוסיף בן עזאי ואימר: "זה ספר תולדות אדם: ביום ברוא אלהים אדם בדמות אלהים עשה אותו הזה כלל גדול מזה". כי ב"ואהבת לרעך כמוך" נתונים לנו רק אמת-המדה למוד בה ורסימן המובהק להכיר בו בכל מעשה והגהגה לגבי זולתנו בפועל בחיים "מה" הוא על-פי מוסר-התורה ותורת-המוסר וימה" לא. אבל זה ספר תולדות אדם" וגו' כולל בקרבו גם את המעם והשורש האחרון של המוסריות, שהיא מפורמת לפרטיה במצות התורה שהיא ספר תולדות-אדם. ומעם ושורש אלה הם: מפני שביום ברוא אלהים אדם בדמות אלהים עשה אותו. זאת אומרת: מראשית בריאת האדם קבע ה' במבעו את הדמות האלהית, שהיא התבונה המעשית הצרופה והחירות הגמורה לבחור במוב ולמאום ברע על-פי בחירה, שצריכה ויכולה להיות חפשית מכל השפעה ורק מעצמות-האדם מן האנושיות החפשית שבאדם. שהיא שוה בכל אדם ולכל האדם. ובאמת, רבי עקיבא אינו חולק כלל וכלל על בן עזאי, כי אותם הדברים ממש של ובאמת, רבי עקיבא אינו חולק כלל וכלל על בן עזאי, כי אותם הדברים ממש של בן עזאי והדעה הכלולה בהם מביע רבי עקיבא במקום אחר (אבות פ"ג, מי"ח): הוא הזה אומר (רבי עקיבא): חביב אדם שנברא בצלם, חיבה יתרה נודעת לו שנברא בצלם, שנאמר (רבי עקיבא): חביב אדם שנברא בצלם, חיבה יתרה נודעת לו שנברא בצלם, שנאמר (רבי עקיבא): חביב אדם שנברא בצלם, חיבה יתרה נודעת לו שנברא בצלם, שנאמר (רבי אבים"): כי בצלם אלהים עשה את האדם".

וכשאנו חוזרים עכשיו אל קאנט, אל הצווי ההחלטי שלו ואל הבאור הנכון החידי. שקאנט עצמו נוחן ליסוד-המוסר שלו — אל הבאור הפסיחולוגי-הזולתי של הצווי ההחלמי, נבין את דברי-קאנט על-פי דברי-הלל ונמצא. ששניהם אמרו דבר אחד. המעם והשורש האחרון של המוסריות הם לפי קאנמ כמו לפי הלל (וכמו לפי בן עזאי ורבי עקיבא, שבעצם הרבר אינם חולקים זה על זה כמו שהראינו למעלה). בהכרה המוסרית הפנימית שבנו, שאינה באה ואינה תלויה בנסיון, שאנו מכירים אותה כלי אמצעות ובאופן ישר בתור עובדה של התבונה המעשית הצרופה שבנו. כשאין אנו נפעלים על-ידי דברים מחוצה לנו. שבאים לנו בנסיון וידועים לנו על=ידי נסיון; כשאנו בני חורין מכל סבה והשפעה חיצונית; כשרצוננו בן חורין בהחלשותיו מכל דבר זר לנו, מכל דבר, שהוא רק מקרי, מתחלף ועובר; כשנורמי רצוננו מיוסדים בחירות הנמורה, כלומר: כשהם מיוסדים במה שאנו בעצם ובאמת -- באנושיות החפשית, בצלם ודמות-האלהים שבאדם ובכל האדם: אז בוודאי יהיו נירמי רצוננו מאותה תכונה, שהיא שוה לכל האדם, ואז יהיו משוגלים להיות היסוד לחוק כללי בשביל כל האדם. אם גורמי-רצוננו מיוסדים באנושיות החפשית, ורק באנושיות החפשית שבנו. מובן מאליו. שיהיו מסוגלים לכל היצורים. ששכעם ועצמותם הם חפשים-אז יהיו מסוגלים להיות חוקים בלליים לכל האדם. תורה זו מלמד אותנו ומשנן לנו קאנש פעמים אין-מספר בספר "בקורת התבונה המעשית"; ותורה זו היא גם המעם והשורש האחרון של המוסריות במוסי-היהדות הן על-פי בן עזאי והן על פי הלל ורבי עקיבא. החוק היסודי של תורת משפטי-היהדות: "תורה אחת ומשפט אחד יהיה לכם ולגר הגר אתכם", שהוא התמצית המעשית של הצווי המוסרי היסודי בתורה: "ואהבת לרעך כמיך" ושל החוק היסורי של התבונה המעשית דצרופה של קאנט (הצווי ההחלמי): "תקן מעשיך באופן, שגורטי-רצונך יהיו מסוגלים בכל עת להיות לחוקים כלליים", —נובע ושומף, אם כן, במקורו האחרון מחירות-האדם ומדרישת חירות לאדם, מן הדרישה. שהאדם בתור יצור תבונתי דורש על-פי מבעו מעצמו, שיהיה וישאר תמיד כן-חורין מהשפעה זרה, מעבדות חיצונית ומשעבור המקריות המתחלפת ועוברת ויהיה וישאר תמיד מה שהוא בעצם ואמת: בן-אדם בעל תבונה. שהאנושיות בת-החורין, צלם האלהים ודמותו שבאדם, הם תמיד ולעולם הגורמים היחידים לרצונו ומעשיו; כי אז יהיו גורמים אלה על-פי מבעם ומקורם מסוגלים להיות לגורמי-הרצון של כל היצורים בעלי-התבונה להיות היסיד לחוקים כלליים בשביל כל האדם.

זהו המעם והמקור של המוסריות אצל קאנט כמו בתורת-המוסר של היהדות. זוהי תשובתו של קאנט, כתשובתה של היהדותי על השאלה: למה לי בכלל לתקן את מעשי לגבי חברי על פי איזה כלל על־פי איזו אמת־מדה? למה לא אעשה ואתנהג תמיד על־פי הטוב בעיני? – זוהי התשובה בתורת-המוסר הקאנטית, במו בתורת-המוסר של היהדות על השאלה המוסרית העיקרית: מפני-מה, משום מה ובשביל-מה לנו כל המוסריות בכלל?

אבל עוד צריכים אנו בתורת-המוסר הקאנטית לתשובה על שאלה אחרת: על השאלה המעשית שבכל מקרה ובכל דבר הבא לידנו בפועל בחיים. עור אנו צריכים.על-פי סגנונו של קאנם עצמו, לכלל של .כה-המשפם המעשי, כרי לשפום ולדעת על-ידו בכל מעשה הבא לידנו בפועל, אם הוא מתאים אל הדרישה המוסרית הכללית או לא. ואלה דברי קאנט: "אם איזה מעשה אפשרי בפועל מתאים אל הכלל הכללי או לא-לזה צריכים אנו כחיםשפט מעשי שעל-ידו ובעזרתו אפשר ללמוד מן הכלל על הפרש, ממה שנאמר בכלל (in abstracto) על כל מעשה יחידי בפועל (in concreto) "(בקורת התבונה המעשית", עמ' 83). או אותו הדבר במלים יותר פשוטות: עדיין אנו צריכים לאמת-מדה למוד בה ולסימן מובהק להכיר על=ידו בכל פעולה ומעשה הבאים לידנו בפועל בחיים, "מ ה" הוא על-פי המוסר ו"מ ה" הוא נגדו. עדיין אנו צריכים בתורת-המוסר הקאנשית לתשובה מעין זו שנתן הלל לנכרי, שבקש ממנו ללמדו את כל התורה כולה (זאת אומרת: מה שהחובה, מה שמותר ומה שאסור לעשות ולגרום לחברו בפועל) כשחוא עומד על רגל אחת. ונחיצותה של תשובה זו מרגיש ויודע קאנם הימב, כי הוא מקריש לזה פרק חשוב בשם : "על המפוסיות של כח=המשפט המעשי הצרוף". ובפרק זה הוא נותן את הבאור הפסיחולוגי-הזולתי לצווי ההחלמי במה שנוגע להשמוש ביסור־מוסר זה בפועל בחיים. כדי שיהיה אפשר להשתטש בצווי ההחלמי בתור אמת-מדה למוד בה ובתור סימן מובהק להכיר על-ידו בכל דבר ומקרה, בכל פעולה ומעשה, ימה" הוא על-פי המוסר וימה' נגדו. ועל-פי באור שמושי פסיחולוגי-זולתי זה. שקאנט ניתן לצווי ההחלמי, אמת-המרה למוד בה את המוסריות או את אי-המוסריות של כל פעולה ופעולה (על-פי גורמי-הרצון שלה) הוא – הפועל עצמו, והסימן המוכהק להכיר על-ידו את המוסריות או את אי=המוסריות של כל מעשה ומעשה (עליפי גורמי הרצון שלו) הוא המעשה עצמו. וכבר הבאנו למעלה את דברי-קאנט אלה:
"הכלל של כח-המשפט בחוגי התבונה המעשית הצרופה הוא כזה: שאל את עצמף,
אם המעשה, שאתה חושב לעשות, כשהיה יוצא לפעולות על-פי חוק־המבע, שאתה
בעצמך חלק ממנו. — אם היית יכול עוד להעלות על הדעת, שהוא מתאים לרצונך וכו'. או
כן אומרים, איך. אם כל איש היה מרשה לעצמו לרמות לתועלתו ולהנאתו וכו'. או
היה רואה בצרת אחרים בשויון=נפש ובקור-רוח גמור וגם אתה היית נתון בתוך עולם,
שבו סדרים באלה, — כלום היה כל זה בהסכמת-רצונך? — אולם כל איש יודע,
כשהוא מרשה לעצמו לרמות בסתר, שלעומת זה לא כל אחד עושה כמוהו, או אם
היה, בלי שיתפרסם הדבר, מתנהג בלי רחמים וחמלה עם אחרים, לא תיכף יתנהג עמו

בדברים אלה הוא אומר: כשאתה רוצה לדעתי אם איזה מעשה, שאתה חושב לעשות לחברך, או איזו הנהגה שאתה חושב להתנהג עם חברך, הוא לפי המוסר או לאי צריך אתה רק לשאול את עצמך, אם היית מרוצה, שמעשה זה יהיה חוק . כללי בהכרחיות של חוק-המבע, כלומר: אם היית מרוצה, שיעשו לך דבר כזה ויתנהגו עמך באופן כזה. וזוהי בקיצור נמרץ התשובה של הלל על אותה השאלה: " מ ה" דעלך סני לחברך לא תעביד. אבל אין להחליף דבר זה כמו שאירע לזימל ב.מפני שעלך סני לחברך לא תעביד. אין להחליף את המדה למוד בה את הדבר במעם הדבר, אין להחליף את הסימן להכיר בו את הדבר ביסוד הדבר ושרשו – אין להחליף את גורם = ההכרה בגורם = ההויה לא "מפני" שאין אתה רוצה, שיעשו לך איזה דבר, או שלא יתנהגו עסך באיזה אופן, אסור לך לעשות דבר זה לחברך, או להתנהג באופן זה עם חברך! לא ולא! איך אפשר לחשוב. שעלתה אף רגע על דעתו של קאנם מחשבה כזוי שהיא מתנגדת לכל מהלך-רעיונותיו ולכל שימתו ? הרי על-פי מחשבה זו המעם והשורש האחרון של המוסריות הן האנוכיות ודרישת חובת-עצמו ! והלא קאנט מפרש וחוזר ומפרש אלף פעמים את ההפך מזה ממש. הוא אינו גלאה להוכיח ולשנן לנו פעמים אין-מספר, שלא האנוכיותי לא דרישת פובת-עצמו ולא התשוקה לאושר הן המקיר, שהמוסריות נובעת ממנוי אלא אך ורק ההכרה המוסרית הפנימית של האדם בן־החורין, שמקורה לא במה שהוא מקרי, עובר ומתחלף שבו, זאת אומרת: לא בתשוקותיו ובדרישת מובת־עצמוי אלא במה שהוא עצמותו. בצלם האלהים ודמותו המבועים בו מראשית היותו. במבע-האנושיות שבו, שהיא חפשית וכשהיא חפשית חופש נמור מבל השפעה זרה ושעבור חיצוני. כמלה אחת בתכונה הצרופה שבקרבו. שהיא עצמות-האדם השוה לה לעצמה בכל אדם בכל הזמנים והמצכים ושוה היא בכל האדם. ואם כן, לא "מ פני" שאין אחה רוצה. שיעשו לק דבר זה או אחר, אסור לך לעשות אותו דבר לחברך, אלא אך ורק . מ ה " שאין אתה רוצה ואין אתה יכול לרצות על-פי טבער בתור אדם, שיעשו לך, -- דבר זה לא תעשה לחברך! זוהי אמת-המדה למוד בה והסימן המובהק להכיר על-ידו ככל דבר ובכל מקרה בחיים מהו על-פי המוסר ומהו נגדו - אמת המדה והסימן, אבל לא השורש והשעם !

ונם מי שהוא בעל כשרון לרמות יותר מאחרים, הלא על-פי מבעו בתור אדם אינו רוצה ואינו יכול לרצות, שירשו אותו. וגם אדם אַלם ובעל-זרוע, הלא על-פי מבעו בתור אדם אינו רוצה ואינו יכול לרצות, שיהי מרמם לרגלי אחרים. זימל החושב במעות,

שקאנט אומר כאן: "מפני" דעלה סני לחברך לא העכיד, ודרישה טובת-עצמו היאי על-פי דברי קאנט אלהי הטעם והשורש האחרון של המוסריות. עומד ומתקשה ואינו מוצא תירוץ. כי מי שדורש רק מובת-עצמו מרצה בחוק־הכללי של שלימת הרמאות והאלמות אם הוא יודע לרמות יותר מאחרים ואם הוא אלם ובעל-זרוע. אבל, כשאנו יוררים לסוף דעתו של קאנש אף כאן ומבינים את דבריו כמו שאמרם וכמו שהם. חפולנה כל הקושיות מעליהן. "מ ה" דעלך סני. לחברך לא תעביד, אומר קאנמ כהלל. הדרישה המוסרית, שנובעת ממקור עצמיותך: מן האנושיות בת-החורין שבקרבך, שהיא שוה בכל אדם ועל כן גם לכל האדם היא מצוך או. מה שאחר הוא, אתה בעצמר מצוה את עצמך לתקן את מעשיך על-פי רצונך האמתי כלומר: על-פי רצונך החפשי מכל השפעה זרה, שאינה אתה בעצמך, על-פי רצונך החפשי מכל הנמיות והתשוקות ודרישת טובת-עצמך, שהם תלויים בדברים חיצונים ומשועבדים להם. וכשאתה מתקן את מעשיך על-פי רצוגד החפשי, אתה פתקן את מעשיך על-פי האנושיותי עליפי דמות-האלהים המכועה כך, שהיא שוה ככל האדם. ואז לא תוכל לרצות ולעשות אלא מה שכל בן-אדם, שהוא -- הוא עצמו. שהוא בן-חורין כמוך, ירצה ויעשה גם הוא -- אז יהיו מעשיך מסוגלים להעשות חוק כללי לכל בני-האדם. זהו השעם והשורש של המוסריות לפי קאנם כמו לפי הלל ורבי עסיבא ובן-עזאי, זאת אומרת-כמו לפי היהדות.



# הָרוֹמַנִּים הַיְוָנִיִּים הָעַתִּיקִים.

#### מאת

## א. סימון

הצורה הספרותית. שאנו קוראים לה כשם רומאן, לא היתה ירועה, כנראהי ליוונים בתקופתם הקלאסית, בתקופה שבה היו עומדים ברשות-עצמם במוכן ההרבותי כמו במובן חמריני ; לכל הפחוח, אין זכר לאיזה רומאן יווני, שחובר באותה תקיפה. סופריהם הקלאסיים חברו דראמות (שהיה בהם גם יסוד לירי), ספרי-היסטוריה, גאומים פומכיים, וספרי-מחקר בתחוטי-המדע. דפילוסופיה, האֶתיקה והפולישיקה; וקהל-הקוראים הסתפק. כנראה, ביצירות מעין אלו ובאותן היצירות האפיות והליריות. שנשארו לו מזמן יותר קרום, ולא היח להוט אחר ספורי־מעשיות בדויים. אמנם, הדמיון הפס מקום חשוב בספרותם. כמו בכל ספרות, שמספקת מזון רוחני להמוני־אנשים. ולא רק ליחידי־הסגולה. שדי לחם כבקשת האמת ובמחשכות מופשמות בלבד. כך, למשל, ספר-ההיסמוריה של הירודו שום מערכב דברים שהיו באגדות ובספורי-פלאים; הטראגידיות היווניות הן כולם פרי-הדמיון, אף-על-פי שיסודן בספורי המיתולוגיה חעתיקה, שאמתותם לא היתה מומלת בספק (לכל הפחות, באופן רשמי) גם בתקופה הקלאסית; ואפילו שיהותיו של אפלטון, זה גאון הפילוסופיה המופשטת, מלאות דמיון ורוח=הפואָסיה מרחםת עליהן. אולם כחידמיונם של היוונים הקלאסיים לא מצא צורך להתגלות דוקא בספורי-אהבה מעין אותם שהקוראים המודרניים (חוץ מיחידי-סגולה) מוצאים ברם את כל ספוקם הרוחני. ולא זה בלבד, אלא שבכל ספרותם הדמיונית של היוונים בתקוםה הקלאםית אינה בולשת הנמיה להעמיד את האהבה בתור גורם עיקרי או אפילו בתור גורם חשוב, במהלך החיים האנושיים. האהבה השנאה. הקנאה וכל הסכסוכים המסתעפים מהרגשות אלו דומה, כאילו ראו בהם היוונים הקלאסיים צרדיים, שיש לחם, אמנם, מקום בחיים, אלא שלא כדאי להאריך כהם בספרות 1). וראוי לציין את העובדה, שבסקום שה״רומאנשיקה״ התחילה להרים את ראשה אצל היוונים רק בזמן ירידת החיים הלאומיים <del>שלהם.</del> תחית הלאומיות היתה באירוסה במצה הי"מ כרוכה בתתית הערוטאנטיקה" ובמרידה. שמרדו בני אותה מאתישנה בהומניסמום. ששלם במאה הקודמת: והסתכלות בעובדה זו אפשר שתפיץ אור על ההבדל או הנגוד שיש בין הלאומיות העברית, שהיא גם היא לאוכיות "קלאסית". ובין הלאוטיות האירופית הגרומאשית', שאֶת ערכיה ושציפותיה - הורגלנו להעתיק אל תוך שיטת-המחשבה הלאומית שלמ.

איך שהואי הזרם הרושאנטי התחיל להתנכר בספרות היוונית רק לאחר שאתונה.

<sup>1)</sup> הפופר הפראגי אָ ב דּ י פּיד ס יוצא בקרה ידועה מכלל זה; ואף הוא רחוק מאד מרומאנמיקה בצורתה המודרנית.

מרכז ה.קלאסיות" מאז. ירדה מגדולתה. ודוקא על אדמת-נכר. כבר במאה השלישית שלפני ספה'נ כתב ת יא ו קרים ו ם — יליד האי סיקילי ה . שישב זמן-מה גם באל כם נדריה של מצרים —את ה"אידיליות" שלו —פואמות קצרות, שבהן צייר תמונות מחיי הרועים והרועות בארץ-מולדתו (ובמקצת גם מן החיים העירוניים); ותיאוקריטום הריהו כולו "רומאנטי", לא מפני שהוא מתרחק מן המציאות (יש מציוריו, שמצטיינים ב-ריאליות" דוקא), אלא מפני שהוא יוצא מגדר ה-קלאסיות במה שעיקר מטרתו הוא התאור, והאהבה והטבע הם שני הצירים שעליהם סובבת שירתו. במובן זה אפשר לומר, שתיאוקריטום ובני-דורו השלימו את ה-רומאנטיקה" בעולם הספרות היוונית. וכח השלטון החדש הלך והתגבר, וברבות הימים כבש גם את שדה הפרוזה, עד שלטוף נולדה הצורה הספרותית המכונה בשמ "רומאן".

רק חמשה רומאנים יווניים נשחמרו עד זמננו בשלמותם 1). ואלה הם: א) אַנָהַיָּאָה וְהַבְּרוֹקוֹמֶם של א כּסָנוֹפוֹן איש: אָבָּסִוֹם; ב) יַּבְּבָּנִים וְכְלוֹאָה של רוֹנגוֹם: נוֹ יְקְלִיִמוֹפוֹן וְכָבְּקַפְּה״ב של אֲבִיבֶּם מֵאמִיאוּם; יְאֵיתִּיאוֹפִיְקְה, ער חַיאַנֶנֶם וֹכַאִּרִיקלֹיָאָה" של הַ'יֹרִי אוֹדוֹדוֹם אישׁ אֲ מֶםְ הּוֹה') יַבְיָריַאם וַקאלירוָאה של כאַריטון. מלבר אלה נתגלגלו לידינו עוד שני רומאנים בקצור תמציתי. שעשה איזה דגמון נוצרי מלומד; וכספריהם של חוקרי-הקדמוניות של ימי-הכינים נזכרים עוד שנים-שלשה רומאנים, שאבדו לגמרם. תולדות התפתחותו של מין ספרותי זה לושות בערפל אין אנו יודעים בדיוקי אימתי התחילו היוונים לכתוב רומאנים בפרוזה, או באיזו תקופה חובר כל אחד מן הרומאנים, שנשתמרו או שיש להם זכר; ושמותיהם של המהברים אינם אומרים כלום, כיון שאין לנו מסורת כל-שהיא, שאפשר לסמוך עליה. על שום אחר מהם: הבקיאים כרבר השתדלו. אמנם. לקכוע זמנו של כל אחר מן המחברים על-פי השערות, שהן מיוסרות בתוכן-ספרו. או כלשונו וסגנונו; אך להשערותיהם אין ערק גדול. למשל: היו מיחסים את רומאנו של אכילם מאַטיום למאה החמשית לספה"נ, עד שנמצא כגנזי-אוכסירינכום המפורסמים כתב-יד אחד. שנכתב, על-פי עדותם של המומחים בחכמת הפאליאוגראפיהי בראשית המאה הרביעית, וכו קשע קצר מן ברומאן ההוא; וע"י מציאה זו .נתישן" אכילם מאמיאום במאה וחמשים שנה לערך! גם בדבר לונגום יש "מקדימים" ו"מאחרים": הללו חושבים אותו לבן המאה השלישית, והללו-לבן המאה החמשית. וכאן כל כתבי־היד הידועים לנו דם מזמן מאוחר ואין בהם הכרעה. רק דבר אחד אפשר לומר בהחלט פחות או יותר גמור על זמנם של הרומאנים: שאין זכר לאיזה רומן, שאפשר יהא ליחסו לתקופה יותר קדומה מאמצע המאה הראשונה לספה"נ. וגם אין ספק גדול בדברי שחמשת הרומאַניםי שנשתמרו בשלמותסי אינס מן הקדומים ביותר.

הרומנאים האלה נתחברו רובם ככולם על-פי שפום אחד על-פי השפום הידוע של ספורי-האהבה. ספור ממין זה עוסק תמיד ב"גבור" ובגבורה", שהם מחוננים ביופי ובמוב-לב ובשאר המדות המשובחות, שמתאהבים ממילא זה בזו. שסובלים כל מיני ימורים שלא באשמחם, שומרים את אמונתם זה לזו וזו לזה למרות כל הנסיונות ומגיעים באחרית המעשה עד אותו "מוף", שנועד להם מראשית הספור ושכל העולם כאילו לא נברא אלא שיניע אליו "עד הנשואין"); והוא מלא הפתעות ומאורעות בלתי-כאילו לא נברא אלא שיניע אליו "עד הנשואין"); והוא מלא הפתעות ומאורעות בלתי-

<sup>1)</sup> להוציא שנים-שלשה מן המאוחרים, שהם שייכים לספרות הביזאנטית. 2) ברומנו של אכסגופון איש אפסוס נאה החתונה בתחלת הספור ואחר-כך מתפרדים הגבור והגבורה שלא ברצונם.

רגילים כחיי יום-יום, כמו התקפות של ליסטים, מעשי=גבורה וכל מיני מעשים, שאצבע= אלהים נכרת בהם. מפוס זה נשחמר בכל מהרתו ברומאַנו של היליאודורוס 1), שאת תמציתו אני מוסר בזה בקצור האפשרי:

למלכת איתיאופיה (היא ארץ הכושים) נולדה בת. שעורה היה לבן ולא שחור? והאם שלחה את התינוקת לחוץ-לארץ בידי איש זר, מפני יראתה. שמא יחשוד בה בעלה המלך מפאת צבעו המוזר של הולר. השליח מסר את הילדה הקפנה לידי סוחר יווני אחד, ששמו כאריקלס וביחד עמה — את הקישוטים היקרים, שהאם נתנה עמהי ובתוכם - מבלה אחת, שבה היה כתוב, בלשון-הכושים, מי היא הילדה ומי הוריה. כאריקלם זה לקח את הילדה לארץ=יון, קרא לה כאריקליאה על-פי שמו והתיחם אליה כאַב. וכשהנערה גדלה, שמוה מכהנת בהיכלו של אפולון בַּרָלְפֵּי שם התראחה פעם עם תיאגנס. והם התאהבו זה כזו תיכף-ומידי למרות מה שעד היום ההוא לא רצה העלם ולא רצחה העלמה אפילו לשמוע את שם-האהבה. סאַלאסִירִים הזקן. שהיה כה; לאלילה איסים בעיר המצרית מְמְפִּים ושנורש בלי צדק מכהונתו ומעירו ובא לדלפי. התעניין בגורלם, ולאחר שחכמתו עמדה לו להוציא מכאריקלם את הקישוטים ולהבין את פירוש הדברים הכתובים על המכלה. סייע לזוג הנחמד לברוח מדלפי. והיה ברצונו להביאם לארץ-הכושים דרך מצרים. אך בדרכם למצרים נפלו בידי ליסטים. ועל-כרחם התפרדו לומן-מה. אחרי-כך גרם להם מזלם להזדמן ביחד עוד פעם ולהשתחרר מידי השודדים, וביחד עם קלאסירים באו לממפים. שם הוחזרה לישיש עמרת-הכהונה. אך לא עברו ימים מרובים, והוא מת מזקנה ומרוב שמחה. ואז התחיל לשני האוהבים פרק חדש של צרות ונסיונות. כי יפיו של תיאגנס הלהיב את אשת-הפחה שיצא בימים ההם למלחמה עם הכושים, והיא הביאה את תיאננם ואת כאריקליאה, שהתאמרה להיות אחותו, אל ארמונה והשתדלה בכל האמצעים לפתות את העלם לרצונה. הוא עמד במאונו, והאשה המושחתת ענשה גם אותו, גם את "אחותו" בכל מיני ענויים אך לשוא. כי הם עמדו בכל הנסיונות ואת בריתם לא הפרו. וכשכאו הדברים עד משבר, עמדו להם בַנַח והצלה על־ידי מה שהפחה, שאחר ממשרתי=הארמון גלה לו את מעשי־אשתו, צוה להביאם אליו. אז נצחו הכושים במלחמה, ושני האוהבים הלכו בשבי לארץ הכושים והעמדו לפני המלך — ונגורה עליהם מיתה משונה, כי זה דרכם של הכושים להעלות על מזבח-האלים עלם ועלמה מן השבויים, בתור קרבן-תודה בעד הנצחון. ואף לאחר שהוכיחה כאריקליאה על־ידי סימנים מובהקים, שהיא בת-המלכה מאן המלך לבשל את רוע הגזירה, כי לפי דעתו אסור לעבור על החוק האלה. ויהי מה. אולם ראשי-הכהנים, שנלוו אל המלך בהנהלת המדינה, התירו לעבור על החוק וכל העם הסכים לדעתם. כך נתכשל החוק האכזרי, ותיאנגם וכאריקלאה נחלו את האושר הצפון להם מראש.

היליאודורום הוא בעל כשרון בלתי-מצוי להרצות ספור מסובך ועל הרבה מן

<sup>2)</sup> חושבים, שרומאן זה נכתב במחצה השניה של המאה השלשית לספהינ., המסורת מספרת על היליאודורוס, שהיה הגכון נוצרי בסאלוניקי ושראשי הקהלה שבמהוזו דרשו ממנו או לשרוף את ספרו, או להתפטר מכהונתו—והוא התפטר. אך זוהי, כלי ספק, אגדה בדויה מן הלב. קרוב חוא, אמנם. היליאודורוס למוסר הנוצרי; אך אי־אפשר להאמין, שנוצרי כן התקופה ההיא—ומה גם הגמון—היה כותב ספור, שהאלים היווניים והמצריים נזכרים בו בכל עמוד, ולנצרות אין בו אף רמז דק. גם על אכילס מאטיאוס היו מספרים, שהתנצר והיה להגמון.

הסכוכים עברתי בשתיקה בתמצית המובאה בזה) ובהמצאת מאורעות מסתיעים, שעם כל זה אינם רחוקים מן המציאות ביותר. יש לו גם כשרון ידוע. אם לא גדול, ביצירת "נפשות", שהן בעלות אופי אישי. מלבד זה ספורו מעיד עליו, שהוא התעניין בשאלות מדעיות למשל, בשאלת מוצאי-הנילום והערותיו על שאלות כאלג. אף אם הן מעכבות לפעמים את מהלך הספור, הרי הן גם מרימות את ספורו למעלה מן המדרגה השפלה של הרומאנים הרגילים, שאין להם שום ענין אלא באהבה ובסכפוכי-האהבה. גם לשונו עשירה. וסגנונו לא רק שהוא חפשי מן הפשטות המעושה של לונגום (שעליו אדבר להלף). אלא אפילו נושה להסתבכות יתרה. חסר הוא, אמנם, את ההומור ואת הפתום האמתי; אך כוחב-רומאנים אינו צריך לשני אלה, ואפשר שהם אף אינם יכולים לדור בכפיפה אחת עם הספור הרומאנשי. שהוא דורש, קודם-כל, איזו שמחיות ואיזו ריחוק מן החיים. לעומת זה, מצטיין היליודורום במדת-הצניעות, ובמעט שאין אף מקום אחד בספרו הארוך, שיהא עלול לפגים את המעט המודרני. בכלל, אפשר לאוהבי-הרומאנים במדמונו להתענג על קריאת השאימה?".

לא אדבר כאן בפרמות על רומאַניהם של אכסינופון, של כארימון ושל אכילם מאַמיאום, שהם דומים על-פי צורתם ואפים הכלליים לזה של היליאודורום. אף-על-פי שלכל אחד מהם, וביחוד לזה של אכילם מאמיאום, יש מעין אישיות מיוחדת. אך על "דאַפנים וכלואה" של לונגום כדאי להתעכב, כי רומאַן זה הוא בעל אופי יחיד במינו וזכה, בצדק או שלא בצדק, לפרסים גדול, להערצה בלתי-מצויה ולתרגומים בהרבה לשונות, ועכשיו—אף בעברית.

מי היה לונגום. באיזו תקופה חי ומה היתה דרכו בחיים — מבל זה אין אנו יודעים ולא כלום. המסורת נותנת לו את הכנוי "סופיסטס"; אולס אי־אפשר לאמר בהחלט, שכנוי זה שייך באמת למחבר של "דאפנים וכלואה", ולא ללוגמס אחר. ואף אם נניח, שלונגום זה היה סופיסטס, גם אז אין אנו יכולים להוציא שום מסקנה מעובדה זו. יש עוד מי ששער, ש"לונגום" הוא לא שמו האמתי של המחבר אלא שם בדוי; וכיון שהמחבר לא הזכיר את שמו בגוף הספר (כמו שעשה, למשל, הילאודורוס), לפיכך אי־אפשר להכחיש השערה זו על־ידי מופת חותף. אך גם בידי בעלי ההשערה האמורה אין שום ראיה לדעתם, ובכן מותר להוציא משמו ממקנה, "דאפנים וכלואה" נחבר על־ידי אדם, ששמו לונגום, ונם מותר להוציא משמו ממקנה, שהוא היה או רומי מלידה, או יווני, שהיה עבד בבית רומי אחד ושנשתחרר שהוא היה או רומי מלידה, או יווני, שהיה עבד בבית רומי אחד ושנשתחרר המשתחררים). וגם יש לנו רשות לקבל את הדעה, שעל־פיה היה חי במאה השלישית לספה"ג, אף־על־פי שיש חכמים, שמאהרים את זמנו עד המאה החמשית, כאמור למעלה.

"דאפנים וכלואה" נכדל משאר הרומאַנים היווניים על-ידי מה שהוא כולו יווני:
לא רק בלשונו, אלא גם בתכנו וברוחו. מקום המעשה הוא האי היווני ל סבום;
החיים המתוארים בו הם חיי רועים יווניים, שאינם יודעים שום דבר על דתות ומנהגים
זרים; והאלים המשתתפים במעשה פעם בפעם הם כולם אַלי־יוון אָרוֹם ופּאַן
זה נמפות. מלבד זה שונה הרומאַן מחבריו על־ידי מה שהצד הציורי עולה בו על
הצד הספורי. "מאורעות", אמנם, יש כאן (לרבות גם התקפת-ליסטים), אך לא בחם
ענינו ותכליתו. וכי אפשר, איפוא, להחלים, שההתעניינות בספורי-מעשיות לשמם

היתה זרה לרוח היוונים ונכנסה אל חוך הספרות היונית אך ורק על-ידי סופרים, שישבו באסיה ושהמזרח השפיע עליהם ?—על שאלה זו אין להשיב תשובה ברורה. אך בכל אופן עובדה היא, ש"דאפנים וכלואה", אף-על-פי שנכתב בפרחה ולא בחדוזים, דומה יותר למפוס האידיליה התיאוקריטית מלספור-האהבה של היליאודורום, למרות מה שכל תכנו הוא אהבה. לא ספור-אהבה במובן הרגיל, אלא ציו ר-אהבה כתב לונגוס. ולא לחנם מעיד המחבר בהקדמתו, שתמונה אחת, שנגלתה לו פעם בסקרה כשהיה צד ציד באי-למבום, היא שעוררה את לבו לכתוב את ספרו, שבו הוא רק מעלה על הכתב את המחזות היפים, שראה במעשה-ידיו של הצייר.

"ראפנים וכלואה" מתאר את חייהם ואת אהבתם של עלם ועלמה, ששניהם ממשפחות עשידות, אך אבותיהם אינם ידועים להם והם מתגרלים כילדי אכרים פשוטים באיזה כפר קמן באי לסכום. גורל אחר היה לשניהם בראשית ימיהם. פעם אחת מצא ; מיניקתו לאַ מוֹן, תינוק עזוב בשרה, עמוף בגדים יקרים—ועז מיניקתו רועה-עדם אחד, ששמו לאַ מוֹן, תינוק עזוב בשרה, לאמון הביא את התינוק אל ביתו קרא לו בשם דאפנים ולאמון ואשתו גרלוהו כבנם. לאחר כשנתים מצא רועה-כבשים אחד בן אותו הכפר, ששמו דריאס תינוקת עזובה במנהרה אחת, שהיתה מוקדשת לנימפות. ועל-ידה-צרור חתולים יקרים והפצי-זהב - וככשה מיניקחה; דריאם הביא את התינוקת אל ביתו וקרא את שמה כלואה. והוא ואשתו גדלוה כבתם. ובדבות הימים היה דאפנים לרועה-עזים וכלואה היתה לרועת-כבשים. שניהם היו יפים בתכלית היופי זבהיותם רועים את עדריהם יחד כל היום ועוזרים זה לזוי נקשרה נפש העלמה בעלם ונפש העלם בעלמה. אולם הם לא ידעו מה היא האהבה; רק הרגישו תשוקה עזה, שהיתה בוערת בתוכם וגורמת להם צער בלי שידעו איך לפכח את צערם כי הנשיקות והחבוקים אך הגדילוהו. וכשנגנב דאפנים על-ידי ליסטים, עוד גדלה אהבת כלואה אליו בפקדו; וכשנגנבה כלואה אחר-כך על די שורדים, היה ראפנים קרוב למות מינון, ער שעמרו האל פאן והנימפות והחזירוה אליז. ובינתים נפה זקן אחר לבאר לשני המתאהבים מה להם לעשות -- והם בתומתם לא יכלו ללמוד את לקחו. שוב מעשה. ואשה אחת, שהתאהבה אף היא כדאפנים היפה, פתתה את העלם התם והכניסתו אל חוד מסתרי האהכה כפועל ולא רק כרכוד פה; אולם גם או, כשהסור כבר נגלה לו, ידא המסכן לדרוש מכלואה מה שהוא רוצה, זהיה מוכרח לחסתמק עוד בנישיקות ובחבוקים. אחר-כך באו בעל-האחחה ואשתו ובנם אל הכפר, ובנם הביא עמו אחד מרעיו. שאך נשא את עיניו אל דאפנים ואש-התאוה בערה בו ; ומאחר שלא עלה בידו לעשות את אשר זמס, בקש מרעו. בן-האדון, לקחת את ראפנים עמו כשישוב אל העיר. וכשהבן הציע לפני אביו, שדאפנים ינתן לו למשרת והאב הסכים, ראה לאמון צורך בדבר לגלות את הסוד הכמום עמו זה כמה שנים, שדאפנים אינו יליד-ביתו, ולאמת את דבריו על-ידי החפצים היקרים. שמצא אז עם התינוק העזוב; ויצא, שראפנים הוא כנם של האדון ואשתו. אז קם דריאם וגלה גם הוא, שכלואה אינה בתו, אלא בת"עשירים שמצא ביער; ואבותיו של דאפנים הסכימוי שבלואה ראויה להיות כלתם, ונטלו את העלם ואת העלמה עמהם אל העיר. שם הזמינו את כל גדולי-העיר למשתה והראו לכל המסובים את החפצים היקרים. שנמצאו עם כלואה; ונזדמן שם זקן מכוכד אחר, שהכיר על-ידיהם, שכלואה היא בתו. כך נגלו כל הנסתרות. ולא עמר עוד מכשול על דרכם של דאפנים וכלואה אל החומה ואל גמר מעשה-האהבה. השלח 498

זהוי בקצור נמרץ, תכנו של הספור המפורסםי שחבר לונגוס, בהפשטת כל הקשומים היפים – ציורי-המבע, אגדות קמנותי וכדומה – שהמחבר פזרם ביד רחבה מראשית הספר ועד סופו ושהם מעטיפים את הספור באויר, שכולו רוך ועדינות, וכמעט שהם מונעים את הקורא מלהרגיש בגשמיותו הגסה. וכדי להעריך את הספר כראוי ולראות את מעלותיו ואת חסרונותיו, כמדומה ליי שדי להציג אותו כנגד ספרו של היליאודורוס, שהוא ספור רומאנטי מן המפוס הקבוע.

באיתיאופיקה" הספור הוא תכלית בפני עצמו. ומרכז־ההתעניינות שבו מונח בשלשלת המעשים והמאורעות. אמנם, הקורא במוח מראש, שה", קץ" יהיה "מאושר", שהגבור והגבורה לא ימותו, חס=ושלום, ולא יפרו את בריתם. ברית־אהבה, אלא יצאו בשלום מכל הצרות. שהמזל מביא עליהם שלא באשמתם. ויזרווגו זה בזו כדת כל הגבורים והגבורות. אך הקורא אינו יודע מראש. כמה ואילו צרות עתידות לבוא עליהם ובאיזה אופן ימלמו מהן: ושלשלת המעשים ומאורעות, שכל אחד מהם בורא עליהם ובאיזה אופן ימלמו מהן: ושלשלת המעשים ומאורעות, שכל אחד מהם בורא "מצב" חדש ודורש "פתרון" חדש. היא היא שצריכה לעניינו. בספור שכזה אין הרבה מקום לנסיונות פסיכולוגיים. צריך שהגבור והגבורה יהיו "מובים" על-פי הנוסח הרגיל, כדי שנראו כראוים לאושר הצפון להם. אך אסור למחבר לחזנן אותם באישיות בולמת או לעשותם נושאי "פרובלימות" נפשיות; שהרי אם כך יעשה, תהא סכנה בדבר, שהקורא יתעניין בנפשות יותר מבמעשיהן ובקורותיהן. מנקודות-מבמ זו אפשר לומר, שהרומאן של היליאודורום הצליח. רומאן זה ממלא את תפקידו של הספור לוומר, ויותר אין לדרוש ממנו כלום.

אך לונגום לא נשאר בגדר הרומאן הרגיל, ואותו צריך למוד בקנה-מדה אחר.
ב״דאפנים וכלואה" לא הספור עיקר, אלא דוקא היחם שבין הגבור והגבורה. אותו
יחם של אהבה הדדיתי שבשאר הרומאנים הוא מעין מושכל ראשון. נעשה כאן יפרובלימה"
מרכזיתי דאפנים וכלואה אוהבים זה את זו. אך אינם יודעים מה היא האהבה ומה
היא דורשת מהם — הרי לך מצב יוצא מן הכלל. שהוא זקוק ל״פתרון" לא עליידי נסים ונפלאות הבאים מן החוץ אלא עלידי התפתחותם הנפשית של הפועלים ברומאן.
ולפיכך אין לדרוש מלונגום שלשלת מעשים מעניינת, וגם אין לתבוע ממנו, שיברא את
גבורו וגבורתו דוקא בדמות המוסריות המקובלתי אך לעומת זה יש לדרוש ממנו
התעמקות פסיכול גית ידועה, כדי שיהיה לקורא ענין באפין ובאישיותן של
הנפשות המרכזיות.

ולונגוס, אמנס, פנה עורף ל.מוסריות המקובלת' ולא מרח לעשות את ה.גבור' ואת ה.גבורה' שלו לסמלי ההצטיינות המוסרית על-פי ההשקפה הרגילה. הוא הציע לפנינו שני בני-אנוש .מבעיים', שבשבילם מושגי-המוסר מרם יהיו והם יודעים רק ללכת בדרך הסלולה לפניהם על-ידי הנטיה העזה, שהמבע נטע בלבותיהם. וזוהי אולי מעלתו היותר גדולה, שעל-ידה אפשר להכיר, שהוא בן נאמן לרוח האובייקטיבי של היוונים הקלאסיים, שצפו בחיים במבט ישר, בלא משפטים קדומים ובלא סנטימנטליות. ואף-על-פי-כן כמה גדול הריחוק שבינו ובין היוונים הקלאסיים וכמה הוא נופל מהם! בי מבטם שלהם על החיים היה לא רק מבט ישר, אלא גם מבט חודר: הם לא התעניינו רק במה שמתרחש על שטח פני החיים, אלא השתדלו להבין את הכחות החבויים מת חת לשטח. לא כן לוננום. במקום שהיה לו לצייר את התפתחות האהבה בתור מקרבותן של שתי נפשות, שיש בה (בשביל אחרים, אם לא בשביל בעליה) ענין

רוחני ומוסרי, הוא מראה לנו רק שני גופים משתוקקים להַרַבַּק זה בזה. במקום שעינו של האמן הקלאסי היתה חודרת אל תוך הלכבות פנימה הוא רואה ומראה אך ורק את החיצוניות בלבד. ואם הרומאנפיקנים' בכלל חומאים במה שהם מרימים את האהבה למדרגת עיקר-העיקרים שבחיים האנושיים. הרי לונגום חומא, להפך, במה שהוא מעלים עין דוקא מן היסוד האנושי. שיש באהבה. ואינו מבחין בין אהבת-אנשים לאהבת-בהמות. ומזה יוצא, שהספור שלו, עם כל היותו מלא יופי וחן בלתי-מצויים, עושה רושם של שמחיות וקלות-ראש נמורה.

זאת ועוד אחרת. "דאפנים וכלואה" מצטיין בפשטות הסגנין וההרצאה; אולם אין ספק, שפשטות זו היא מלאכותית ובאה מתוך עבוד אמנותי. והנה, אילו לקו רק סגנונו ואופן־הרצאתו במלאכותיות. לא היה בזה הפסר גדול, ואמתות-ההרגשה היתה מכפרת על לקוי זה. אך האמת היא, ש"טבעיותו" של לונגום היא כולה מעושה. בן התקופה היוונית-הרוטית, שנתחנך, ככל בני־התרבות של דורו, על ברכי חכמת-הדבור (רימוריקה). המחניקה כל רגש חי וטבעי,—ודאי שהיה רחוק מאותה התמימות, שבה הוא מזכה את ילדי־דמיונו, ומאותה ה"טבעיות", שהיא נאה לסופר קדמוני, שהיה חי בזמן שהחברה האנושית עמדה בתחלת-החפתחותה ושהאדם עדיין היה בה קרוב לטבע. זככן, אף אם לא נרצה לקבל את דעתם של הרואים ב״דאפנים וכלואה" רק ספור העוסק בזמה לשמה, ספור פורנוגראפי, על כל פנים אין לנו רשות להרים את ערכו לערך היצירות האמנותיות הגדולות. יצירות כאלו מצטיינות ברצינות, בשהרת-המחשבה, התעסקות ובבקשת-האמת,—ולשוא נבקש תכונות אלו בראפנים וכלואה".

זה לא כבר יצא "ראפנים וכלואה" בתרגום עברי של מר מ. חריזמאן הקדים לתרגומו הקדמה קצרה, שבה הוא קורא ללונגום "יוצר גאון" ו.יוצר פסיכולוג" ואומר עליו, שהוא "הציץ על החיים כמו שהם", ערומים בלי לבוש, כביום נתינתם מבראשית הציץ עליהם בעינו של אדם הראשון". בהערכה זו יש סתירה פנימית, כי אדם הראשון ודאי שלא היה "פסיכולוג". ואני מודה ל"אדם הראשון" שלו שלונגום גם בל לא היה "פסיכולוג". אך איני מודה ל" שלונגום "הציץ על החיים כמו שהם", כי, לפי דעתי, החיים אינם נראים "כמו שהם" אלא למי שרואה יותר מן החיצוניות שבהם. כמו=כן איני יכול להבין את מעמו של מר חריזמאן כשהוא מתפלסף על ל" קי ניון (ולא "לקניון" כמו שהוא כותב!) של לונגום ופוז דני שוב של בצדו של מולסמוי! וכמדומה ל" שמר חריזמאן לא היה כותב דברים כאלה אילו קרא בצדו של מולסמוי! וכמדומה ל" שמר חריזמאן לא היה כותב דברים כאלה אילו קרא את ספרו של לונגום במקורו ואילו היה שם לב לתקופה, שבה נכחב הספר, ולשאר הרומאנים היווניים. אך מר חריזמאן תרגם את הספר מתרגומו הרוסי של מ רז" קוב ס ק" ואת המקור לא ראה מימיו. אמנם, הוא לא ראה צורך בדבר לגלות מוד זה, אך יש להביא ראיות על זה מגוף הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקום במקור להביא ראיות על זה מגוף הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין. הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין. הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין. הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומין הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה מומיף הספר. כשה" חריזמאן כותב ב"ב דרום" במקור לה אומים המפר.

<sup>1)</sup> דַפְּנִים וַחֲלוֹיָה. ספור יוני עתיק. מאת נְגוּם על אהבת רועה זרועה באי לֶּסְבּוֹם. עברית מאת מ. חריזמן. תל-אביב, שנת תרים.—מר חריזמן כותב חלויהי שלא בצדק. אמור להעתיק בחי את האות היוונית x. שהיא הריפה והיוונים חיו כותבים אותה תמיד במקום כי. בעוד שבמקום חי לא היו בותבים כלום. למשל: יצחק—Isaak, חבוך—Enock.

(אֶ ב דרומום) "ניפם" במקום Hippasos (היפאסוט). "מה קל" במקום Megakles (אָ ב דרומום) "מה קל" במקום Hippasos (מינאקלם!) ("אהליה" במקום Agele (אנילה!).—הרי אין מקום לספקי שיד-הרוסי היתה באמצע. ורק מי שהלשון היוונית זרה לז היה יבול לעשות את אמים (Itys) לנקבה ולכתוב את שמו "איתית"!

אך, למרות מה שמר חריזמאן תרגם מכלי שני, עשה את מלאמתו כמתרגם נאמן, שאינו מתרחק מן המקור. מה שיש פה ושם כווגות דקות, שאינן נמצאות בהרצום העברי,—הרי זה חסרון, שאי-אפשר היה להמלט ממנו אף אם התרגום היה עשוי באומן ישר מיוונית. אמנם, יש גם מקומות אחרים, שבהם החמיא המתרגם את המסרה לגמרה; אך גם מספרם אינו גדול, זאין השגיאות הללו מספיקות למשטש את צורת התרגום. כמו"כן עלה בידי מר חריזמאן לשמור בכלל על פשטות חלשון והפנטן, אף-על-פי שלפעמים פלט מעמו בטוי בלתי-מתאים (מעין "היות והם"). ומצד זה אפשר לומר, שהתרגום עולה על המקור, כי פשטותו של לונגום היא מלאכיתית, כאמור למצלה, בעוד שהסגנון התגכ"י הוא פשוט ומבעי כאחר. זחבל. שהתרגום לא יצא בצורה חיצונית יותר יפה, כיאות לספר, שהוא עשיר כלדכך במדת היופי.

ואף אם הקוראים העבריים חייבים הודה למר הריזמאן כער מלאמתו. שעשה באמונה ובכשרון, קשה להשתיק שאלה אחת. שמתעוררת כלב בשעת מקרשה. זכי באמת כדאי היה האפנים זכלואה" להתרנם עברית? אז, לכל הפחות —כי קשה לדון בגניזה אף אחת מיצירותיו של הרוח היווני. נתהא אפילו בת תקופת-הירירה שלו — כלום כבר הגיע זמנו של פפר זה לצאת בתרגום עברי? ובי אין רשות-הקרימה ליצירותיהם של גאוני תקופת-הפריחה של הרוח היווני — ליצירותיהם של אם כילום וסופרינו מורח לתרגם שיחה אחת משיחות-אפלפון. זומהי מבת הדבר. שמשתניחובסקי שלנו במופרינו מורח לתרגם שיחה אחת משיחות-אפלפון. הוא בוחר דוקא ב"המשתה", שהענין ההירומנמי" עולה בה אולי על הענין הפילומיםי ? זמהי מכת הדברו שמשתניחובסקי שלנו מתרנם דוקא את השירים המיוחסים לאנאקריאון, שחוברו לאחר ששקעה שמשה של היוונות ושערכם האמתי קפון מאד? — האומנם מרנישים אונו. העתיקים בשעת-נסימתו? —



## הַמִּשׁפָּט הָעָבִרי

.(4 (910)

מאת

w. 8. ej.

.V

ראינוי שבאמת רבה העזובה בקרבו, ואם כן אפשר נעזוב אותו לגמרו ! — אם תהיה לנו האפשרות. כמו שאנו מקויםי לסדר את חיינו על-פי המשפט שלנו, ולא של עם אחר, נסגל לנו את המשפט היותר משוכלל, שיש עכשיו בעולם. ב "ריציפציה" (קבלת חוקים של עם זר וסגולם לצרכי עם אחר) אין שום בושה! החוקים, כהמדע, הם פרי ההגיון האנושי והיושר העולמי וכמותו אינם שייכים לשום אדם ולשום עם. במשך אלף שנה ויותר השתמשה אירופה ב.ריציפציה'. וגם עכשיו משתמשים עמים מרובים וגדולים בספר-החוקים של עמים זרים. ביחוד נפוץ בין העמים ספר-החוקים של נסול יון. בצרפת, בתורכיה, על אדמת הבאלקאן משתמשים בו. ספר-החוקים של הוסדה (מחברו הוא ספיר אנסקי) נחשב למקורי; אבל ידוע לכל. שהוא רק התורכם של נאפוליון בשמירנוסה קצת. בקיץ שעבר נכנסה להפארלמנט האוימטרי הצעה לתנהיג את חוקי-האזרחים של שווייציה.

יש ענינים. שיכריחונו להכנים חוקים זרים; למשל בדיני-עונשין. זגם בדיניממונות יש עכשיו דינים, שנעשו בין-לאוטיים, ועם, שרוצה לחיות בין העמים ולשבת
במסבת אחת עטהם, אינו יכול לחמנע מלקבלם. כך הם, למשל, דיני
שטרי-חוב מוסשטים (Lettre de change, traite, cheque). יש במשפטנו
יסוד להתחייבות כזו: "חסתחייב במטון לאחר בלא תנאי, אף-על-פי שלא היה חייבי
לו כלום, הרי זה חייב"). אבל זהו רק כלל, ויש עוד הרבה דינים בנידון זה. שאינם
נוברים במשפטנו, והם עיקריים. עם, שהוא חי על סחר-גוייםי אינו יכול לדחות את
הדינים האלה רק משום שלא הספיק לפתח את משפטו שלו.

ולפיכך, מי שאומר בדרך כלל, ש״ריציפציה" אסורה לנו, אינו אלא מועה. אם אפשר להשתמש ב״ריציפציה״ כדינים אחדים, או בענפי־משפט אחדים, אפשר להשתמש ב כל המשפט.

<sup>\*)</sup> עיין ,השלח׳, חכרך הנוכחי, חוברת גי (למעלה, עמי 243-252).

<sup>1)</sup> חים, מי.

השלח 502

ואף מצד הרת אין, לדעתנו, עיכוב ל"ריציפציה". בדיני-מסונות שולט עוד מימי התלמוד הכלל: "הכל כמנהג-המדינה". נאונינו ורבנינו עקרו דברי-חורה ידברי-סופרים בכל הנוגע לדיני-מסונות משום מנהג המדינה ומשום "דינא דמלכותא"; ובזה הראו את חכמתם ובינתם, שהרי חוק, שאינו מסוגל לחיים, מתכמל מאליו (desuetudo). ואם בדברים שבין אדם למקום אמרו: "מושב שיהיו ישוגנים ולא יהיו מזידים" או "וחי בהם ולא שימות בהם", בדיני-מסונות. ששובי חכמינו ראו בהם לא גזרה, אלא דברי-חכמה ורדפו בהם לא אחר הקרא", אלא אחר המברה—לא כל שכן "

ויש לזכור ש"ריציפציה" היא לא מצב נצחי, אלא מצב עובר, מצב של תקופה ידועה. דרך ה\_ריציפציה" באו הגרמנים לידי החוקים המשוכללים שלהם, דרך ריציפציה" באו הגרמים לידי "הצעת חוקי האזרחים החדשים", שכבר הושפעה מרוח העם הרוםי ומסנולותיו.

בכלל, יסורי-המשפט. שהם פרי השכל וההגיון, הם, על-פירוב, כל-כך מסוככים ומעורבים זה בזה, עד שאין אנו יכולים לומר, היכן מסתיימת ה"ריציפציה" והיכן מתחלת המקוריות. הנהי למשל, יש בתלמודנו מוסדים משפטיים שלמים, שהם שאולים ממשפט עם אחרי כמו: ,אפותיקי" (השם, המושג והפרטים הם ממשפט-יוון), פרוזבול (השם שם יווני, ובוודאי גם פיקציה זו לקוחה ממשפטים עתיקים, שהפיקציה מצויה בהם כל-כך). הפוסקים האחרונים נטלו גם הם הרבה מוסדים מעמים אחרים. אמנם, זוהי רק "ריציפציה" חלקית, ולא כללית; אכל העיקר הוא, שגם חכמינו לא בעטו במשפטי עם אחרי אם מצאו אותם מסוגלים לחיי עם-ישראל.

ואף-על-פי-כן אנו צריכים לומר, שבמצבנו שלנו אין לנו לפנות אל, ריציפציה' כללית בדיני-ממונות משום כמה מעמים:

המשפש שלנו. שהוא חלק מתורתנו, היה לנו במשך אלפי דורות של הגלות המרה והארוכה לא רק לדבר שניתן לשמושי אלא גם למקור חיים ואור. למקור תקוה וישע. הוא היה. כהתורה בעצמה, נשמת-האומה, תמצית-רוחה. הרבה דורות ענו וסגפו את עצמם בשבילוי מתו באהלו. והרבה דורות באו עליו באש ובמים. ולפיכך אין אנו רשאים לעזוב עכשיו מקור מים חיים זה.

"האָם, שילדה את פרי-בשנה—אומר החכם המפורסם איה רינג בספרו: מלחמה בעד המשפט" בעצב ובענויי ההריון והלידה, תגן עליו מכל"צר ואויב; וכך לא תתן גם האומה את חוקיה ומוסדותיה לבוזזים אם קנתה אותם במלחמת-דם. אפשר לומר בלי פקפוק, שאהבת-הלאום אל משפטו מקבלת אל היסורים והענויים, שסבל בעדו. לא ההרגל, אלא הקרבנות מרתקים את האזקים. שמחברים עם אל משפטו". וכלום יש לך עם, שסבל בעד משפטו יותר מעמנו?

ועוד: עם. זהו קבוץ של בני־אדם, שיש להם עבר אחד, לשון אחת, תרבות אחת ומדינה אחת. מכל הסימנים האלה—המדינה הוא הסימן היותר קלוש (אדם, שעזב את ארצו, אינו פוסק מלהיות בן־עמו) והתרבות היא הסימן היותר אמיץ. עמנו הלך במשך אלפי שנות-גלותו מגוי אל גוי ומממלכה לממלכה ולא נטמע בין הגויים רק בשביל שלא עזב את תרבותו. והנה עכשיו, על סף התחיה. על סף העליה השלישית, יקרע מעליו חלק מתרבותו—המשפט!—בזה ניתן לעצמנו תעודת-עניות. והעיקר הוא, שמשפטנו אינו נותן יד לבטלו כלל. משפט אין לו זכות-הקיום והעיקר הוא, שמשפטנו אינו נותן יד לבטלו כלל. משפט אין לו זכות-הקיום

אם הוא לקוי מעיקרו, כלומר, אם הוא בעל-מום מלידה. שאין לו תקנה, או—אם נזדקן ונתישן כל-כך, עד שאי-אפשר להחיותו. המשפמ העברי אינו לא מן הסוג הראשון ולא מן הסוג השני.

המשפט העברי הוא, כלי ספק, המשפט העתיק המקורי ביותר. בזה איני רוצה לומר, שלא היה מושפע משום משפט אחר. אין משפט בעולפי שלא יהא מושפע ממשפט שקדם לו. אין ספק בדבר, שהמשפט הרומי בתחלת יצירתו קבל השפעה מן המשפט היווני, כמי שכל השכלת-רומי היתה מושפעת מהשכלת-יוון; אבל שום אדם לא יכפור במקוריותו של המשפט הרומי שהונח ליסוד כל המשפטים המודרניים. אפשר שהמשפט העברי קבל השפעה מחוקי אמרפל (המורבי), שקדמוהו. המשפט העברי בדרך התפתחותו ודאי שקבל השפעה מן המשפט היווני (אפותיקי פרוזבול); ובנוגע להמשפט הרומי אין שום ספק בדבר, שהיתה בינו ובין המשפט העברי השפעה של גומלים, שהרי שניהם נתפתחו בזמן אחד, באופן אחד ובשעה שהיו שני העמים קרובים זה לזה קרבת-מקום. אבל משום כך לא אבד המשפט העברי את מקוריותו. כמו שלא אבד את מקוריותו המשפט הרומי.

ומקוריותו של המשפט העברי בולטת לעין. ומה שמעניין ביותר הוא—שמקוריות זו מתאמת היא לרוח עם-ישראל ולתפקידו בעמים—להפיץ מומר וצדק בעולם.

לא כאן המקום לברר שאלה חשובה זו לכל פרמיה: לזה צריך שיכתב ספר שלם. אבל אין אנו בני=חורין לעבור עליה בשתיקה לאחר שהבאנו אותה כאחד מן העיקרים, שעליהם אנו מיסדים את מסקנותינו•

דבר ידוע הוא, שהמשפט הרומי נכנה על שני יסורות: א) האנכיות הנפרזה:
ב) זכות גמורה של קנין פרטי. שלי שלי ושלך שלך" — זהו היסוד הראש והראשון;
יש לאדם שליטה מלאה על קנינו. שליטה, ששוללת מכל אדם אחר ליהנות מן החפץ
בלי רשיון-בעלים' — זהו היסוד השני. אף המשפט העברי "מרבה שלום בעולם" על־ידי
הכלל שלי שלי ושלף שלך"; אבל הוא יודע גם-כן, שזוהי "מדת סדום" ושצריף
לפעמים לעזוב את דרך ההגיון משום דרכי=היושר. והוא יודע גם זה, שירשותו של
אדם עולה עד לשמים ובוקעת ויורדת עד לתהום", אבל הוא מוותר על כלל זה
משום תיקון העולם ("כופין על מדת סדום") 1).

אופיים ביותר בענין זה הם דיני עשיה בחפץ חברו (Specificatio), שהבאנו למעלה <sup>2</sup>). מעניין מאד לראות את יחם-משפטנו לפועלים: "פועל. שהשכיר את עצמו לשתי שנים והתחיל שנה ראשונה, מקרי התחלה גם לשנה שניה" <sup>3</sup>); "התחיל הפועל במלאכה וחזר בו בחצי היום, חוזר. ואפילו קבל כבר דמי שכירות ואין בידו לשלם לבעל-הבית, יכול לחזור בו. והמעות חוב עליו". העיקר הוא מעמו של דבר: "שנאמר, כי לי בני ישראל עבדים, ולא עבדים לעבדים" <sup>4</sup>).

הרי דין מפורש. שמגביל מאד את זכות-הקנין של בעל-הבית.

, המשכיר בית לחברו בימות-הגשמים אינו יכול להוציא אותו מן החג (סוכות). עד הפסח (ששה חדשים); בימות-החמה—שלשים יום; ובכרכים—אחד ימות החמה

ו) ביבי י"ב.

<sup>.(64</sup> עמי למעלה, עמי (2

<sup>(3)</sup> חים, שליה, בי, ברמיא בשם הגהות מרדכי,

<sup>4)</sup> חימו שליגו גי.

ואחד ימות הגשמים י"ב חזרש. וכחנויות אחד עיירות ואחד כרכים י"ב חדש. רשב"ג אומר: חנות של נחתומים ושל צבעים שלש שנים". וכן היא ההלכה. והנמוקים הם: .שלא יהא אדם מושלך בדרך"; שהחנונים דרכם לתת בהקפה, ואם יצא מן החנות לא ימצא אזתו הקונה; חנות של נחתום ושל צבעים ...היקפן מדבה" 1).

הככלל. הרבה דברים נחתכים במשפט העברי לא על-פי הדין. אלא על'פי הפריתצישיון: "ועשות הסוב והישר".

הדעה. שהמשפם צדיך להיות מיוסד לא על האנכיות של המשפט הרומי. אלא על יסודות של אהבה ורחמים. מוצאת לו עכשיו בת-קול בלבותיהם של גדולי חכמיהמשפט. נגד הדעה. השלטה שתכלית של המשפט היא "הַשְּלְפֵּת האנכיות בחוג-הצדק"
(איהרינג וסיעתו), אומר המלומד הידוע פש ראַזיצקי, שתכליתו של המשפט
היא לנשוע בלבותיהם של בני-האדם אהבה" זה לזה—ממש כמאמרו של הלל: מאי
דעלך סני, לחברך לא תעכיד,—זהי כל התורה כולה ואידך פירושה הוא".

הנחתם של פ ט ר אַ ז י צ ק י וסיעתו. שתכליתו של המחוקק צריכה להיות לא רק למלא את תאות־האדם לקנינו. אלא לחנכו ולהדריכו בדרך אהבה ורחסים, לא סרה אף רגע מעיני מחוקקימו פתוח בתורה וסיים באחרון מן הפוסקים. חכמי-עמנו בכל הדורות, שכתבו על המשפט, עשו לתכליתו של המשפט את חנוך העם והדרכתו בדרך-יושר.

ומה שנוגע להתישנות, הנה משפטנו. בתור משפט חיובי ופועל, הוא באמת המשפט היותר זקן שבעולם. ובוודאי שיש בו מחולשת-הזקנה; אבל אף לו. כמו להעם הנושא את המשפט, יש הסגולה לחדש כנשר נעוריו. וזו לא פראזה ריקח, אלא אמת לאמתה. אומרים. שמשפטנו הוא משפט דתי. ועל-כן אין בו כשרון להתפתח; אבל האמת באה ומטפחת על פני האומרים כך: כמה מרובה ההבדל שבין המשפט המקראי למשפטם של המשנה והתלמור. ומשפט זה – למשפטם של השולחן-הערוך ומשפט וה – למשפטם של השולחן-הערוך ומשפט ולמשפט שבפוסקים האחרונים, כפי שמתגלה בשאלות ותשובות.

המשפט, שירע להשתחרר מככלי הכהנים, המשפט, שהכריז: "אין משניחין בכת קול—לא בשמים היא". המשפט, שאמר: "הראה הקדוש-ברוך-הוא למשה בפיני כל מה שתלמיד ותיק עתיד לחדש", "הראה לו דור דור ודורשיו",—משפט זה יש לו כשרון-ההתפתחות במדה מרובה.

לא התרעמנו אלא על הקודיפיקאטורים שלנו. שהכניסו אי־סדרים במשפט. ואין אנו מתרעמים אלא על בני־עמנו, שיודעים את המשפט המודרני לכל שיטותיו ומתרחקים מן המשפט העברי. כמה פעמים היתה לנו ההזדמנות לדבר עם יהודים מומחים גדולים בעניני־משפט, וכולם, בלי לעיין ולהתעמק בדבר, מחלימים החלטה: משפט דתי, אין לו תקנה". והחלטה זו הוציא גם המלומד הגדול קוה לר בהקדמתו לספרו של מ. ז. רפופורט: "משפטי ההתחייבות בתלמוד".

האמת היא. שהכל הוא בתוכנו המצב של מחלה ושל חולשה. ארצנו חרבה ושוממה לשוננו נעשתה לשפת-החפלה. תרבותנו — תרבות צרה של דת. עכשיו באו ימי=התחיה: אנו מקוממים את הרימות-ארצנו, לשוננו שנעשתה לשון מדוברת וגם לשון ימי=חתחיה גם לתרבותנו. ותרבות—זוהי לא רק דת: דת היא חלק מן התרבות. רשמית. באו ימי=חתחיה גם לתרבותנו. אנו מחויבים להחיות את כל התרבות. לכל חלקיה.

<sup>1)</sup> בים, קיא עיב (משנה וגמרא, שם).

כאן אנו מדברים רק על המשפט.

מה משפמנו חסר בשביל להיות מסוגל לחיי עם מודרני?

מן הפרקים חקודמים כבר ראינו. מהו חסר: חסר הוא, קודם כלי "ספר-חוקים" ערגך על-פי השימה המודרנית. לא הרמב"ם ולא "חושן-המשפמ" יכולים למלא חסרון זה, כי הם הם ולא המשפט=העברי! — נזדקנו. מה שאפשר היה מוב ויפה לפני מאות בשנים, היום לא יצלח עוד. חסרים אנו מוסדים שלמים. כ"אישיות משפטית" וכיוצא בה. יש מוסדים, שלא נתפתחו כל צרכם כמו "סרכימומים" (שמוש קבוע בחפץ של החברו). ועודי חסרים אנו מושגים ומונחים הרבה, שנולדו בעת החדשה. התפתחותו של המשפט המודרני קבלה דחיפה עצומה אחר המהפכה הצרפתית; ודוקא באותו זמן הוכרו עם=ישראל לכתה דתית. הממיעה וההתבוללות התחילה במשפט העברי. בסוף המאה הי"ח היו עוד בפולניה בתי=דינים אבמונומיים בישראל; אבל יקא מי=בסוף המאה הי"ח היו עוד בפולניה בתי=דינים אבמונומיים בישראל; אבל יקא מי=דינה השני הבל אזרם מודר מודר ממשפט הממלכתי באופן שוה בלי הבדל דת, ולפיכף שכל אזרח צריך ליהנות מן המשפט הממלכתי באופן שוה בלי הבדל דת, ולפיכף אין גם ליהודים הזכות על בית=דין אבשונומי.

ואף-על-פייכן גם קרן-בתל זו לא הספיקה להרום את חומת המשפט העבריהמוסדים והמונחים, שאנו חסרים הולכים וגרקמים בספרותנו המשפטית. פעמים שבקרן
יזוית של איזו שאלה-ותשובה. שכבר נשכחה מן הלב, מונח מוסד שלם וחדש של
משפט, שמהפך את כל המשפט הישן על פיו.

וחומר זה צריך לאסוף לא רק משום מעמים מעשיים, אלא גם מחוך מעמים עיוניים:
כל ענף מענפי-המרע יש לו שלש תקומות: תקופת קבוץ-החומר, תקופת הנחוה
האנאליזה) ותקופת הסינתיזה. המשפט המודרני כבר עבר את התקופה הראשונה ועכשיו
הוא בתקופה השניה. משפטגו עדיין הוא עומד בתקופה הראשונה. שהרי עדיין אינו
מקובץ, עדיין הוא מפוזר זמפודד, כהעם נושאו, זאין לו שיטה, אין לו סדר, והוא
חסר לפעמים גם מונחים קבועים.

עת כנום!

הגיעה השעה -לקכץ נדחי ישראל" בכל ענף מתרבותגו וגם בענף -חמשפט מרובה וקשה היא העבודה, אבל מה גרול ערכה !

אנו צריכים לנשת חיכף-ומיד אל חבורם והוצאתם של ספרים אלה:

- א) פסקי-הלכות, או ספר-חוקים (Codex), שיבלול כל דיני־ממונות על-פי המשפט העברי. הספר ינתן את הדינים בקצור נטרץ ובסעיפים מיוחדים, גל-פי פי סדר קבוע. שום מעשיות ודונמאות (Casus) לא ימצאו בו מקום. פלונתות, וגיש אומרים" לא יבואו בו. הוא יהא כתוב בלשון-צווי, כחוק שיצא מתחת השלטון. את הסדר יחסנגון אפשר לקחת מספרי חוקי-אירופה. בספר כזה צריך להוסיף את אלה המוסדים, שלא היו עוד במשפטנו, זלהסיר את אלה, שנתישנו כל כך, עד שהם זרים למושני המוסר והצדק של זמננו.
- ב) קשעים מן התלמוד. בשביל לתבשיר את המחשבה המשפטית, צריך לעשות קובץ של קטעים (Digestae) מן התלמוד בדיני-ממוגות. ספר זה יהיה כעין כרסטומתיה משפטית, אכל מסודרת על-פי המדר המודרני. כל ענין וענין ימצא את מקומו בתוך המוסד המשפטי. שאליו הוא שייך. המוסדים אף הם הולכים זה אחר לה בסדר קבוע: מתחלה בללים. שנוגעים לבל ענפי דיני-ממוגות, ואחר-כך פרטים—כל

ענף וענף לבדו. ספר זה יראה לנו את מחוקקינו על האבנים, בשעת יצירת החוק. חבורו של ספר זה דורש בקיאות נפלאה ואומנות מרובה. צריך לצלול בים-התלמוד, לדלות את כל הדברים המפוזרים במסכות שונות. לפעמים שלא במקומם, ולסדר אותם באופן, שהכל יבוא על מקומו. צריך לדעת מה לזרות ומה להבר. והעיקר הוא—הקצור: שיהא הספר מועם מהזיק את המרובה.

- נ) לקומי בתשובות כדי שאפשריהיה להכיר את התפתחותו של משפטנו ולראות ולהבין, מהי יצירתם של הפוסקים האחרונים, שהלכו תמיד לרוח הזמן ואחר צרכי העם והכניםו חדושים במשפט, אף אם בזהירות יותר מדאי, צריך לתת לחוקר ולהמתלמד את התשובות היותר חשובות בקצור נמרץ ועל-פי סדר, שלא יטבעו במים שאין להם סוף.
- ד) ס פר ל מוד. בו יערך המשפט העברי על-פי הסדר חעיוני. בו יבואו הגדרות מדויקות לכל ענין וענין; השואה אל משפטי עמים אחרים; באורים וטעטי- החוקים; ובקורת עליונה ופשוטה. כל אלה ינחילו להמתלמד לא רק את ידיעת-המשפט לשם השמוש, אלא גם לשם יצירת-חוקים (de lege ferenda).
- ה). תולדות המשפט העברי. ספר זה יתן לנו מושג מהתפתחותו של המשפט העברי למוסריו מן התנ"ך ועד היום. אם ספר-החוקים או ספר-הלמוד. כהלקוטים. יתנו לנו את המשפט במצב של מנוחה (in statico). יתן לזו ספר-התולדות את המשפט במצב של תנועה (in dinamico).

אנו יודעים מראש את כל הפרכות, שיגישו לנו.

קודם כל, השאלה הידועה של המרחיבים והמפסיקים. יש דעה, שפסקי-הלכות מצמצמים את המחשבה המשפטית וחוממים את הדרך בעד התפתחותו. בספרותנו הביא מתחלה דעה זו יהושע הישיל שור ביהחלוץ'. הוא ערער על רבי, שבמשנתו חתם את התורה בחותם צר ושלל ממנו את כח-ההתפתחות. בעקכותיו הלך ס מול נס קין ב"עם עולם", ואחריו—ר ב = צעיר, שהביא ערעור זה של ס. בנוגע להרמב"ם, על שאלה זו יש תשובה פשוטה: המשנה לא מנעה את התלמוד עם פלפוליו והרחבתו לבוא אחריה, והפלפול היותר נפרז התפתח אחר הרמב"ם, וגם באופן שאף דברי "הנשר הגדול" נתנו ענין ל"פלפולא חריפתא" להאחרונים. כמו שהמשנה היתה ענין להפלפול שבתלמוד. פסקי-הלכות גורמים להתפתחות על-ידי הרחבה דוקא. אין דין והלכה, שיכללו את כל מקרי-החיים. אנו רואים תמיד. שהתובע וגם הנתבע. שהאינטרסים שלהם מתנגחים זה לזה נגוד נמור, פעמים שהם נשענים על חוק אחד, שכל אחד ואחד מבארו באופן אחר. עובדה זו, שהחיים הם תמיד יותר רחבים מן ההלכה, נותנת יד להרחבה ולהתפתחות.

ואף המשפט המודרני הראה למדי, שססקי=הלכות הרחיבו את המחשבה המשפטית וגרמו ליצירה. ספר=החוקים של נפול יון נתן דחיפה עצומה לא רק לבאורים שונים (להרחבה), אלא גם לחקירה מדעית בדבר מהותו של המשפט ויחוסו לחיים (התפתחות). ספרי-החוקים האחרונים, הנרמני והשווייצי. כבר גררו אחריהם ספרות שלמה של באורים, שהם מרחיבים ומפתחים את המשפט.

כל העמים הנאורים קבלו, את השיטה של "קורכּסים" ורק אנגליה יוצאת מן הכלל; אבל אפשר שאנגליה דוקא מוכיחה. ששיטת "המחסן של חוקים" אינה עומדת בפני הבקורת. גם באנגליה יש רבים. שדורשים ללכת בעקבות המשפט האירופי. אפל

קשה להם, להאנגלים, לעזוב את הישנות במשפט, כמו שאינם מסכימים, למרות הדרישות שבאות מכל צר; להחליף את שימתם של תהו ובהו במדה ובמשקל בשמה המטרית, שהיא משוכללת כל-כך. צריך להודות, שהספרות המשפטית, שהיא מפותחת כל-כך באוגליה, מקילה מאד את השמוש במשפטה, מה שאין כן בתוכנו.

הפרכה השניה תבוא מצד כל אלה, שהם מקושרים לא אל התוכן, אלא אל דצורה. לדעתם, הלאוין של "לא תוסיפו ולא תנרעו", מוסבים על התנ"ך ועל המשנה על הגמרא ועל הגאונים, על הרמב"ם ועל השולחן=הערוך, כמו על הפוסקים האחרונים שבאחרונים; והם אינם מרגישים, שחכמינו כל מעשיהם לא היו אלא להוסיף ולגרוע. אמרנו. למשל, שמשפטנו בצורתו הנוכחית דורש פירמאליות יתירה בעניני מכירה, שותפות. כמו: דרכי הקניה (קאג"ם—קנין אנב סודד—וכרומה), נתינת הכסף לכים אחד ודגבהתו על"ידי השותפים, ועוד; אבל אותו משפט מכטל בתנאי אחד את כל לכים אחד ודגבהתו על"ידי השותפים, ועוד; אבל אותו משפט ממטל בתנאי אחד את כל קניא" 1); והענין שם חשוב מאוד. יש מחלוקת, אם ה"מיטימתא" קונה רק לקבל עליה "מי שפרע", כלומר, שהצדדים רק הפירו את ההתחייבות ואין לאחד על השני אלא הביעת הפסד בלבד (לפי מושגנו עכשיו), או "קניא" ממש, כלומר, לקכל על הדבר המכור זכות הקנין, או זכות חפצית. וההלכה היא שם: "באתרא דנהינו למקני ממש קנו". ומתוך תקנה זו כבר דוציאו הפיסקים האחרונים מסקנות, שממעיטות את הפורמאליות עד לאיזו תנועה מימבולית, כמו תקיעת-כף, הכאה על היד או על הזרוע ממהגי-השוף) או מסירת המפתח ").

בכלל, בדיני-ממונות עוקרים "מנהג-המקים" ו"דינא-דמלכותא" את ההלכז <sup>3</sup>), כמו שאמרנו למעלה ול "שודא דדיינא" יש בהם ערך גדול<sup>4</sup>).

וכך אי=אפשר לומר, שהוספת אילו חוקים, או נטול אילו חוקים, דם הפרת חוקיבהתורה. ולא עוד, אלא שאין אנו צריכים להכנים "ריפורמות" במשפטנו. כל מה שאנו חסרים בפוסקים הקלאסיים, כבר אנו מוצאים התחלתם באחרונים. כמו אישיות משפטית על-פי המשפט האזרחי (שותפות) ועל-פי המשפט הקהלתי (ועד של בני-העיר במקום בני-העיר), מונח כולל ל"סרבימוט" ("תשמיש קבוע"), וכדומה.

נאמר בפירוש: אין התנגדות מצד המשפט העכרי להרחבתו ולהתפתחותו עד שיגיע למצבם של המשפטים היותר מתוקנים. להיפך. מיום שיצא משפטנו לאורעולם הראה שאיפה להתפתחות ולעמידה על הגובה של כל תקופה ותקופה (.דור
דור ורורשיו"). האסון הוא, שלא "איכשר דרא": אלה שיודעים את המשפט העברי,
אינם יודעים את המשפט המודרני. שיטותיו, תורתו ויסודותיו, ואלה שיודעים את
המשפט המודרני, זרים הם לנמרם להמשפט העברי ולפעמים הם מבטלים אותו לנמרו,
מפני שהם חושבים אותו, על-פי השמועה, למשפט-דתי, שאין בו הכשרה להתפתחות.

ב"מ, ע"ד ע"א. ופירוש-הדבוים: הרשומות. שעושים חנוונים על הביות יון, שקונים ומניחים במרתפי המוכר בשביל לקחת אחד-כך משם אחת-אחת.

<sup>2)</sup> חימו ריא. עיין ,כאר הגולהי. שם, ציון וי.

<sup>(3)</sup> ווהו הענין של תקנות קבועות. עיין ב"ם, קי"ב

<sup>4)</sup> כתובות, צ'ד ע"ב.

לדרוש מבני-האדם הללו, שיצללו בנבכי ים-התלמוד ויוציאו משם את המרגליות של המשפט העכרי, אי-אפשר: חיי-אדם צריך להקדיש לזה. ואין צורך בדבר, כמו שאין צורך לקרוא את אלפי הספרים, שכתבו החכמים במשך אלפי דורות לפני יוסמיניינוס, ודי לדעת את המשפט הרומי על-פי corpus juris civilis בלבד; ולא עוד, אלא שאף ספרו של יוסטיניינוס נעשה עכשיו ספר עתיק, שאך החוקרים, המקדישים את ימיהם לחקירת מקורותיו של המשפט הרומי, שוקדים עליו בעיון מרובה.

בוודאי יבואו ויאמרו, שאני רוצה לכמל את התלמוד ולהביא את הקיצורים ואת ספרי הלמוד במקומו. אבל לא ולא! התלמוד ישאר כמקודם בשביל חוקרים, בשביל כל הרוצים לדעת את המשפט העברי במקורו ובשביל כל הלומדים תורה לשמה. אבל את המשפט העברי נלמוד על-פי אותם הספרים. שיש בהם שימה, סדר ותמצית המחשבה המשפטית העברית. ולא רק נלמוד להלכה ("תורה היא וללמוד אני צריך"). אלא גם למעשה כלומר, לעשות ממנו משפט - חי בשביל עם - חי.

עד כאן בדיני-ממונות. בנוגע לדיני-עונשין, צריכים אנו להודות. כי משפשנו נתישן כל-כך, עד שאין אנו יכולים להחיותו. כאן צריכים אנו ל"ריציפציה". כמו שהיא הכרחית בענפי-משפט אחרים (דיני המדינה תקנות-האוצר, המשפט הבין-לאומית וכדומה). למרות הכללים היותר מתקדמים, שיש בתלמוד בנוגע לדיני-עונשין, ("סנהדרין, ההורגת אחת לשבעים שנה נקראת חובלנית, "אין אדם עובר עבירה אלא אם כן נכנסה בו רוח שמות", וכדומה), המשפט החיובי שלנו נבנה על השימה העתיקה של נקמה ואכזריות (ארבע מיחות בית-דין, מלקות) ולא נתפתח לפי רוח-הזמן. אנו צריכים רק לקחת לנו את הכללים ההומניים הללו לקו ומשקולת בעת ה"ריציפציה", שאף היא אינה צריכה להיות חקוי פשום, אלא יצירה על-פי רוח-מכינו ורוח-זמנו.

על אמצע הדרך בין דיני־ממונות שלנו, שאפשר להשתמש בהם כמתכונתם בשנוים שונים, ובין דיני־עונשין שלנו. שאי־אפשר להשתמש בהם כמעם כלל. עומד הפרוצס האזרחי שלנו (סדרי בתי־המשפמ). שהוא דורש תקון יסודי ומהיר-

מיום שחרבה ארצנו כמעם שבשל בית-דין קבוע. הסמיכות במלה וחכמינו אמרו, שבחוץ-לארץ בכלל אין דייני-ישראל "ואגן שליחותייהו (דבני א'י) קא עבדינן)"). ומפני כן הורו, כי דינים הרבה אסיר לדון בכלל. וגם באלה שדנים בזמן הזהי יעצו להדיין להתרחק ככל יכלתו מיידין-תורה" ולדון דק על-פי פשרה"). כל זה הביא לידי כךי שהפרוצם שלנו לא נתפתח כלל והתנוונה לגמרו. אין לנו שימה של בתי-דין קבועים. עוד המשנה, שפרשה את הסמכות לכל מיני מעשים משפטיים, קובעת לדיני-ממונות בי"ד של זבל"א (בוררות); ובית-דין זה נשלשה הדיוטות) או גם דן-יחידי ("אחד מומחה"), שפוסק על-פי פשרה, נוהג עד היום. בית-דין לערעורים אין. שגגה, שיצאה מלפני בי"ד, אין במה לתקן. הפרוצם שלנו יודע רק החזרת-הדין (Revision), כלומר, אותו דיין שמעה חוזר ודן את המשפט. יודע רק החזרת-הדין שמעה "משלם מביתו", אבל גם זה במקרים שאינם שכיחים כלל"). סדרי בתי-המשפט הם פורמאליים יותר מדאי. העדים צריכים להיות במספר לא

<sup>1)</sup> גיטין. פ״א ע״ב.

חוים. י"ב (סמוך על הירושלםי, פיא. של סנהדרון).

<sup>3)</sup> סנהדרין, ליג.

פחות משנים; האשה והנכרי פסולים לעדות. "מקל' רצועה ושופר"—כלי-אומנותו של הדיין גם על-פי השלחן-הערוך. בתור ראיות משמשים "חזקה" ו"מגו' באותו זמן. שמשפטנו יודע גם "שודא דדייני".

את השבועה עם כל הקזואיםשיקה ודאי צריך לבטל. מלבד שזה אלפיים שנה מצאו מובי=הדור, שהיא מתנגדת למוסר האנושי, אינה מביאה שום תיעלת. נס אלה המחמירים על השבועה, מוצאים תמיד אמשלה לבטל את השבועה בלבס. כל התחבולות. שהשתמשו בהם החכמים לבטל את הקנוניות שבלב (mentalis), לא הועילו כלום. חכם רוםי אחד אסף חומר מרובה כדי להראית ולהוכיח. באילו תחבולות משתמשים גם עכשיו בעלי־הדין (נוצרים ויהודים) בשביל לבטל את השבועה בלבם. אין לפקפק בדבר כלל, שהשבועה אינה נותנת כלום לבירור=האמת. משפש=השלום העברי בארץ-ישראל, שאינו משתמש בה, מצליה להוציא דין האמת. משפש=השלום העברי בארץ-ישראל, שמינו משתמש בה, מצליה להוציא דין אמת לאמת ולא פחות מבתי=הדין, שמשילים שבועה.

ויש להוסיף, כי שדוקא הפרוצם אינו ענין לאומי כלל. כמעט כל דיניו הם כללים בין-לאומיים, שהם מיוסדים על ההגיון ועל הפסיכולוגיה.

הדבר, שהוא, אפשר, היותר נחוץ והיותר תכוף עכשיו, הוא "ספר-המונחים" (מרמינולוגיה) של המשפט, המרמינולוגיה הוא הפתח של כל מדע. בלעדיה אי-אפשר להכנס לתוכו. וכל שכן "שאי-אפשר לעשות חקירות ודרישות בתוכו. חרפה היא לראות, שבארץ-ישראל עמלו חכמים וסופרים הרבה והעשירו את הלשון במונחים לענינו-מלאכה שונים. אבל לא עשו כלים בשביל סדורם וקביעתם של מונחים למשפט העברי.

\* \*

גמרנו את החקירות שלנו ואנו מסכמים אותן על-ידי מסקנות אלו:

- א) משפט=האזרחים (דיני-ממונות) הוא תמצית נשמחה ורוחה של האומה, אחד מן החלקים היותר חשובים שבתרבותה, ועם בעל=תרבות אינו יכול להחליפו באחר כמו שמחליף אדם את שמלותיו.
- ב) ביחוד אי־אפשר שיעשה כך עם-ישראל, שעל משפטו העתיק סבל ענויים ורדיפות.
- ג) להמשפט העברי יש סגולה מיוחדת, שהיא סגולת העם העברי בכלל, וגם בשבילה צריך לשמור עליו.
- ד) המשפט העברי. אף-על-סי שעתיק הוא, לא נס ליחו ועדיין הוא מסוגל למלא את תפקידו גם בזמננו-
- ה) יש במשפטנו הרבה מגרעות ולקויים שדורשים תיקין, ולעכודת=תיקון זו אנו צריכים לגשת מיד. ביחוד צריך להכנים בו שיטה וסדר.
- ו) את החיקונים במשפטנו אפשר לעשות על־ידי עיביד החומר המרובה על-פי השיטה המודרנית של המשפט כפי התכנית שהבאנוי כלומר: לחבר ספר-חוקים (לעשות קודים־קאציה) וספר-למוד ולהוציא לאור קטעים מן התלמוד ותשובות-הפוסקים על-פי סדר מדעי.

ויש להוסיף. שעכודה זו אינה סובלת דחוי: מתכוננים אנו ליסד בארצנו מדינה עברית ולחדש ימינו כקדם. אי־אסשר לה למדינה בלי משפט עכשיו אנו משתמשים

בחוקים התורכיים. בזה אין רע. אבל אם הממונים על ארץ=ישראל יכניםו במקום המשפט התורכי משפט אחר, יהיה דבר זה מעוות לא יוכל לתקון, ולמשפטנו שלנו לא תהיה עוד גאולה לעולם.

עם ישראל, שבמשך זמן קצר הראה נפלאות בתהית-הלשון, לא יעזוב גם את משפשו-תורתו. הוא לא ישכח את תעידתו: "כי מציון תצא תורה ודבר ה' מירושלים". בעבודה נדולה ועצומה זו צריכים להשתתף תורניים, רבנים ומלומדי-משפט מודרניים. האחד יביא את בקיאותו וחריפותו והשני—את השימה והסדר, ובלבד שיכוונו לדבר אחד—לבנות את הרימות-משפשנו על ימוד חקירה הפשית ומדעית.



# אַשֶּׁר אַני אָחֶזֶהֶנְיּי״.

.8

יָמֵי-בִּסְדֵּר יִמוּתְי**יי:** 

וִעַל הִּבֹנֻתִּיִם הָּפּוּשֵׂת זָהָב נָע וָזָז ... וּפִּרָחוּ עֵין־כָּסָף־זָךְּ אָל בְּחוֹל אֵין כָּתָם חוּצֵץ הַבְּרָחוּ עֵין־כָּסָף־זָךְּ אָל בְּחוֹל אֵין כָּתָם חוּצֵץ חַבַּף גָּשֶׁם־וַעַף, נְּזֹּ

בַּנָּנּוֹת—ְכָרנֵּקי־נָנּוֹת נְאוֹתִים יְּחֹם דֹּא-עָּז וּבְרוּתַ־עָּדְנָה דֶּשֶׁא כִשַּׁלֶּכֶת בּוֹצֵץ; סְתָּו־אַרְצִי—מוּדֹ עֵץ נוֹבָלֹּ פַּרְדֵּם מְלֵּא נוֹצֵץ וְזָכוּכִים מַרְפִּי-נֹעֵר עַל בִּכּוּרִי פָּז.

הַּגָּרִינַנְמֵמוֹת פְּרוּעוֹת־אַיָּה, דְּרוּמוֹת־חַמֶּה. וְצִיץ־שְׂרִי—מַח מְצַפָּח בוּשְׁח יַלְדוּת תַּמָּח:... הָה תִּנָּם, בָּאֵין וִיזּ־דְּבוֹרָה, תּוֹמֵם כָּל עֲמִים־לֵבוּ

<sup>\*)</sup> בשיז כסליו, ש"ז, הגגו הסופרים והמורים שבארץ-ישראל את מלאת חמשים שנה להמספר והפדגוג המעולה. ש. בן דציון. מערכת השלח" מברכת את סופרה-סופרנו לחג-יובלו בברכת עבודה פוריה הרשה וארוכה. הערכה מפורמת של יצירותיו תיפות באה במאמרו המפורט של דיר יוס ק ק לוזנר בהשלח". כרך ל"ב. עמ" 159—170 (המערכת).

ַנְּבְּחִם הַיּוֹם צוּף־רֵיחַ מוֹזֵג שֶׁוְא אָנְהָבִים עַד הַצִּית נָשֶׁף פַּאֲתִי־שֶׁמָיו בַּיְּדָהָבִים הַמְּבַשְּׂרִים רוּחוֹת־צִנָּה, כָּלַרַת צֵידּ שֶׁר כִּּסְדֵּוֹ

د.

אם זָה כָּלֶּר אוֹ בַנְּהָה יּ
בְּזִיוֹ וְעָב נִשְּׂתַּבְּשׁׁוּי שִׁחָלָים.
לְּעִין הַשֶּׁכֶשׁ רוֹמְזִים בְּרָקִים
וְרַעַם־דָּרִים נִנְרָשׁ עָלּי.
בְּרַם מִהְרַבְּשָׁה אֵיוֹוֹ שְׁעָה
בְּרַם מַלְּבַרְבְּשָׁה אֵיוֹוֹ שְׁעָה

בַּדְּכִיִי-עָבּ, בִּנְחַר-תַּזִּיו .... תְּפָּשׁׁ חַפָּת –ְוֹנְבַר רִיבּ, תְּפָּת רוּת צְבָא שִנְקִים – בְּשַׂרְפִּי-וִיבוּה, בְּפָתַת –שְׁיָוּקים, בְּשַׂרְפִּי-וְיבוּה, בְּפָתַת –שְׁיָוּקים,

וְעֶבוֹת־קְּרָבוֹת גַּם בֵּין הָרִים-יִעֶבְרֵי גַּנּוֹת הַפֵּיִהִים, יָעֶבְרֵי גַּנּוֹת הַפֵּיִהִים, שוּר! מְחַיְּצִים דְּעֶבְרִים, שוּר! מְחַיִּיים דְעֶבְרִים,

אַר בֵּין תִּמְרוֹת אֵר הַשְּׂב!

פִּיחַ חַבְּלִיל חַשְׁרֵת־בַּוְרְבָּּם— נְגָּח מֶרֶב-רָב בַּגַּוְנִים: קרָעֵי חַבֶּנֶת. בָּרָתִי. שָׁנִים. עַנָן מִמֹעָן כָּרוֹ דָם – – וֵנהִנָּה כָשֶׁת מִנִּי הַרַ־פַּוּ עַר לָּמַאֲפֵל קצָה ּהיָם.

בָּשֶׁת בַּעַרְבוֹת יַּי... אות אַל הַּתָּה יְהַקּרמִינְחָמָה. וְיִצְאָה חַפְּהוְקַרְנָה רָטָה. פַרוּיָה תִּזְרַח בַּשַׁרְוַת־חִוּי וַנְפֶּה נַפְּשִׁי עוֹד בַּקְרָבוֹת יּ אַר נָא : קשׁחָר בַּנִבִּי תוֹ ...

ţ.

כמפנה פֿבעי ציץ מנְדֵר. שָתַבּונֵן לו – מָה־רָעַד יִבִּיּי

דואַב־שואָף מַה יִדְפֹק כה יּ...

<u>ำนอิติ นาอิธิ</u>

השלח

בּפָּה זַכָּה

ענגול בוי− שנגול

ָהַבַּת־הָעָנָן.

או בַת־עִינִי

היא מִפָּה זוֹ · -

٦.

עומם נגה רפאת־ים – מְבְּלִי רַעַר בֶּר-שֶׁהוּא

לְסוֹף נְּסִיסָה בָּא הַיוֹם-הַם... אֵינֶנוּ עוֹד.

חוָרִים צופִּים כּוּכְבֵי־עָעל

בּוּף־הָעוֹלָם צְנֵן כִּבְרּ

הָם... מָה־רַחַשׁ רָזי דִּי

בָּ**א** בִּלְּחִישֵׁת־םוֹד ? · · ·

יָבִי. יְבִּי.—נוּ**חָ**ה. יֵב:

אור-היום לא גַּנֶּה כְלּוּם.

וְאֵיבָהתִּסְצָא בְּחֹשֶׁרְ־צֵּילּ אַת הַיֵּשׁ בְּנוֹ יִּ— אַת הַיֵּשׁ בְּנוֹ יִּ—

עָנָה לָבָּי וְאָמַר ְיִּי : אָת שֶׁיוֹמָם הִסְהִיר אוֹר. כָּקָה צִּפְּה זִיו בַּפָּז רְבְּלָתִי חוּשׁ וּרְאה— בַּאָפָרָה יִתְנָּר כִי בַּאָפָּרָה יִתְנָּר כִי בַּאָפָּרָה יִתְנָּר כִי בַּאָפָּרָה יִתְנָּר כִי בִּאָפָּיָּר עוֹד מְעָמ.

ם הוּ בָּהוּ לוּ.

בָּבָה נֹנֵה לִּשְׁפַּת-יָם בּוּף־הָעוֹנָם צָנֵן כְּבָר וְנִרְטָז לִי מִכּוֹבְבֵי-רוֹם: עור מָעָמ... עור מָעַמ

וְאֵת הַפָּמִיר כְּמוֹ שֶהוּא תַחַז הַּסְכִּית מִבְּלִי חוּשׁ. כִּי מִבְּלִי חַזוֹן־חַלוֹם הִּכְנָפְךָ נוּמַת־עַד...

ייג בַּקְלוּ.

.N

הַפָּוְטוֹרִים הַנָּבְעָרִים שָׁבַּשְּׁחָרִים (15) השלח לָאַנְקוֹרִים זוֹ הַצְּרִיחָה בְּסָבֵּה זְרִיחָה מִמִרוֹם כָּל נָנ—

> אָי, הַתּוּנֶה ! עַּנְנַת-סְתָנִי שָׁבִּיְבָבִי הְנִי הַפּוּנָה ! צְוִיץ וְצִוִיחָה וְצִיץ שֶׁדּ פְּרִיחָה הַאֵץ זֶה חָנ י

> > ٦.

יאָנּט בּאַנוּן מְפֵּע-רוּתַ ראָשׁ יְשׁוּתַּיּ אָפָּעַח תַּצֵּוּן מְפֵּע-רוּתַ ראָשׁ יְשׁוּתַּיּ אָפָּעַח תַּצֵּוּן –שָׁתַר ְּמְעָנָּן, כַּר וּמְשְׁנָּן

יְשָׁנִים מֵאוֹת אוֹן צָבַרְתִּי אַף פִּזְּרְתִּי יִּ דְּבָר הַפָּאוֹת. וּבַעֲטָדִּי—מָה וָטָה־דִּיי יְהוּא אַיוֹ יִּיּ

יִמאות מונים הן נְּמָלְתִּי הֵן נְשֶּׁלְתִּי יְעֵץ־אַלוניִם—אַף יְחִידִי אֵין מִצִּדִּי יַמאות מונים הַן נָּמָלְתִּי הֵן נְשֶּׂלְתִּי. בּפּרָת הֿלָה וֹ ··· ... הַצ בַּנִת –אַנִּ פּוֹלרִוֹת אַנְּ וֹנְיֹרָנִת אונים הְּנִת –אַנְּ פּוֹלרִנִית אַנְּ וֹנְיֹרְנִית

۲.

וִסִמֹרוִע-תִּו בִּרֹגֹסוּ וַמִּן עַפּּאָפֹּג בַּרָב רַב אַף נָּכַר. עִנִּע, דַוֹּגֹסוּ בַּצָּאַע עַמְּמָשׁ עָנָן בָּא

בָּל צִיץ, בָּל זִיז וְשָׁרֶץ. הּפּוֹלְלָה הַּפָּה בְּסֹתֶּק־אוֹר וּפּוֹלְלָה הַפָּה בִּסֹתֶק־אוֹר וּסֵה. בַּיַ עָּבַר שְׁמַף שוֹם:

מְשַׂחָקה כָּךּ הַשְּׁעָה ; מַשִּׂחָקה כָּרָּ הַנָּאָה. מַשֵּחָקה שָׁרֹּא נִמְחוּ עוֹר. מִשֵּׂחָקה כָּרָּ הַשְּׁעָה ;

וְאָהַרְּתָּ אֶת נַפְּשֶׁךְּ הוֹם שָא לָאוֹר ראשֶׁךְּ: וְאָם נָפָּשׁ אֵין רִאִּהֶבְת לָּךְּ וְאָהַרָּתָּ אֶת נַפְּשֶׁךְּ

או צא ועַלָּה. אָם צַר פּה נְּדְּהָ

וְשָׁבַּחְתָּ נֵּם עַנְּטֶּך: מָחָר: מֵרוֹם-טֶּרְחַפִּים שׁוּר— מָשָׁבִיְתַּ נֵּם עַנְּטֶּך:

בָּאוֹר, תְּהָר.

-8

יְחִיד רָם עַלּ בְּאָתִי־אָנֶץ בְּזִין הָדַר חֲצוֹת-הֵיוֹם בְּרֹא׳ש צוּר בָּפוּי אֶלְ הַתְּחוֹם. בָּרֹא׳ש צוּר בָּפוּי אֶלְ הַתְּחוֹם.

> פָז רִי יָשִׁמַח כָּל הַנְּי. לא יִרְאַנִי אָדֶם, חָי. לְּמִרוּ חָרִים לִּי בִתְּכֵנֶּת. פָז רִי יִשִּׁמַח כָּל הַנְּי.

וְזֶה חַשֶּׁטֶשׁ הַחַת רַנְרֵי צִמְצֵם. כְּבָּל אֶת הַצֵּר– דְּרוֹר נְּאוֹר כֵּן עַל בַפִּיסִי הָצִנינִי כִּדְּמוּת־אֵל.

וַאֲנִי – הְמֵהַנִּי. שֶׁמֶשׁ יָסֶר־הַשְּׁחָסִיםּ. כְּבוֹר-הַיְּסִּנּם. שֵבְרִיר מָפְּקָר שֶׁבְּמוֹתִי. איך נֶחְשַׁבְתִּי דְּךְ בִּמְאוּם ?

אַין כִי חָשוּב הַכּּדּ הַפְּמֵר– אָמַר שֶׁכָשׁ וְשָּׁחַק כִּי– בַּשָׁבִיב קָלִיל יֶה בְּנִי-...

רוֹּי הַשֶּׁטֶשׁישׁוּבְּב שְׁבִיבְּךְּ בּוֹנֵק־זוֹנֵה סוֹנֵמ בִּיּ בּוֹנֵק-מוֹנֵג מִרְנֵקְהַבְּהַ מַה בִּיִּהְמָּיו יַעַשׁ רִי יִּ...

בוּ הַשֶּׁמֶשׁ : כְּמֶּת אֶשְּׂחָק י
בְּבִי הַמָּיץ,
בְּבִי הַמָּיץ,
בְבִי יִנְדוֹף בְּבִיתַר־צִיץ י
בַּבִי יִנְדוֹף בְּבִיתַר־צִיץ י

...נַעַם־עָדְנָהּ שִּׁכְרוֹן־אַיָּהּ רְעָדָה חָיְפָּה הָר וָנִי וּמִלָּבִּי—מֵה זֶהּ שֶׁמֶשׁי פָּרָא מַעִין שָׁשׁ וָחִי ! פָּרָא מַעִין שָׁשׁ וָחִי !

אור־הָאור הַפוב שופַע נַם כָחוּץ וְנַם כָּן גָּוּ, בַּעְיָן מָחוֹר, וַךְּ, הֵיחָנִי— בַּרָּן-שָׁבֵש רִי בַלָּב: נְגָלָה נִגָּלָה מָה אֵלֵי... הופּז־פּוֹחֵז מִעְיָן חִי– שׁנְר וּ מֵחֶיְדִית־הַפַּנְוֹרֵים גָנְלָה נִגְלָה מָה אֵלֵי...

מן הַצְּחוֹק כִי רָז נִהְנַּכָּה נִגְכָה בְעָצֶם זִיו-הֵיוֹם – – אַשְׁרֵי עָלָה, הֶעְפִּיל נָצֵב דְּרוֹר לָאוֹר. לָרוֹם וּתְהוֹם!

د.

בַּלֵּן אַךְ סִינֶּיךְ הַן: אַבָּנִי־יְסָגְיָרָה אַבְנֵי־תַן אַבָּנִי־יָסָגְיָרָה אַבְנֵי־תַן אָבָר פָּמְּדָה אַבְנֵי־תַן

צור הַחָּכְמָה אַתְּה שְּׁמֶשׁ: הוֹפָּכִי יַפִּים עבי־אָד. צוֹרֵף בְּּלִי לְצִיץ־הַחַיִים. נוֹבִשׁ נוֹוְלִים—נִצְבוּ גֵד.

צוֹרֵף, מוּזֵג, הוֹפֵּךְ עוּלָם: בּי, אַף בִּי עָשִיתָ כָךְ,— בֹּל הָעָכוֹר, כָּל הַנִּדְרָח צוֹרֵף, מִהֵר בִּי עַר זָךָ. בָּצָ חִנְּשׁ שָּׁחוִר—רַּאָיוֹן צִּטִּ בָּצָ הַנִּּלְשֶׁׁנֻ נִּגְּשָׁׁתִּ רַבִּּ בָּצַ הַנִּּלְשֶׁׁנֵ נִגְּשָׁׁתִּ רַבִּּ בָּצַ הַשְּׁוְמֵּף בִּי נִלְּנַבְּשִּׁ

> פָּצֶּא־צִיוּר דַּק בַּבְּפוֹר. זְאָבּר שָׁנָּיוֹן צַרַׁףְּּי נְּבַּשׁ זִאָבר שָׁנָּיוֹן צַרַׁףְּי נְּבַּשׁ זִאָבּייּר דַּק בַּבְּפוֹר.

עַזִי־רָזִי עַלּ זִמְרָתִי— בָּר מַחֲשְּׁבָה נַעֲשִׂית נִיבּ בָּל נִיב עוֹשֶׂה בִי מַחֲשְׁבָ**ה** וְרוֹחֵף שִׁירִי מָלֵא זִיוּ

> יו הָרוֹחַה וּמִרְחַבּף כֹּחַ יוצר נִתּן כּוּ עוֹשֶׂה צורוֹת מֵרוּחָנִי. וּמִצוּרוֹת –רוּחַ דוֹ.

אָבֵן זֶהוּ סוֹד־הַיְצִירָה ! כָּלֹ תָּרָז הוָא—זִיוּ־תַּזְךְ הַכֹּל שֶׁטֶשׁ הַכַּל אוֹרָה הַכֹּל בָךְ וֹטִשֶּׁלְּדְיּ

נְנְנָה רָוֹך לִי הַשְּׁמָשׁוּ

נְנְכָּה בְעֶצֶם זִיוֹ־הַיּוֹם, כֵּי עָלִיתִי עֹזּ נְצֵּבְהִי דְּרוֹר לָאוֹר, לָרוֹם וּתְהוֹם.

ز.

נְּלְּכִי. נַפְּשִׁי בְּקור הַשֶּׁכֶשׁ. וְהוּא בַנָּפָשׁ. הוּא בַדָּם. לֹא מַדִּעְתִּי. לֹא מֵרְצוֹנִי הוּא הַיוֹצֵר פּוֹעֵל בָּם. הַפְּמֵר נּוֹפִי אֶלֹ הַשָּׁכֶשׁ עֲשֶׂה מַה-שֶׁיִעְשֶׂה בוּ. מְבִיבִי שֶּׁכֶשׁ. תּוֹכִי שֶׁטֶשׁ. הְכִּיִי אוֹרָה—הָפְּמֵר דוֹ.

לו אך שִׁירִי יִוֹרַח כּה. בַּח כִחוּץ וְגַם מִנּוּ בַּלְּ תִישׁ בִּי—בּוֹ מִוְדַּכֵּךְ תַּרְפָּמָר רוּתִי אֶלְ הַשְּׁמֶשׁי הַבְּמַר רוּתִי אֶלְ הַשְּׁמֶשׁי בַּלְּמָר דּוּיִ בַּלְּמָר דּוּתִי אֶלְ הַשְׁמֶשׁי בַּלְּמָר דּוּתִי אָנִי יִּ בַּלְמָר בּוּתִי אָנִי יִּ בַּלְמָר מָתִרִי אָנִי יִּ בַּלְמָר מָתִרְי אָנִי יִּ בַּלְמָר מָתִרְי אָנִי יִּ בַּלְמָר מָתְרָי יִוֹרַח כּה.

בּוּפִי נָפְשִׁי רוּחִי אָנִי— הַפָּקר הַם לְּאוֹר וִיקוֹד. אַךְ מַחֲשֻׁרְתִּי תִּחְנָנוּ הַפָּח יָתְמוּ. יִתְמוֹנָנוּ

ִםבּחרן וּמִבּפּוּי; זַהָב מָּחָּך בִּּר הַנִּי זַהָב מָחָּך בִּר הַנִּי זַהָב מָחָּך בִּר הַנִּי זִהָב מָחָּרִם זָרִים ננַה הְּבֵּנֶת.

נְמוֹנִים הָּחוּמִיןּ מְצָרֵי־עוֹלֶּם. הַכּל מָדַף לוֹ לַדְּרוֹר דְרוֹר לְשִׁירִי וּלְמַתְשַׁבְּהִיּ הַפְּגֵּר הָם. גַם הַם לָּאוֹר!

٦.

תִּיפָר נַפִּשׁי עִיפָּה כה... טִתְפַּבַּחַת מוֹ הָאוֹרָה יַנְאָא צֵלְ נִפְּשׁׁשׁ פּהי – יִינְאָיך נִּפְּשׁׁשׁ פּהי שֶׁפָשׁי.

נְשׁנָת שֶׁנֶּי זוֹ הַמְּנְבְּלָה.
יִשׁוּב אֲנִי בּּיְשׁוּת שֶׁנִּי.
יִשׁוּב אֲנִי בּּיְשׁוּת שֶׁנִּי.
יִשׁוּב אֲנִי בּיְשׁוּת שֶׁנִּי.
יִשׁוּת שֶׁנִי זוֹ הַמְּנְבְּלָה.

אָרְבָּהּ, רָחָבָּהּ מְלֹא הַפִּים...
יוֹרֵד שֶׁטֶשׁ-אִרְדָה אָרְצְּהּ
יוֹרֵד שֶׁטֶשׁ-אִרְדָה אָרְצְהּ
יוֹרֵף אֵד, בַּנֵּי יִתְאַבֵּּךְּ
יוֹרָשׁ, נִמָּרְשׁ בִּי מַהֹּקְּר;
שוּב לֹאֹיָחִיד, שֶׁכָּא נַיְּמוּ דִּיִּ
שׁוּב לֹאֹיָחִיד, שֶׁכָּא נַיְּמוּ דִיּ
יַּ

צִיְּדְנִי־קָּרָה פּוְּרִשִּׁים אָפָּלּ נֵּבְּח נִשְּׁבָּח עֵלּ שֶׁן־אֶבֶן נִבָּח נִשְּׁבָּח עֵלּ שֶׁן־אֶבֶן מָה-אֲנִי וּמַה-כִּי פֹה י

ַטן הַצוּר אֶךָּ אֵר הַנְּי יָּי יָרַד שֶׁטֶשׁ מוּמָב לוֹמַר -- יְּדִּי וּי וֹבְבַתְרראש הַפֵּר נוּף זָה מִן הַצוּר אֶךָּ אֵר הַנִּי יִּיּ

### הויה.

דם ושכת. כִּי לָפֶּה יַעְכָּרָה צֵּר-הַפָּוֹתָה וּבְיִרָּאַת הָרַע. שֶׁיְהְיֶה עוֹד. וּבְיֵלֶר הָרַע. שֶׁיְהְיָה כְּרָר. שֶׁעֶה חַיָּה זוֹ מַה־תִּמְרוֹד לֶּךְ יִּ— שֵׁצֶּ נָא תֶרְנֶּה. תַּוֹכִּיר בָּם. אַד נָא תֶרְנֶּה. תַּוֹכִּיר בָּם. וּשְׁׁכַח.

וֹחֵיִה. בִּצָּפּרֶת בְּשֶׁרֶם הִּרָא כָּרַת-דָּיִל בִּצִּיץ חַחֵי. עַוּ. נָאוֹר זָה. בַּצִּיץ חַחַי. עַוּ. נָאוֹר זָה. בַּצִּיץ חַחַי. עַוּ. נָאוֹר זָה. בַּצִּיץ חַחַי. עַוּ. נָאוֹר זָה. בַּצִּפּרֶת בְּשֶׁרֶם הִּוֹרְהָּבּ הַבְּפָרֶת בְּשֶׁרֶם הִּוֹרְהָּ הַבְּפָרֶת בְּשֶׁרֶם הִּוֹרְהָּ הַבְּיִל הוֹרְהִיםוֹדְךְ בָּךְיּ

תַיָה וָהֶנֵה

וּנִנְּכָּעַ צַּסִפּוּנָה מְּסֵנְּה זֹה אָשֶׁר בְּּבָּי כִפְּנִימָה כָּךְּ אֲשֶׁר בִּבְּי כִפְּנִימָה כָּךְּ בִּצִשֶׁר בִּבְּי כִפְּנִימָה כָּךְּי בִּינִילָּה סְפּוּנָה מְּסֵוּנָה זֹה בִּינִילָּה בְּפּוּנָה מְּסֵוּנָה זֹה בִּינִילָּה בְּפּוּנָה מְּסֵוּנָה זֹה

בַּמַעון פָהור מַרְוָה מֵנִיב מָמִיבֵי חֶמְבַּת־תַּבְוֹיָה אַשֶּׁר בְּךּ וַאֲשֶׁר מִמְּהַ-הַאַזִינָה פָנִימָה פָּנִימָה דָּהְּ ָנָהָ<u>ו</u>ָה. הָוָה בִּרְסִים־מְּצֻּיִּים לִּפְּנֵי שָׁחַר. מִסְנָּן־מִצְנָּן בַּמּדֵר הַקְּרִירִי שָׁבַחִיק עָרֵיהוּ הוּא שַׁאַגַּן, מְרֵא ער וֹדְּ־קְבָּאוֹנוֹ רְנַבְּשׁוֹ יִשְׁבּּן עַר שָׁיַשִּׁילוֹ רוַח־פָּתַע אוֹ נִיד יֶשׁהוּא– וְלֹא יִהֹיֶה עוֹד... או כי רָמְשׁושׁ-ְנְוָנִים תִּחְיֶה עוֹד. בּרָסִים־בַּקָר בּוֹוַק נְנּהוֹת. שָׁרָפְנִי שָׁטָשׁ יִחַדְּ, יַרְעַרּ בָּריק פָּוִיוּ, זְהָיר, חַי. אָבָּסְבְּרוּרִי-זַהְרַרוּרָיוּ רוֹמֵט סובר הוא נְשְּׁשׁ ַּוְכָרהִים אֶל הַהוֹייֶה מָ**חוּצְה** לוּי רוֹמֵשׁ סוֹלֵד הוא נוֹנֵעַ בּוֹ וְנִרְתָּע מֵהִשְׁתַּעֲשׁעַ בּוּ

שַּבָּל הַהוֹיָה מָחוּצָה לוּ.

ישותו חָרְבַּת ּחָדְנָה כוּי

וּמֶחֶרְבַּת־חֶדְנָה לֹא נוֹדַע בּוּ אִיטָתִי נָמוֹג וּמִּתְמֵזֵג שְׁבִיב־רַרַתַּם, שַׁבְרִיר־חָזוֹן זֶה, בְּשֶׁאֵינוֹ רוֹאֶה וְאֵתוֹ נִרְאֶה הַנַּעֲשֶׂה אֵדֵי-שֵׂיבָה.

וּעִּכַפּן דִּטָבָה שְׁבָחָה וַצִּגְטָה עָל הָאנִרָה הַנְּצָעָר עֵל הָאנִרָה הַנְּצָעָר בָּטוּת הָעָרָפֶל הַפִּשְׁתַּקְר בְּטוּת הָעָרָפֶל הַפִּשְׁתַּקְר בְּטוּת הָעָרָפֶל הַפִּשְׁתַּתְ

ש. בן=ציון.



אַבַרָה

(ממור).

מאת

שמעון גינצבורג.

I.

אותה שעה, ששמעה רחל, "השוחשנית הצעירה", מפי אחד הנערים תלמידיו של השוחש את הבשורה, כי מורה חדש בא לעירם וגולדין שמו וכי שכר את את בית ירחמיאל גוץ על־מנת לפתוח שם תדר-מחוקן".—היתה שופתת את הקדרות בחדר-הבשול חגורה סינר לבן מסואב ומלא-כתמים. כיון ששמעה את החדשה, רעדו ידיה שהיו אוחזות ביתיך" והקדרה נהפכה על פיה. מיד נזרע קרקע התנור המוסק והמאדים המון פולים, מחולי-תכלת ושאר מיני בשר-מרושרוש". שנשארו עומדים כמו נכוכים בשלולית קמנה של מרק ושומן.

רחל לא שמה עוד את לבה לא להם ולא לבעבועים של השלולית הקמנה בתוך החנור, שהיתה בהם מעין תוכחה: "אי בעלת=בית! הלכה מעודתו של השוחמ!". היא אך הרימה את קצה סינורה, שהיה עדיין נקי קצת, והתחילה משפשפת בו את עינה השמאלית, שהתחילה לפתע פוֹנָלת ומרקדת כאלו היו בה "קְּפִּיצִים". ובאזניה צלצל בלי הרף השם: גולדין, גולדין, גולדין, גולדין.

פניה חָוְרוֹ ואדמו חליפות. מהרה אל מְכְתַּת-המראה החבויה לה בצד התנור והתחילה מסתכלת בה וסוקרת את עצמה לתיאבון, כאלו זאת לה הפעם הראשונה, שפני-עצמה גנלו לה. עוד עקבות יפיה נשתמרו בה, עוד אותם הריסים לה, ריסי-משי שחורים ומתוחים כקשתות. אותו החומם החמוב ואותן הנחיבים הנושפות גאון־עקשות, ואף השומא השחורה בלחיה עוד שם היא ותשוה לה לוית-חן, אך אין עוד אותו הזיו, אותו הזוהר, שהיה לעור-פניה. פניה היו תמיד כקמיפה; דם וחלב משחקים בעור עדין. ועתה כמה חָוֶּכֶת היא! חורת כחייה... הנה חזרה אדמומית וכחתה את פניה, אך לבה אומר לה, שאדמומית זו אינה מובה. אינה מובה. זה מזמן, שהיא חשה דקירה עצומה בצלעה השמאלית, והרנשה לה כאלו מישהו יושב לה בלבה וחותך שם פעם בפעם משהו מחייה. ואין רואה, ואין יודע. השוחם הריהו עסוק תמיד בבית-המביחה, בלפישת-חלפיו ובלמוד הנמרא לנעריו, ואין לבו פנוי לה. וחוץ מזה הרי הוא נופו אדם זקן, רצוץ ונרנז, משול כחרם הנשבר...

ורעיון כברק עבר במוחה: אָה, כמה אין היא אוהבת אותו 1. רגע נבהלה, נוכרה, שבעלה הוא, אלוף-נעוריה; וסוף-סוף הריהו השוחם המכובד והתורני. שממלא לפעמים את מקום הרב, והוא אוצל מכבודו עליה. והיא משתדלת להתפיים עם הזקן במחשבתה, אך, מדי תזכרנו פניה מתעווים מאליהם מתוך הבעה של נועל-נפש-איכה נואלה להנשא לו? לאלמן הזקן ממנה פי שנים? היא בת השש-עשרה, היפה והשאננה בצל-קורתו של בית-אביה? היא בכרה-קלה, שהתנתה ושעכשיו אהבים צנועים וביישניים עם ג ול ד י ן, זה שהיה בנערותו מלמד בכפר-מולדתה ושעכשיו הוא כא לפתוח בעיירתם בחר-מתוקן", איכה נפלה היא בפח כזה, במהמורה כזו? "שמות"! — נחכה לעצמה נחוך מר: — נוכרה הסבה בימי-בתוליה!".

"שסות": "די נחכה לעצמה נחוך מר: "-.נזכרה הסכה בימיבתוליה!".

"רחל!" הפסיק קול קורא את הרהוריה. השוחט נכנס לחדר-הבשולו חלף נדול

מסמריק בצפרנו וקפטתו מבהקת כולה מכתמי-שומן. בשולים פתוחי-הפיות של מקטרנו.
מקמורן-חורף, בצבצו אניצי-מוך; וריח של מבק חריף נדף ונשא לחממה מתוך
זקנו הארוך, זרוק-השיבה. כשראה את ההפכה בתנור הודלק בעיניו ניצוץ של כעס,
ניצוץ ירוק זה, שהיה ירוע לה כל-כך, העמיד עליה זונ עינים ירקרקות ונהם: "ידינולם!".

אך כאן קרה דבר, שלא ארע עוד מעולם. רגילה היחה רחל לוותר תמיד על עלבונה ולעבור על הכל בשתיקת נאון ובנחוך רפה, ובלבד שלא תבוא "לידי בזינות". "מה יאמרו הבריות ?"—מלים אלו היו עומדות ככחובת אש לנגד עיניה; מוב היה לה המות מלבוא לידי בזיון, ולפיכך היתה "מעלעה דם" ושותקת; וידו של השוחם הקפדן, שידע את חולשתה זו, היתה תמיד על העליונה. אך הפעם נזרקפה לקראתו במלוא קומתה, הקיפתו במבמה, מבט-שנאה לוהם ופתאום נתגלה לה האיש בדמותו ובצביונו האמתיים: בריה דקה, נמוכה ועלובה. והוא שהיה הרוצץ של חייה! ואל בריה זו רַהְּסָה היא, אשה צעירה ופורחת, את עצמה זה שמונה עשרה שנה! צרוף שאינו שמינו החלה אותה, ואותו הפך לעכביש. אך כלום אשמתו היא ?.. והיא הלימה את פניה בכפות בירה, רצה אל חדר משכבה ופרצה בככי.

#### TT

בערפל השחור של דמעותיה הודלקו גלגלים של אור, שהתחילו מתגלגלים ממרחק העבר הממיר של חייה הצעירים והפורחים-

מכפר-מולדתה, מבית הוריה האמידים, נמחחו נלגלי-אור והחגלגלו אל ביתה אשר בעיירה החשכה. באחד הכפרים היפים שבחבל-פוליסיה ראתה אור ראשונה לפני שלשים-וארבע שנים. אביה היה יהודי אדוקי שהיה נאמן בחצר הייפריץ" הפולני-שתי בנות היו לו, היא ואחותה הבכירה. ב"ערש-אבות" זו המוקפה יערות נדלו שתיהן, זאומק-הכפר היה אָפקן. אך יש שהיו הולכות בכרכרה לעיירה הסמוכה, ויש שהיו אנשים באים לביתם משם-ועיירה זו היא שהזכירה להן דבר-מציאותו של עולם נדול חיצוני, שהיה מירא ומושך כאחר. יודעים היו שעולם גדול וחיצוני זה

יבוא בזמן מן הזמנים ויחבע זכותו עליהן, ולרעיון זה לביתיהן פחדו זרחמו גם יחד.

אביהן שהיה, כתבא רבה", למדן קריאה ב מדור", חשבון — חבור, חסיר
וכפל; חילוק לא ידע אף הוא — זכתיבת אגרות יהודיות באותיות מסולסלות
ושעופפות, כנהוג בישראל בימים ההם. אך היא, רבת הצעירה, למדה גם לכחוב
"אַדריס" רוסי והמתאכסנים בביתם מן העיירה נמרו את ההלל על "כתב"ידה".
אחותה הבכירה היתה ביישנית כמשפט בנות"הכפר והיתה מתאדמת כפרג כשהיה
בא אדם זר לביתם; אך היא, בת-הזקונים, הזקופה והגאיונית, היתה אמיצת-לבזהתשבחות, שהיו האורחים מפזרים לכתב"ידה, היו נוסכות עליה שכרון. ברגעים
כאלה היתה תועה מחדר לחדר כחולמת. מה היה הציר, שעליו סובבו חלומותיה "
דבר זה אינה זוכרת. אך זוכרת היא, שבכל פעם היתה "בת"מלכה" צומה הנד
באמצע, דומה לבנות"-המלכים העדינות שבספורי המעשיות היהודיים, שכאו לביתם
באמצע, דומה לבנות"-המלכים העדינות שבספורי המעשיות היהודיים, שכאו לביתם

יום אחד, זוכרת היא, בא לביתם אורח חשוב, "גניד"=העייה. ר' אברהם יאספולסקי, חוכר אחזות ובתי-משרפות-יין, שהיו לו עסקים עם ה-פריץ", יומשבא לביתם—נתמלא חדר־הבשול פעפועים של מרחשות וריחות של צלי. הבל חם עולה זמתמר בחלל=המשכח—זכל הבית מלא כבודו של "ר' אברהם יאספולסקי". ר' אברהם זה, אף-על-פי שהיה יהודי חסיד ממקורביו של הרב הצ'תנובילי. היה מהג מלמול בעצמו, כאחד ה"פריצים": זקנו המכסיף מסורק ונראה כעשוי, ה-מחדמש השחור שעליו מנוחק למשעי ובסדק שמאחורי בנד-כבוד זה גנוזה לו ממפחת לפנה ומצהרת. הבריות היו מרננות אחר ר' אברהם זה ואומרות, שבניו, הדרים בכרף, יצאו לחרמת רעה והם לומדים שם ב"בימינאזיות" וב"ניברסימש". ור' אברהם יאמפולסקי ראה את "פתב"ירח", כי הראה לו אביה, התפעל מאד כשהוא מצייץ בשפחיו ולקחהו עמו "להראות בעיר את יפיד". בלילה ההוא, זוכרת היא, כתרוה חלומות-אושוי ביתי נערים ונערות עומדים בבית-יאמפולסקי יפה-הרהימים הכבדים והמכובדים, מסחכלים בכתיבתה ומשחאים להי וכולם שואלים זה לזה: מי היא ואיזו היא המפליאה לעשות כל-כך? "ור' אברהם יאמפולסקי עומד ומראה עליה באצבע: התנה היא. והיא ניסה בעצמה כבת-מלכה"...

בלילה ההוא הופיע "כן-המלך" ראשונה באֶרג-חלומותיה, וסניו בפני בן-יאספולסקי, שמעולם לא ראתהו, אך היא ציירה אותו לעצמה דוגמת בן-שריץ זקוף, הדור בלבושו, אצילי ועדין בכל חליכותיו.

מעם מעם התפתח בקרבה רגש זה המצוי אצל בנות=זקונים, ההיתה מתנאשת על אחותה בלבה. בטוחה היתה ש"בן-הטלך" יפול בחלקה ולא בטלק אחותה השנית" (בך קראה לה בלבה, ולפעטים גם השמיעתה כנוי זה). שהרי רק השני הבת הצעירה, מושלמת היא בכל המעלות".

ויש אשר שיילה עם אחותה על-יד חצר-הפריץ". מאחרי חצר זו היה פרום.

אברה אברה

גרול. רחב-ידים ומצל תמיד; וכפתח הפרדם התנוסם בית לבן ונעול, שלא נפתחו דלתותיו מיום שמת ה.פריץ" הזקן. אגדות שונות התהלכו בעם על בית זה, הלבן והנאה ואחת מהן היתה על אהבה נכזבה אהבת-נעורים של ה.פריץ" הזקן, שנשאר רוק עד יום מותו. ורחל נכספה תמיד, מדי עברה שם, לבוא אל תוך הבית, שנראה לה כארמון=קסמים. להכנם בו לפני ולפנים... דומה ארמון פלאי זה קשור בחייה קשר סודי אמיץ. זיש שנדמה לה, כי "פאנה" היא. פאנה גאה, שעל-פי מקרה לא נולדה ב"חצר"; אך קורבה נפשית יש בינה ובין בית לבן זה. כי היא שייכת לכאן.

בסופו של פרדס זה, על-יד הגדר, היתה שדרה מצלה של שימות, שהיו מבלימות כותרותרראשן למחצה ולשליש אל מחוץ לגדר. ובימות-הסתו הראשונים, כשאור החמה היה נעשה ענום ומתרסס על כל בכל חומו. היו האחיות מטיילות לאורך השדרה על-יד הגדר כשהן דורכות על תלי-תלים של עלי-זהב נונים ואצילי-בגזרה. ויש שהיתה רחל גוחנת ומרימה עלה, והיתה מין עצבות נוחה ועדינה עוברת מן העלה התלוש אל תוך נסשה הצעירה, ותהי כמד תחזה עתידות לנסשה, כי סופה להיות כעלה עדיל זה התלוש ונובל... אך לא ידעה ולא שערה, שכל-כך ימהר סוף זה לבוא.

#### .TIT

אחותה לא בקשה חשבונות רבים, כשהגיע פרקה—ונשאה לסוחר=יער צעיר. אולם לאחר הנשואים, כשבא הזוג הצעיר לאכול ,מזונות' על שולחן אביה, התחילו הוריה חושדים בחתנם ומתלחשים, שאין הוא זהיר ב"ארבע=כנפות" ובשלוש תפלות יום-יום, כחובה, ושהוא מקצץ בזקנו-

ומזמן לזמן נפלו בבית קמטות בעבור זה. לאחר קטטות כאלו עם חתנו היה אביה מתהלך מקיר לקיר שתקני, הודר וקמוט־גבות; אחותה היתה פורשת לחדרה עצובה ונכלמת, ואמה היתה בוכה באזני רחל על השגיאה הגדולה, ששגו בהשיאם את אחותה ליאפיקורם". מאורחיהם באיביתם הסתירו אבותיה את הדבר. לבל יהיו לבוז; אך לידידיהם נאמני-ביתם נלו בסוד את מכאוב-לבם—והללו נענעו להם בראשם והסכימו כי אכן מכאוב הוא'. ורחל, בתום־ילדותה ואהבתה לאבותיה, הסכימה גם היא. שאחותה נפלה בפח ב"פשמותה" ומעתה עליה להזהר, כדי שתהיה היא, בת־הזקונים להם. לכבוד ולנחמה לאבותיה.

ובכפרם מלמד לילדי-הכפר, שלמה גול דין שמו, צעיר זקוף, בעל לחיים אדמומיות רכות-נצה ועיני-תכלת מובות. רחל היתה באה פעם בפעם אל החרו" שבבית דודתה, וכשבתות היו היא והוא נפגשים בשעת מיול בין הקמה. וחיא המתה לו חסד בלבה. ומעמ-מעם נקשרו נפשות שניהם בחומ-הזהב של אהבה צנועה. הדבר נעתק מפיהם —אך עיניהם הגידו. לא כחדו-

אולם כשבא השדכן שמואל-נחן, בשליחותו של שלמה נולדין, לדבר -נכברות"

ברחל והתחיל קורא מתוך פנקסו. כשהוא עוצם עין אחתי את מעלותיו של המדובר'.
שהוא "עלם-חמד. מושלם בכל המעלות ורצוי לה' ולבריות', וקרא בשמוי מדקף נודקף האב כקפוד והשיב: לא באלף !" - התעקש השדכן ומען: "ר' אייזיקי אלהים עמכם! הרי אתם מוציאים אבן-מובה מידכם! הבחור. כשמו כן הוא " ג ו ל דין "! הכל המשפחה ו"הקרן" — כסף וזהב! "אבל שום דבר לא הועיל. החשן הנייר הלבן שעל חזהו ומעילו הקצר מכפי הראוי חתמו את גזר-דינו למפרע. האב ענה "לאו!" בחרון-אף כשהיא, רחל שותקת, פניה חזרים כפני מת ושפתיה רועדות. ראה שמואל נתן שכל דבוריו לא יועילו, משך בכתפיו והניע בזקנו הקצר והצהבהב: "נו-נו". הענין נתבשל. כל אותו הלילה בכתה רחל בחשאי, וגם לילות הרבה אחר-כך; ואמה היתה מנשקת אותה — ובוכיה עמה.

בינתים וההצעות רבו, והשדכנים, שהיו באים מן העיירות הסמוכות בתקותם ל"עצם שמנה", שתפול בחלקם הקיפו את אביה כדבורים וזמזמו באזניו על כוס-המה המעלה הבל, איש איש בניגונו המיוחד ובתנועות-ידיו המיוחדות, את מעלותיהם של המדוברים". אך כולם הושבו ריקס וכך היה אביה משיבם בהכאת-אגרוף על גב השולחן: פעם אחת נכשלתי והאמנתי לברוך-דוד פאר"ך, תיפח רוחו, פעם אחת נפלתי בפחדינינו! מעכשיו, בשביל בת-הזקונים—או אתרוג" מן המובחר, או לא כלום"!.. ואברהם יונה השדכן החרומף, כשהיה יוצא מפתח-ביתם בפעם העשירית ותקותו ל"בן-כ"ה", שיפול לתוך כיסו, חזרה ונכזבה, היה מקמץ אגרוף ומניעו אל מול ביתם כשהוא קורא מחוך עקימת-חומם: "אַנתרוג הבו לו! אַנתרוג!"...

וה.אתרוג' כא סוף סיף, אך מצד שלא פלל לו אביה כלל. עוד כיום המראה עומד לפניה כמו חי, כשבא ר' אנשיל השוחט לביתם מן העיירה הסמוכה, עם מטפחת-האשה העבה על צוארו ועם ארגז-החלפים בימינו, וקרא את אביה לחדר=משכיתוי זה חדר-המשכב. לאחר שהתלחש שם כרבע שעה—נזכרת היא—יצא אביה כשלחייו מסמיקות ועיניו מבהיקות מרוב הנאה וקרא לאמה כשהוא משפשף יד ביד: "שרה-רבקה!". וכשנכנסה אמה לחדר=המשכית גם היא, נסגרו בו עם ר' אנשיל ושהו שם כחצי=שעה אותה שעה היתה היא רחל, עומדת מבחוץ, ממה אוון מאחורי הדלת ומשתדלת להציל דבר מכל המדובר שם בפנים. לבה הגיד לה שהדבר נוגע לה הדברים המועמים שהאזינה היו: הר' אבדהם=יצחק'... "משפחה מיוחסתי שכולה שוחמים"... "אושר שכזה יקרה אחת למאה שנים"...

לבה התחיל דופק כה. ר' אברהם־יצחק... מי הוא זה ואי זה הוא י.. והיא קממה את מצחה מתוך סקרנות מרובה. בעיירה אחת, הרחוקה מכפרם מרחק ארבעים ווירסטה, יש שוחט ושמו ר' אברהם-יצחק. היא לא ראתהו מעולם, אבל שמעה את שמו... וכי זה הוא יש בארבימים, והוא בעל וכי זה הוא יש בארבימים, והוא בעל אשה ובנים קרובים לפרקם.

עוד היא חושבת — ואמה יצאה ונפלה על צוארה שוחקת ודומעת כאחר. מתוך

דמעות-שמחה וראנה ממירה מפרה לה את דבר האושר העתיד לנפול בבלקה. ברוך הוא וברוך שמו. אשר שלח לרחלי, בת-הזקונים שלה, את זוונה הנכון 1. ר' אברהם יצחק השוחמ, שהוא ראוי לשבת על כסא-הוראה וממלא לפעמים את מקום-הרב, נתאלמן בראשית שנה זו, והוא מסכים—כך אמר בפירוש לקרובו. ר' אנשיל—הוא מסכים להתחתן עמהם.

ואביה יצא ואמר: "כלי יקר זה שוה אֶלֹף קרבּוֹנים! וחוץ מזה שרה= רבקה המחותן!" ר' אפרים. השוחם הזקן והמכובר, משלשלת-היחם. הוא יהיה המחותן שלו. של אַיזיק כפרי! יראו שכניו, היהודים שבכפר, ויתפקעו!

וכמו בעד ערפל זוכרת היא את ה״תנאים״. החתן, השוחט האלמן, ישב בראש השלחן על־יד אביה, וזקנו הצהבהב ארוך משל אביה, ישב וגרף פעם בפעם את חוטמו במספחת אדומה. ישהיה מוציא מכיסו שבסדק-קפומתו האחורני. אליה, ה"עז הצעירה", לא דבר מטוב עד רע. הקרואים, שנאספו מכל הכפרים הסמוכים. היטיבו את לבם; והיא היתה כחולמת חלום רע, רחוק ומוזר. שלמה נולדין, שהיה אף הוא בין הקרואים אל המשתה, לא בא; ודודתה ספרה לה, שנסגר בחדרו וחבש פניו בכר, ולא הדליק נר כל הערב. המשוגע!

ובימים שבין ה"תנאים" לחתונה היתה אמה יושבת על ידה בערבי־החורף, מורשת נוצות לתוך סיר-נחושת. מזמזמת באזניה חרש ואורגת לה ארג חלומות של אושר וכבוד. בדמיונה, דמיון-צמ,—וכל בנות־העיר מקנאות בה, בבתה, ובכבודי שהיא עתידה לנחול. כי מי מהן תדמה לה ומי תשוה לה—ה.שוחטנית'! הרי זה תואר־כבודי בעלה הוא גדול־הלמדנים, חברו של הרב. והיא—חברתה של הרבנית. וכל הנשים מתלחשות ואומרות: זוהי השוחטנית שלנו... כמה צעירה היא וכמה יפה!". אכן מה נהדר יהיה המראה כשתלך אל בית-ה.קלויז" בסך מוכלת על־ידי כל הנשים בשבת הראשונה וכשתשב אחר־כך על-יד הרבנית בכותל־המזרח !... ואבותיה ישמחו וישבעו נחח!...

חלומות כאַלה וכאַלה, שהיתה אמה חולמת בקול. השקיעו אותה במין שינה היפנומית בבדה; עד שסוף-סוף מצאו מסלות גם בלבה הרך. הרגש הגאותני, שהיה מפותח בה ושעבר לה בירושה מאביה, עלה ופרח עתה בקרבה. קנוא יקנאו בה—ובזה התנחמה. דומה שהכל ישן בה על גבול הילדות והנעורים, חוץ מתאות-הכבוד. שהכתה בה שרשים ועתה עלתה ותשגשג בלבה כפרח-מות נאיוני. חייה נפול לדרך מסוכנת—והיא, ילדה תמימה וקלת-דעת, לא ידעה, כי בנפשה הוא.

#### .IV

בימים הראשונים לאחר חתונתה היתה עוד כחולמת. כשגלחו אמה ושאר שכנות את תלתליה, רעי-ילדותה השובבים—פרכס, אמנס, דבר-מה וכמו ניתק בלבה; אולם ההיפנוזה של העתיד הצפוי לה תקפה עליה והיא חבשה לראשה, בלי מחאה, את

השבים הלבן ורמגוהץ, שעשתה לה אמה. גם שמעה בקולה ומהרה, שלא יראה מתוכו אף סימן של שער. דרוש היה ל"אַמביציה" שלה, שלבשה צורה חסידית מחמת הכרח, שבין השבחים, שישבחוה כל הנשים. יָמַצא. כאבן יקרה, גם השבח: ",אשה כשרה"

ושמה יצא לתהלה בעיירה, ונהשוחטנית הצעירה" נודעה בתור .יפה־פיה" אשת-חיל". וגם בתור .נפש־יקרה". "יונת-אלם". מקצת שבחה הגידו לה השכנות בפניה, והיא. כפרח צעיר צמא-טל, היתה שותה שבחים בצמא; ויהיו מפרנסים את נפשה ימים רבים.

אמנם, היתה בכוס-חייה גם תרעלה רבה: המבע הקפדני והרגזני של השוחש בעלה והחיים היבשים והבלתי-נקיים בבית-שוחט,שהיו מתנגדים לרוחה ושפשה האסמיניסית. האצילית, לא יכלה לעכלם בשום אופן עד היום. חיים אלה נמצאו יבשים יותר משחשבה: בשבתות ובחגים היתה, אמנס, יושבת על-יד הרבנית בכותל-המזרח, אך בימות-החול היתה מטופלת תמיד במרימת נוצות של העופות המובאים לשחימה נוצות אלו שהיו מעופפות ועומדות כל הימים בחלל-הבית, –בנקיון בני-מעיים. באפית כבדים ובבשול מחולים וקורקבנים.

ויש אשר היו תוקפים אותה געגועים רבים על בית-הוריה ועל כפרה ועל ימי־ילדותה ספוגי אור-השמש ועל שיוליה מאחורי חצר ה"פריץ". ברגעים כאלה היתה עוזבת את עבודתה וגכנסת לחדר-משכבה האפלולי מחוסר-החלונות חובשת פניה בכר וכוכה כילדה קשנה... עד שהיה השוחם בא מבית-המביחה ומביא לה מתולים ובני-מעיים חדשים. אז היתה ממהרת למחות דמעותיה ולרחוץ פניה, שלא ירגיש בהן השוחם, ויוצאת אל משבח לשוב אל עבודתה.

מזמן לזמן היתה אמה באה מן הכפר ומתארחת בביתה שבועות אחדים. באותם הימים היתה רחל לובשת פנים צוחקות ומשתדלת להראות כמאישרת. רגש-גאונה לא נתן לה לנפול על צוארי אמה ולבכות. כפי שהיתה מתאוה במעמקי־לבה. וכיום־השבת היתה אמה הולכת עמה לבית-המרש ונוחלת כבוד בעזרת-הנשים. "אם השוחטנית שלנו" — לחש זה נשא על כל שפתים; וכל הנשים היו נגשות אליה במוף התפלה ומכרכות איתה בברכת "שבת מובה" בכת־צחוק של חבה וכבוד. וכשהיתה דאם שבה לכפרה. היתה מספרת לבעלה את פרשת גדולתה וכבודה הרב. "בלי עין הרע". של רחלי בתם: והזקנים היו שבעים נחת.

ככה עברו עליה כעשר שנים של חיים יבשים וקשים, והיא מרם תודה לעצמה. כי קשים הם- הזהב של החלומותי שחלמה בימי ארושיהי הועם זה כבר; אך היא עוד החזיקה בעקשנות מרובה בשריד הקמן, שנשאר לה מן הימים הראשונים, כהחזיק המובע בגבעול של קש-

יקיצתה הגמורה מן השינה ההיפנומית. שישנה אותה גאותה, התחילה לאחר שהקיצה בה האשה. במשך עשר השנים ילדה, אמנם, תינוק חולני, שמת בלא עת;

אך. בעצמו של דבר. היתה לא אשה בלדתה, אלא ילדה, שחוקי=המבע עשו בה את שלהם, שלא מדעתה. ה א ש ה נעורה בה בזמן מאוחר—ומשניעורה נשתנו פני החיים. מעש־מעמ קם ונהיה הדבר: האשה הצעירה התחילה שונאת את הלילות, לילות

מעש"מעם קם ונהיה הדבר: האשה הצעירה התחילה שונאת את הלילות, לילות מחומרי-אויר בקימון צר וחשך, שעששית-של-נפט קמנה דולקת בו על השולחן הצולע. מעלה עשן בזכוכית ומסריחה עד כדי מחנק; שונאת את הלחש של השוחם, שהיה קורא מתוך ספרי-הקבלה שלו מיני לחשים, "סגולות לבנים כשרים", כשהוא מתחמם במקמורן-חרפו ליד הכירה. וכשהיה קרב אליה, כשהוא חבוש יארסולקה של קמיפה ישנה ומעוכה וכשזקנו הארוך וזרוק-השיבה מרמש, —היה נופה הצעיר מתפלץ פלצות אינסמינקמיבית, כאילו נגעה בה שממית. היא השתדלה לעקור הרגשה זו מלבה, אך האמת של חייה היתה חזקה ממנה. וכאילו התנקמה בה נקמה אכזריה על השקר, שעשתה בנפשה שלא מרעת.

בינתים קמה בעיר מחלוקת: שוחם צעיר הובא לעיר, כדי שיהא מהפך בחררתו של השוחם הזקן, כמנהנ-העולם, וכדי שיהיה ענין לענות בו בעיירה. העיירה נתפלנה לשני "צדדים", וקיתונות של עלבון נשפכו לשוחם הזקן על פניו; והוא היה בא ושופך את כל מרת-נפשו על רחל, ה"שונאת היושבת לו בביתו", שמתאוה למיתחו". ומלבין את פניה במעמד זרים בכל יום. אף שריד-הזהב של חלומותיה נמחה ללא-תקוה. ורחל לא יצאה עוד מפתח-ביתה, כי התביישה להבים בפני הבריות.

וחוץ מזה הורעה פרנסתם. השוחש הזקן הוכרת גם להיות למלמד-גמרא לבני בעלי-בתים חשובים. ורחל היתה מוכרחת לצמצם בהוצאות-הבית, שהיו מצומצמות אף קודם-לכן, ולהשתדל במכירת שחולים וכבדות לשכנותיה. כך עברו עליה ימים ושנים בראגות, בטרדות ובדחקות מבישה; ולא היתה שעתה פנויה לשים לב אל קול האשה. שנעורה בה זה כבר, צמאה לחיים ולאושר.

והנה כאה החדשה, כי גולדין, מי שהיה אלוף-נעוריה האמתי, בא עכשיו לעיירתם לפתוח בית-ספר בשכנותם—וזעועה את מצולות-חייה. לפתע-פתאום עשתה סך-הכל של חייה—וראתה. שאין הזהב ואין כלום, אבל יש תהום עמוקה, שהיא תלויה בה בנם. נתונה בחלל ומפרכסת בה זה כמה. והיא לא ידעה, כי תהום היא..

#### $\mathbf{v}$

ימים רעים באו לשוחטי ללא ארוחת=צ הרים בזמנה וללא סדר־החיים הקבועי שכבר היה רגיל בו ונראה לו כמוכרה ימים שלמים היתה רחל מתהלכת כצל מחדר להדר, כששפתיה סגורות כמו בצמיד. בלא שתעשה כלום ובלא שתוציא הגה מפיה. המחולים והכבדות נצמברו מיום ליום והיו מונחים בחדר-הבשול ככלי מלא בושהי כי לא נגעה בהם בעלת=בית. התנור לא הוסק זה כמה—והשוחטי שהיה מוכרת לערוך את השלחן לו לעצמוולהמתפק באכילת לחם ובצלים או שאר ירקות ללא תבשיל חםי

הוא חדל לגדף ולחרף אוחה בפרהסיא, כי אמצעי זה לא הצליח עוד. האשה הצעירה פרקה מעליה עול-הבושה בפני הבריות ולא שמה עוד את לבה למה שיאמרו. היא אף נסתה לתבוע גמ=פמורים, אבל השוחמ לא אבה לשמוע. כשהיו השכנות באות לביתה ומנסות אליה דבר, ואומרות לה: "רחל! ראי, בנאמנות, הלא עושה את את הבית, תל-עולם', וגם רחמנות היא על השוחט". — היתה מבימה עליהן בעינים קמות כמי שכאב=שנים לו ולא היתה משיבה כלום. כל נפשה כאבה, כאילו צבתה כולה... וכשהיתה מתהלכת מחדר לחדר נראתה כמשתדלת לישן את הכאב הצועק בכל עצמותיה, כאם זו שמשתדלת לישן את תינוקה החולה, — אך הוא לא נח, ובכל פעם היתה לה הרגשה כאילו מאות מחמים דוקרים את בשרה בלי הפסק, כאילו מהלכת היא ברגלים יחפות על מחמים...

ועוד הרגשה היתה לה: כי צמאה היא צמא גדול. אינה יודעת מה הוא!
אך נפשה תכלה ולשונה כמו בצמא נשתה. דומה, כאילו במקום מש כום, כום
מלאה עסים מחוק, שנועדה בשבילה, אך איזו יד אכזריה ולא בראית עמדה באמצע
וסלקה את הכום, סלק והרחק משפתיה. ועכשיו עבר המועד; אך כל שארית
חיותה נמשכת אל הכום ההיא המטירה בכליון הנפש וההושים: יתנו לה למעום
לוא רק מפה, כי מתה היא, כי נשרפת היא בצמא...

ויש שהיתה מתנפלת לתוך המטה, שלא היתה עשויה מן הבוקר, בכגדיה ושוכבת כך בלי התנועע שעות שלמות. לא ניד ולא אנקה. ככה היה עוף שחוט ביד בעלה נופל לתוך פנת הבית, לאחר שפרכס זמן מרובה, וקופא במנוחה שלמה...

וכשהיתה שוכבת. פעמים שחלומות בלתי-נתססים היו באים ועומרים את מראשותיה, עומדים והומים ומזמומים דבר-מה. אותה שעה היתה עוצמת את עיניה—ושנות-נשואיה נמחקו מעל לוח-חייה. והחלומות היו מתחילים ממקום שעמרה בו בילדותה ומוים לה מוי ממין אחר לנמרי—מִינִי מזהיר ומלא אור-שמש.

במוי-החלומות הזה בצר לו מקום שלמה גולדין, שעדיין זכרה את קומתו הזקופה כזו שלה. את אדמומית-לחייו ואת תכלת עיניו המובות. בחלומה—והיא כלתו והם מטיילים שניהם על-יד הפרדס שמאחורי חצר-ה פריץ". מתביישים ומאושרים וצוחקים זה לזו. והנה עוברים הם על יד הבית הלבן והסודי שבתוך הפרדס; פחד-פתאום נופל עליה מפני העתיד. לבה דופק והיא מתרפקת על זרועו כיונה חרדה אך הוא אומר לה: אַל תיראי ואַל תדאני. אחותי כלה !"—והוא פוסע ברגל אמיצה ובא אל סף הבית הלבן, פותחו במפתחו ואומר לה: "הכנסי, אחותי כלה". היא נכנסת ביראה—הבית הלבן, פותחו במפתחו ואומר לה: "הכנסי, אחותי כלה". היא נכנסת ביראה והנה אשרה, יקר-אושר פלאי, שהיה מוכן לה שם והיה עומד ומצפה לה כל הימים,

בא לכראתה --- -

היא נזדעזעה מרוב גיל-והקיצה... והנה לילה. עששית-הנפט מאירה אור כהה מבעד לזכוכית דמעושנת, והיא מוטלת על המטה, שאינה עשויה מן הבוקר, בכגדיה הקמוטים; והשוחט עומר פשוט-קפוטה ומתחמם ליד הכירה, גונה ולוחש אילו פסוקים, תופסת-רשות ל.קריאת-שמע'.

ימים עברו, ורחל הוסיפה לחיות בעולם-חלומתיה את חייה, שהיו אפשריים וטוומנים לה, אלא שיד אכזריה דחתה אותם ללא הַשב.

ויש שהיתה רואה את עצמה נשואה. שמש ככדור-זהב אדמומי תלוי בוקיע. משעול נמתח בין שדה ויער. היא וגולדין בעלה מטיילים בו; והוא נושא על זרועותיו את תינוקם. התינוק מפשפש, ופשפושו מזכיר לה את המיתה של רצועת-המים הקשנה והוכה, השומפת שם במורד. צל-עוף עובר, צפצוף נשמע. גיל ושל ורננים, גיל ושל

והיא שוקעת במצב של שכחה. שנים עוברות-וכבר היא אם לשלשה ילדים נחמרים זעליזים. ערב שבת. על השלחן באכסדרה רותח מיחם מכסיף מצוחצה. היא ממלאת כוסות מה לגולדין ולעצמה הילדים רצים באכסדרה מפנה לפנה בצחוק וגיל: השמש נומה לרדת. מן הפרחים שעל-יד האכסדרה עולה ריח חריף של שמחת-חיים דקה ומשכרת –

וכשהיתה מתעורות מנומה זוי היתה מוצאת את עצמה גלמודה ואומללה: משהיתה. וחדר-משכבה הצר ומחוסר-החלונותי שהיה אפל אף ביום-אור, נדמה לה בשתיקתו כקבר דומם: שנקברה בו חיים. חיה נקברה... נשחמה ללא-גמר.

נחנקת היא; אין אויר, אין אויר... בית-השוחט נהפך לה לגיהינום.

אותו יום, שנכנסה רחל לבית-הספר באמשלה--בקשה לכתוב "אדרים" על מכתב לאמריקה -- וגולדין אדם צעיר ומגוהץ בעל משקפי-זהב, הכיר אותה וקרא: "אלוהי! הואת רחל ?"—אותו יום כולו היתה מהלכת מחדר לחדר פעם כצל חרישי, פעם כמפורפת בסער-מחשבותיה ופעם כחולמת. ויש אשר זרח השמש בנפשה, ואין אשר בא השמש; ויש אשר קמה סערה, והיא נשאה בה כעלה תלוש. ואין אונים במחול-ערבוביה.

היא לא רצתה להכנם ל"שם" ונלחמה בנפשה ימים רבים; ואף לאחר שצעדה על סף בית-הספר עוד לחש לה קול לשוב. אך כח ממיר וחזק ממנה דחף אותה לבוא: פנימה. מיד נפל אור לתוך עיניה: חלל־החדר המרוח והרם היה מלא אורי הקירות המסוידים מצהירים והרצפה האדמדמת מצוחצחת למשעי. ובבית זה היה-גולדין. שלמה גולדין. הוא אחז בידה-ומפיו נעתקו מלים; וכולו מתנודד כעלה. רק מלה אחת התמלשה מפיו: ירחל !'-וכמו תוכחה רבה נחתה בנפשה. היא השתרלה לנחך ופניה חורו חורת מות. דומה כל המדבר הצחיח והצמא אשר בנפשה הושקה ' כולו, אך לא במים חיים, אלא בגז של שרפה. והיא יצאה משם כולה אחוות-אשג

דומה, חייה האחרים, האפשריים, שבאו לידה פעם אחת, נראו עכשיו שנית בכוונה תחילה להתגרות בה. להנקם בה באו. בדמות גולדין ובית־ספרו הקשן והמאיר, וקנו להם מקום סמוך לביתה, לבית חיי־חשכה. והיא ידעה, ש חיבוש־הקבר" לא תסבול עוד. כי אותו היא סובלת בעולם הזה... אמה! אמה! למה ילדתה?

זה כבר היתה חשה דקירה עצומה בצלעה השמאלית. ונדמה לה כאילו מישהו יושב לה בלבה וחותך שם בכל פעם חתיכה מחייה. ובאחד הימים. כשהיתה מתהלכת מחדר לחדר בלי מצוא מנוח. רקקה—והנה מפתרדם כחרדל... צמרמורת עברה בבשרה: כבר... התחלת הסוף... והיא ידעה, שהקץ הולך ומתקרב—ברכב=ברזל בא לקראתה. אין דרך לנמות מפניו ימין או שמאל ומוף-סוף יעבור עליה, איום ונורא.

מחשבותיה התועות בחשכה. חשכה דומה ליער ארוך ואפל מאד, הוארו בכרק-המות.

ובליל-השבת בשבוע שלאחר זה, כשנסה אליה השוחם דבר, —נתרה ממשכבה כנשוכת-נחש ואמרה בקול מאיים: "אברהם-יצחק, אל תגש אלי! זרה אני לך! — פרצה ביניהם קממה. צעק הזקן נרגז-העצבים צעקה גדולה ומרה באמצע הלילה. הקיצו השכנים מתוך בהלה, התלכשו בהפזון ובאו מתוך ריצה אל ביתו. אמרו: שמא דליקה נפלה שם. נאספו כולם מסביב לשוחם, שעמד באפלולית חדר-האוכל ותלש שערות ופאותיו כשהוא צווח: "יהודים רחמנים בני רחמנים! היא נשתנעה!"—

אותה שעה אפשר היה לשמוע בחוש את דממת-הזועה, שהתרגשה ובאה מתוך הקימון. רק לאחר שעזבו השכנים את בית-השוחט, זה במנוד-ראש והלה בקריצת-עינים. נשא מן הקימון והתפשט בחלל כל הבית קול יללה מקפיאה את הדם, יללה חגוקה, מתאפקת שהלכה והתגברה על כל המעצורים, עד שהתפרצה כפרץ נהר באביב מבעד לקרעי-הקרה המרובים.

וכל מה שהורגש ונסבל במעמקי־לבה של האשה הצעירה במשך כל הימים והשנים— עלה למעלה, גנח וצוח ונסחף בזרם איתן זה. דמעות חמות, צורבות התערבו בו עם דם-ריאתה. ועל-פני הזרם המשתמך על כל גדותיו צפו קמעי זכרונות ומראות-העבר של חייה.

שירת-ילדות. גשם-אכיב מאיר וריחני ממפמף ופוסק. מבית-אבותיה ועד בית השכנים אשר במורד שלוליות קמנות מפזזות ומבעבעות זו לזו, והיא, ילדה קמנה. מצחקת עם אחותה הבכירה, רוחצת בשלולית את רגליה הקמנות והיחפות... הן רצות משם אל הגן. עלי-האילנות מטפמפים עליהן אור ודמעה. הן ננשות אל שיח העכבית. היא מזעזעת את עליו בתגועת-יד שובבה—ואָגלי-מל, כמרגליות-אור רמובות, נתזים על תלתליה ומרמיבים את פניה, כאילו משרים הם גם עליה ברכת גשם-אביב.

והנה המראה עובר ונעלם-ובמקומו בא ועומד בית-השוחט וכו הדר-משכב אמל

539 אברה

ומחוסר-חלונות. היא בוכה: נכחפת בדמעותיה כּקְצֵפה—ובית-השוחמ עומד תקיף ועקשני ודמעותיה אינן יכולות להמס אותו-

ושוב צפים ועולים מחזות ממחזות שונים. בית-אבותיה נַראה לה בכל חומו ובכל קרבתו ללב ובכל הצהלה, שהיתה מרחפת באוירו. אורחים באים והיא מגישה להם מה ומיץ-דובדבנים. היא יושבת בכרכרה ללכת העירה—ואמה עומדת על הסף ומלוה אותה בבת-צחוק מאירה . . . והיא נזכרת פתאום, שאבותיה הלכו לעולמם וביתם אינו ביתה עוד והכפר אינו כפרה עוד.

והיא בוכה, מתמוגגת בדמעות. כי עלובה היא וכי גלמודה היא בעולם—ואין לה עוד תקגה. אין לה עוד אם רחמניה. אשר תוכל לנפול על צוארה ולבכוח, כמו שהיתה מתאוה כמה פעמים בעוד אמה חיה... משאלת-לבה זו לא תנתן לה עוד. כמו שלא נחמלאה משאלת-לבה הילדותית להכנס לבית-ה"פריץ" הלבן והנעול. אשר לא תראהו עוד לעולם... חרש, חרש עולים מן העבר וצפים לעיניה חצר-ה"פריץ" והפרדם שמאחוריה. עם שדרת השימות המבלימות את כותרות-ראשיהן אל מחוץ לגדר. ובפתח-הפרדס מתנוסס אותו ארמון קמן ולכן. בארמון זה, מובטח לה. צפון אשרה, יקר-אושר פלאי. והיא פורשת אליו את כפיה מתוך יאושה השחור: חיי! אשרי!.. הבית הלבן זו מסקומו. צף ומתקרב. כה חם וכה יקר ללבה... הוא נגש אליה ישר, כמעם שהיא יכולה לנגוע בו ביד. והנה דופן של בית-השוחם יוצא ועומד באמצע ומפריד בינה ובין אשרה... עומד בית-השוחם תקיף ועקשני ודמעותיה אינן יכולות להמס אותוי — והבית הלבן. מקרש-החיים שלה, נסע ממקומו לאמ-לאם ומתרחק... הוא מתפלצת גבוכיה, בוכה את כל שארית לבה—ומקדש-החיים שלה 'צף ומתרחק, כשהוא מבים אליה בותות מבמ-הרחמים של גולדין, עד שהוא עובר ומתעלם מן העין...



# דברי בּקוֹרֶת.

#### ני יעוֹגַבאַבׁם.י

תוי־אדם" מאת שלום עליכם בתרגום י.ד. ברקוביץ. ספר ראשון: ,ימור הילרות"; ספר שני: ,ימי־הנערות"; ספר שלישי: ,ימי-הכחרות". הוצאת אבר הם•יוסף שמיבל. נוי-ורק, ווארשה, מוסקבה. שנת שש מאות ושמונים.

"חיי-אדם" — זוהי האבשוביוגראפיה של שלום = עליכם בתרגומו המעולה של ברקוביץ. רק עד סוף "מי-הבחרות" הניע סופר־הזכרונות, ו"הספור" הופסק באמצע; בסוף הספר השלישי באה צוואתו של שלום עליכם והכתובת על מצבתו, שאף אותה הכין לו בחייו. "חיי-ארם" הם חיי אדם מישראל. יש אבמוביוגראפיות של משוררים ואמנים משל הם ספרים נדולים ומלאים החלבמות-נפש. ואולם כאן, בשלשת הספרים האלה, לא רק מתלבמת נפש מישראל, אלא אף מתלבמים חיי העיירה היהודית. לא. מלה זה "התלכמות". אינה הולמת כאן לספרים אלה. שלום עליכם, אין ספק, יש לו, Lust zu fabulieren, כמאמרו של גפ ה; ולא רק ב-תשוקה יקרותי בעולמנו האלהים, אלא בעינים בהירות אלו, שהן בעולמנו הספרותי יקרותי המציאות. שלום עליכם רואה מאורות, על כל צעד ושעלי ואף חיי העיירות שלו-שלנו מלאים מאורות. ואין בספרו "קינים והגה זהי" על הגלות ועל כשלוננו המיוחר, אלה שספרי מנדלי מלאים אותם. שלום עליכם יודע. ומכשרו חזה, שחיינו, גם חיינו, חיים הם, עם שקיעות-שמש וזריחות-שמש ועם צער וחדוה. ואף-על-פייכן. כאמור, אף כאן מתלבמת נפש היחיד, נפשו של הישראלי הצעיר, כשהיא מוארה במאורות שקיעה חריחה מיוחדים.—ומשום כך. איפוא, יש לראות בביונראפיה זו יצירה עברית מקורית נדולה. הספר מלא שירה עברית מקורית, ועל־כן הולכת נפשנו שבי אחרי ה.ספורים" האלה. הקמנים עם הגדולים ואחר אותם האנשים והנשים, שעולים בזה אחר זה מפרק לפרק ומקמע לקמע. משלנו נתן לנו כאן.

הכל משלנו והכל מתוך עומק-חיינו.

הנפש צוהלת תמיד למקרא ספרים, שבהם בא לידי ממוי מה שממלא א ותנו. ספרים אלה הם הספרים המובים. אלה יקחונו שבי. ספר זה נתן ארשת למה שא נו לא יכולנו למצוא לו במוי.—ונצהל לקראתו. ב.חיידאדם' נתן שלום עליכם לא רק במוי שירי עליון לחייהן של עיירות-ישראל. אלא הוא אף גלה לפנינו זה אחר זה את כל הנפשות היקרות לנו, את כל בני-משפחותינו שכבר נשכחו מאתנו: הנה פיני דודנו ש לנוי והנה אמו-אמנו, והנה רוזה אהובתו-אהובתנו, והנה שמואליק חברנו שכבר שכחנוהו במלמולי-חיינו החדשים, והנה חני-ישראל הקדושים עם שולחן אבא. שנלינו מעליו,—הכל חזר והועלה ביד-קסמים של משורר עברי גדול, ואנו קוראים וחיים שוב בתוך האממוספירה החמימה שלנו, שנשתכחה מרוב ימים... זה כתו

של הספר! חם לנו בו. והחמימות היא יהודית, ל,שלנון היא. הכל משלנו, רק משלנו.

וכאן גם מקורו של אותו רנש חם, שממלא את לבנו—מעין הכרת-מובה—לשלום עליכם, זכרו לברכה! כי האכמובייגראפיה של שלום עליכם שלפנינו מלאה א ה ב ה. בדמעות ובכנות-חיוך נקרא בדפים אלה. והדמעות –פתאום הן עולות. מלה אחת נוקבת-תהום—ואנו עומדים כהלומי־רעם: החיים התפרקו את כל עדים וזעזוע-נצח מרעיד את חלב, והעינים דומעות מעצמן...

יש בספר זה פרקים (כמו מות אמו, אהבת רוזה, האהבה לבת-החזן, ימיהרעב. תאורי הסב ר' משה-יוסי, ועוד), שעל-ידיהם אנו נרעדים עד תוך-תוכה של
הנשמה. כשהדוד פיני—זה החסיד העקשן—נכנם ביום־מות האם, בשבת, לתוך הבית
ומעיר למוסר אזני הכל :,רשעים! נזלנים! ביום-השבת קראתם למספר ?!—ואחר
רנע הוא עצמו נופל על השלחן כשפניו מורדים והוא מתיפה: "חיה אסתר! חיה-אסתר!"
אז, בלי שנרניש בדבר, מתחילות גם עינינו זולגות דמעות על מות אשה כשרה זו,
על מות אמנו, חיה ואסתר...

זה כחו של ספר זה.

וה אהבה"—הרי בזו יוכר המשורר האמתי. יש בספרים אלה פרקי-אהבה — פרקי-אהבה יהודיים —שכמו אלה עוד לא קראנו בשום מקום. על אהבה זו אפשר היה לקרוא את השורות היקרות של ביאליק: "אף פנימה אחת. פגימה כל-שהיא, לא תמצא בה לאור שבע שמשות". .רק מלאכי-השרת אוהבים כך"—אומר שלום עליכם עצמו.

והנה מחזה-אהבה אחת, שאני רוצה להביאה כאן לדוגמה: האהבה לבת-החזןה\_אוהב" וה\_אהובה" נדברו להפגש בליל שמחת-תורה ב"בית הכנסת הקר". בלילה
זה נופלות המחיצות, ובנות-ישראל מתפרצות ובאות לבין הגברים: שמחה וששון בלי
גבולים. הנער שלום עומד בבית-הכנסת הקר וצופה מביבו: היכן היא בת-החזן ? וכי
באה כבר בת-החזן ?—והנה הוא שומע פתאום קול מעל הבמה: "הבחור שלום ברבי
מנחם נחום. חן כבוד לתורה !"—ובעוד הוא פונה כה וכה—והשמש כבר מסר לו
ספר-תורה. והוא מרקד "עוזר דלים" בתוך שורת-היהודים — הונה, בתוך המהומה
זהמבוכה, בין הנשיקות הנאצלות על ספר-התורה שבידוי הוא מרגיש פתאום נשיקתשפתים בי דו — והוא נושא את עיניו ורואה: בת-החזן היא זו !...

ואחר נשיקת-שפתים זו ושורה של קוים בא קפע כזה:

.נפתחו השמים פתאום. ומלאכי=מרום יורדים לארץ, מרחפים באויר ואומרים שירה. שרים הם על חמדת=העולם. אשר עשה אלהים מכון לשבתו—מה הדור ומה נאה ומה נחמד זיו=העולם! שרים הם על בני=האדם. אשר ברא אלהים בצלמו ובדמותו—מה מובים ומה נעימים, מה יפים ומה נחמדים בני=האדם אשר על פני הארץ! הכל מוב ויפה ונעים כל=כך, עד כי מרוב מובה יבקש לבכות. והמלאכים מוסיפים לרחף מסביב, מרחפים ושרים על לבו; שומע הוא את קולם, שומע את משק-כנפיהם, ולבו עונה לעומתם: שלום עליכם, מלאכי=השרת, מלאכי=עליון!...

אלה תולרות הנשיקה הראשונה, שקבל עלם עברי. ואולם כלום אלה ואחשוב כרוכל את כל הפרקים והמחזות?—ספר זה כחו עמו להצמיד אליו את הקורא למן הראשון ועד האחרון. ובספרותנו שלנו, במקום שדשים וחוזרים ודשים בארומיקה הראשון ועד האחרון.

החולנית מתוך הנאה שבסגוף, יש בפרקי־אהבה כאלה מן המחוד: אף-על-פי-כן יש מכמי-שמים בעיני בנות-האדם ואף-על-פי-כן עדיין זורחת השמש במרום וצפרים נותנות שירה———

,וגם עתה גומר שלום עליכם את הספר השני: ,ימי הנערותי הוא מבים מאחריו בהמון געגועים כמוסים ונפרד בברכח מעל ימי-נערותו המובים. נפרד מהם לעולמים:

-ברוכה תהיי. הילדות! ברוכה את וברוך זכרך!".

וברוכים החיים!

ואף הצער הממלא את הספר צער אנושי הוא. אוניוירסאלי. אין כאן אותו החמום להנאה לשם חמום ולשם הפסיחולוגיסמין, שספרותנו העברית מלאה אותם על כל גדותיה. שלום עליכם אינו כותב, חלילה, שמראקמאטים פסיחולוגיים" כדי להראות את הגבורה שלו לעומת החולשה שלהם, של גבוריו (ואף זו מתכונות מספרינו היא: השמחה לאידם של החלשים!), אלא הוא מספר יולא יותר. ומי שחננו אלהים בכשרון לספר, ממילא חונן בעינים אורות. צופות ומסתכלות באספקלריה המאירה, שנקראת עולמו של-הקב"ה... קנום האמסון, זה אבי ה, קמנות" בספרות העולמית, המיצר והכואב במכאוביראנוש. יודע גם לומר שירה כשהשעה שעתישירה היא (יזכרורנא שלילות בהברול" ב, פאן", ששם נאמר: "אשרי, שאני זוכה לשבת כאן!"); זכך ידעו לשיר בשעתישירה כל משוררי-האנישיות הגדולים והנאמנים ... ה, צער הגדול" מצוי הוא גם בעיניה האורות של בת האנושיות הגדולים והנאמנים יודע בער האורות של בת האנושיות, יש צער ואין ספק, שזהו הצער ה ג ד ול הענולמו של הקרוש ברון הוא ו, שלום עליכם" יודע צער זה כאשר ידעוהו משורדי האנושיות הגדולים. ומכאן יסוד לספורי-הילדים שלו, האנושיות הגדולים. ומכאן יסוד לספורי-הילדים שלו, ההצול", וותד, ועוד, ועוד.

צער=ילרים והצער-שבאהבה עם העצב. שיתגנב ללבותינו בשעות=האושר המעמות, המנייות לנו עלי אדמות, אלה הם הממלאים את פרקי=השירה שב.חיי אדם" לשלום עליכם. העצב, שהבעש"מ הגדירו בשם "עבודה זרה". עצב זה, האלילי, שאליו משתחוים כל ימיהם ומקדישים אותו ועולים אליו ברגל מרמטת בר גר והקרובים אליו. עצב זה לא ידעהו שלום עליכם. עצב זה הוא בכלל בלתי־יהודי. אבותינו לא ידעוהו. ומאחר שאינו יהודי ישם שלום עליכם מפניו וישנאהו.

משחייוםי. אביו זקנו של שלום-עליכם, יכול לשמש סמל לצער היהודי המיוחד. יהודי כבד-נפש ורוגז, יודע את מרורות-החיים, ששתה מהן עד תומן. ואולם יש שעות גדולות למשה-יוםי (ולא רק ל",משה-יוםי —לכולנו יש שעות גדולות בחיים), שבהן הוא נהפך לאחר. בערב יום-הכפורים דומעות עיניו על ראשי נכדיו היתומים, על ראשו של הילד שלום-עליכם. ובשמחת-תורה הוא מרקד ברחובות בוהוסלאוו עם השכינה: וכך מתאר שלום עליכם את רקודו עם השכינה:

נטל משה־יוסי הזקן מטפחת גדולה ופרש אותה לפניו. אהז בקצה האחד—את הקצה השני הניח לשכינה, כביכול, שהאחז היא בו—ויצא לרהובה של עיר לרקד, כחתן המרקד לפני הכלה. וכך היה סוכב ברחובות ובשוקים כל אותו היום, סוכב ומרקד, מרקד ומזמר, וחבורה גדולה הולכת אחריו. עד—שנפל מרוב חושיו והתעלף.

ואנו, נכדיו של משה-יוםי، אין ספקי שאף לנו, בחיינו, יש עוד שעות של התעלות-הנפשי שהשכינה מרקדת בינינו—

וברוך לנו שלום-עליכם, שילמר אותנו ואת בנינו לצחוק ולבכות - לצחוק ולבכות

כאחד, ולא רק לבכות כלכד...

ויש מומנט בספריו אלה של שלום עליכם—מומנט יהודי מיוחד במינו—שמן הראוי לעמיד עליו: א ה ב ת = י ש ר א ל. אהבה זו המיוחדת, שרק בתולהות-ישראל ולא בתולדות שום אומה ולשון היא עוברת כחום-השני. אהבה זו היא מעין אֶ ל מ נ מ בנפשנו שלנו. זו אינה "לאומיות" בלבד או "שייכות גזעית", אלא תוספת רוחנית מיוחדת לרוחניות שלנו. "אהבת-ישראל" זו, שהחסידים היו ממיפים לה והעלוה עד למדרנה של אהבת-אלהים, מבצבעת ועולה פה ושם גם בתוך ספריהם של שאר מספרינו העברים, וביחוד מצויה היא בכמה דפים נפלאים מספריו של מנדלי. אהבה זו-זוהי ה רח מ נו ת הגדולה והנפלאה ל ע צ מ נו, הרחמנות ל"נכרא בצלם אלהים", ל"בחיר-היצורים", שהוא מתנולל באשפה ב"עצמת הסיבות", וואבי ערבות אורבים לקראתו ומנהמים לפרפו... זוהי הרחמנות הגדולה, שחיא ממלאת את נפשנו עד היום לשרפודתה בחיי מלחמה בלי כלי-זין מדורי דורות. ואהבת-ישראל זו-ה-החמנות הגדולה" מיוחדת בליאה עצומה, חידת-חיים שניאה בין הנויים ("יונים" נקראים הם כאן) אוכלי-בחזיר ושלתי-השכר וקלי-הרציחה שבעירות הדניפר וסביבותיהן...

#### והמפוסים ? --

שפוסים כמעש אין לשלום עליכם. גכורים אין ברחוב היהודים. גם ראסקול ביקובים אין בי מאין בו למרות מה שנגררים בתוכנו אחר דוסטוייבסקי וגבוריו החולים וגיקו בי מאין בו ; אבל א נשים יש. כל הסביבה היהודית שבעיירות-ישראל היתה מלאה אישים חצאי־משוררים וחצאי־משיחים, אנשים בעלי־דמיון וגם—בעלי־הכרה עצמית איגדיווידואלית. גבורים במובן "הגויי" לא היו ; כי רציחות לא היו, ואפילו "רצח שהור" כזה של גבור "החטא וענשו" לא היה בתוכנו. ואולם היתה אטמוספירת-חיים רוחנית מיוחדת, והיתה ביחוד אותה אתמוספירה, שהיא יכולה לגדל בתוכה משור רים ואנשי כשרון בכלל. ומכאן סיבה לרבוי בעלי־הכשרון בישראל, וביחוד בעיירות. הד-דורות היה מהלך בבתי-ישראל—וכל אדם, שנוציא לדוגמה משלשת הכרכים האלה ונבוא לתחהו, נמצא בו מיניאטורה מאומה זו, שנקראת "שראל סבא"... התאור, שמגמתו להראות האיך כל אחר מן היהודים הקשנים עם הגדולים בעיירות נושא בא ופן המיוחד לו את המשא שלו,—מבלים את כל המפוסיות שב"אנשיו" של שלום-המיוחד להם.

אביו, נחום בן זאב; דודו, פיני בן זאב; זקנו, משה = יוסי; ה"גבאי בעל המשקפים השחורים"; המשורר בנימינזון; שני הענלונים השונים; אנשי-האדמה הנפלאים שבספר סופיובקה, דודי הסוכן והזקן לוייב; ואחריהם ומסכיבם הנשים השונות: אמו חיה - אסתר, האם החורגת, הסכה נימל, הדודה טויב המכדדים שוב, והילדים הנפלאים, שמוליק בעל-הדמיונות, מאיר המידווידיווקאי, פינילי בן שמילי, אלי בן דודי, ובוי, וכו׳ כל אלה הם אותן ה"מיניאטורות", שמתקף עישראל סבא", שנתגבש פרצופו במרוצת-הדורות עד שבא לעיירות וורנקה, פיריאַסלאַוו ובוהוסלאוו, ועוד.

והילד ש ל ו ם עצמו (כלומר: "שלום עליכם" עצמו) מהיכן ינק? מנין אוצרות — אלה. שניתנו כאן ביד פזרנית על כל דף ודף?

דומני, שגם דורן פיני חקנו משה-יוםי לא היו משוררים קמנים פמנו. רקודיהם של אלה שירה גדולה היו, שירת-חיים של א גכתבה. פיני הדוד ומשה-יוםי הסב—מתוך אממוספירה זו יונק המשורר העברי וממנה לו אוצרות-הישירה הנאמנים. מאלה ינקו מנדלי וביאליק—ואפילו משרניתובסקי, שיונוהו כל-כך בתוכנו—ומאלה ינק גם שלום-עליכם.

היה היקף-של-חיים, היה אופק רחב כתוך המיצר הנורא, החיצוני בעיקר בכעיקר אפקה של העיירה רמזו לילד הרגש מאורות איתנים אשר מעבר לעולמים שבעיירה. ונדלו אז משום כך ורבו הגעגועים האלה, שאף בהם מלא ספרו זה של שלום הלפנה ברוכים בו כל-כך. ועל הגעגועים האלה, שאף בהם מלא ספרו זה של שלום עליכם, הולך וגדל המשורר...

והאהבה והנענועים והרחמים לכל—אלה עושים את הספרים האלה לספרי-קריאה יקרים לילדי-ישראל בכל מקום שהם. ואפילו בארץ-ישראל.

ולילדי=ישראל ניתן כאן ,מפום' אחד.ילד קטן, כמעם "אגדה=של=ילד": אותו ש מו א ל י ק היתום. בעל-הדמיונות הנזכר, שאי־אפשר לי כאן שלא לעמוד עליו במלים מועטות.

שמואליק היחום, שספר לשלום בן-זאב אגדות בימי-הילדות הראשונים על היכלות ואבנים מובות ועל אוצר" הממון בעיירה וורונקה מימי חמל ניצקי, שמואליק זה לוה. כנראה: את שלום עליכם" עד אחרון יומו: כמעם גם בדף האחרון של שלשת הכרכים לא ישכח שמי. ודומה. תינוק זה. שהיה ולא היה. שאנדה היה. הולף ורוקם את כל ההויה הנפשית של שלום בן-זאב לתוך חומי-משי וזהב נפלאים... כך יקרה, כי תעלה פרוכת-משי קדושה על חיינו, ולא גדע יד מי פרשתה עליהם... יש בזה: גם בזה, מחידות-החיים הקמנות והנפלאות. שלום עליכם הרגיש בכך.

"שמואליק היתום" – האין יש אשר אור כזה. ממיר ונעלם, ירמוז לנו כל ימיחיינו מאילו מרחקים הוזים? – נפשות כאלו, שבעצם הן פרי דמיון נפשנו במהרתה
יהיו לקרן-הזוית הקרושה שממעמקי-הלב, שבה נתפלל את תפלותינו הקרושות ביותר
והמהורות ביותר. שלום בן זאב הילד. הנער והבחור מבקשים מפלמ פעם בפעם בחיקו
של "שמואליק היתום" הנעלם – ופעם אחת יתפלל המספר אלינו: אַנְכָּה ? – "היכן
הוא שמואליק היתום?" – –

ועוד מפוס אחד יש את נפשי להעלות מן המסכת הגדולה: איש־האדמה הזקן לוייב. שלום עליכם עצמו אומר עליו: מפוס נפלא של בעל-אחזה יהודי, אחד מאצילי בני-ישראל, שקמו לנו בדור ההוא, אשר בתגרת יד זידונה ואכזריה (הכוונה: לחוק, שהוציא המיניסטר איגנאטיוב, שאסר על היהודים את הישיבה בכפרים) נעקרו משרשם ונכחדו מתוך ההיסטוריה של עמגו אולי לימים רבים"... ועוד אומר עליו המחבר: "סבור אני: אילו צריכים היינו בימים ההם להראות לעיני העמים דוגמה של בעל-אחוזה ואיש-אדמה חרוץ במלאכתו מקרב היהודים, היה הזקן לוייב יכול לשמש מופת נאמן לאחיו". ואולם לא זו בלבד: שלשת הפרקים שבחלק השלישי— "בעל-אחוזה יהודי"; "ישיבת-כפר"; "דודי הסוכן"; —רומאן גדול ושלם בהם. רומאן נפלא, מלא חיים ומבע ורחבות-נפש, שלא מצינו הרבה כדוגמתו.

והזקן לוייב עם כל מהלכו ומעמד-משרתיו ומושב-ביתו יש בו איזו נחמה - נחמה לאומית' הייתי מכנה לה—שהנה אפשר הדבר. שגם עם הקרקע. עם האם-האדמה, נוכל עוד להפגש פנים אל פנים ולא נחבושש. הנה כותב שלום עליכם

במוף הפרק הנזכר: "הורי בוהוסלאוו, קאניבי שפולהי רז'ישציב. מאראשצה, זלאמופולו אומשן ושאר מקומות. יצאו אז בהמון מעריהם הקמנות ושמו פניהם אל הכפר, חכר, שם מידי ה,פריצים' אחוזות-שדה גדולות וקמנות והראו נפלאות בהן: הפכו בידים ארץ חרבה ושוממהי קרקע של מרשים, לאדמה פוריה, לגן=עדן ממש. הדברים האלה אין בהם משום גוזמה והפלגה כלל". ו"נחמה לאומית" זו עוד תלך ותגבר לאחר שנקרא בפרקים אלה את שירת-האדמה שלו עצמו, של שלום עליכם: "כאן ראה והבין והרגיש—מספר שלום עליכם על עצמו בפרק "שיבת-כפר" בי רק פה. בחמן המבע ובקרבתה, עפון והרגיש האדם. רק פה חידת קיומו ופתרונה—פה. בדמי

פה. בחיק המבע ובקרבתה, צפון סור-חייו של הארם. רק פה חירת קיומו ופתרונה—פה. בדמי הכפר, ולא שם, בשאון חעיר ותמונה, כאן בא לידי הכרה. כי כולנו יש לנו חלק באוירו של העולם הגדול וכי גם אנחנו חלק ממנו. ולכן ערגנו ונוסיף לערוג כל חימים אל אמנו ארמה. ולכן העולם הגדול וכי גם אנחנו חלק ממנו. ולכן ערגנו ונוסיף לערוג כל חימים אל אמנו ארמה. ולכן שהכנו ונוסיף לאהוב בכל נפשנו את המבע. ולכן נמשך לבנו ונוסיף לחמשך בגענועים רבים אחרי חכפר.

הגה, איפוא, גם תקוה לבאות; ריח־האדמה לא זר לנו. נכדיו של הזכן לוייב ודאי יהפכו בקרב הימים ברגבי־העפר אשר בשרון ובשפלה; הקרקע, גם הקרקע של־ממשי יוחזר לנו—ושירת-האדמה העברית אף היא תשוב אלינו בשלמותה כבשנים קדמוניות. אף כי כאן, בספרי "חיי-אדם" אלה, גזרעו זרעונים פורים ומפרים את תלמינו, ומוף-סוף יקימו ——

ד. קמחי.



# הַחֲפִּירוֹת בְּחַמֵּת שֶׁל מִבֶּרִיָה

(סקירה כללית) \*).

מאת

## ד"ר נחום סלושץ.

זה לנו עשרות שנים מאז התחילו חכמי אומות=העולם לחפור במעמקי ארמת אבותינו. וכבר עלה בירם לגולל אור מפני החושך הנסוך על עברה הגרול.

והנה לא כאן המקום להאריך על תוצאות החפירות, שנעשו במקומות שונים: בגזר. בלכיש. בתענך, במגידו, בבית-שמש. ובאחרונה—ביריח ו ובשומרון. העיקר הוא שעל-ידי העכורות האלו הוברר לנו, שגם אדמת ארץ-ישראל מכסה על שרידים חשובים מן התרבות החמרית של יושביה לפנים, וגיליים של שרידים אלה יפיץ אור גדול על חידת החיים המדיניים, הכלכליים והתרבותיים, שהיו מיוחדים לישראל בארצו. ואם הדבר כך, כלום יכולים אנו, צאצאיהם של יוצרי שהרבות העברית ובוניה לעתיד לבוא, לעמוד מרחוק ולצפות, שמלאכתנו תהא נעשית על-ידי אחרים?

כי הנה מלכד מה שעד עתה לא נעשה במקצוע הזה אלא המעט מן המעט.
שונה היא נקודת-הכובר של השקפתנו ותכליתנו שלנו מאותה של רוב חכמי
אומות-העולם. לא מקרה בלבד הוא, שהחסירות החשובות, שנעשו עד עתה, נצממצמו
כמעט רק בנקודות הידועות בתור מרכזים כנעניים או יווניים, ובמקום העברי היחידי,
שבו עשו איזה דבר, נעשה הדבר לרצונו ועל חשבונו של יהודי נדיב אחד; ונם
שם לא היתה אלא התחלה מובה.

ברור הדפר, איפוא, שמקום הניחו לנו להתגדר בו. ואנו הלא שואפים אנו ללמוד ולדעת מה פעל ויצר עם=ישראל בתקופה, שבה חי חיים מדיניים נורמאליים; לנו הלא יש חפץ רב להתחקות על שרשי התפתחותן של לשוננו, אומנותנו ותעשיתנו בדורות, שחיי החומר והמדינה עדיין לא נדחו בהם מפני חיי הדת והרוח. ואז הלא משתוקקים לדעת את מוד קיום עמנו בארצו גם אחר חורבן חייו המדיניים ואת חידת יצירתו הרוחנית הכבירה.

נוסף לזה, הרי יש תקופות שלמות והשובות לנו. היהודים. שאין אומות-העולם נזקקים להן; למשל. התקופה, שבה ישב ישראל על אדמתו בגליל ועסק באומנות. אכרות וכשרון־המעשה. וכמו-כן יודעים אנו מחיי אבותינו בימי התנאים והא מוראים ונתהדשה ואין אנו יודעים כמעט כלום מן התקופה, שבה התפתחו המסורה, הנקוד והפיום ונתהדשה לשוננו על פני כולה. מי יגלה עפר מעיניהם של יוסי בן יוסי, ינאי ואלעזר הקליר

הפרטים המרעיים יבואו במאסף לחקירת ארץ-ישראל ועתיקותיה.

כדי שיספרו לנו את דברי־ימי=חייהם או יגלו את מולדתם וקבורתם ?

שאלות מעין אלו, שהן ענינים מפלים לגבי הנוצרים. הן תורה שלמה לנו וללמוד אותה אנו צריכים. ומפני שחברי החברה העברית לחקירת ארץ-ישראל ועתיקותיה" ש בירו של ים יודעים ימבינים את חשיבותו של פתרון השאלות האלו, על כן מצאה לנכון, כשבאה לחפור בפעם הראשונה הפירות בארץ-ישראל ועל-ידי ישראל להתחיל בעבודה במקום שעליו עמדה העיר מברי ה העתיקה, היא העיר השניה לירושלים בערכה הלאומי. שהרי בה ישבו הנשיאים, חפמי התלמוד, המסורה והפים, והיא שמשה מרכז לרוח ישראל במשך כשמונה מאות שנה.

היתה עוד סבה צדרית. שגרמה לנו להתחיל את עבודתנו בטבריה דוקא: עב ודת הכביש, שנעשית בשקידה על בירי הפועלים העברים. במשך ימי הקיץ חפרו הפועלים באדמה כדי להוציא ממנה עפר ואבנים לבנין הכביש; ובדרך עבודתם פגשו, ביחוד בדרומה של מבריה החדשה. בינה ובין חמים בריה. בעמודים ושברי כלים, שהעידו על מציאותם של שרידי עתיקות במקום הזה.

כשבקרתי בלוית האדון ב ן-י ה ו ד ה והמפקח על עתיקות א"י את סביבות טבריה בחודש אב שעבר, נוכחתי שאמנם נטצאים בסקומות ידועים מתחת לשכבת-העפר שרידי-בנינים מימי-קדם. הועד של חברתנו התחיל מתענין בדבר יותר ויותר; וכששב נשיאה, האדון ד ו ד י ל י ן, מנסיעתו באירופה, לא נח ולא שקם עד שנבראו התנאים, שהרשו לי ללכת לשבריה ולהתחיל בחפירות מוקדמות על-פי רשיון הממשלה, שהואילה לקיים בידי את הנהלת העבודה רבת-האחריות הזו.

באמצע חודש כסליו הגעתי למבריה ולאחר שני ימים של חקירת-הקרקע (étude du terrain), שכו נמצאו סימנים של שרידי-עתיקות בשני מקומות שונים, קבעתי את מקומי בצד שדה-העבודה שעבדו בו פועלי-הכביש ב חמת אשר לנפתלי, היא חמי-מבריה. במרחק כמאה משר מבית-הרחצה הצפוני. על מקום זה חופפים זכרונות חשובים מקדמוניות-ישראל : לצד דרומית למעלה. מתנוססת הכפה המיוחסת לקברו של ר' מאיר בעל-הנס; הלאה מעט לצד צפון מראים את המערה, שבה קבור רב כה נא; ומתחת לקבר מקודש זה נמצא גל של אבנים, שחושבים אותו לציון ר' יר מי ה. המסורות הללו הן סדומות בזמן ואינו פרי חזיונם של המקובלים האחרונים, ועל-כן יש להתיחם אליהן בכובד-ראש. נוסף לזה נודע לי. שהפועלים פנשו במשך ימי-עבודתם, שעבדו להוציא אבנים ועפר תחוח. בקשת של שער, שנהרס בלי משים. סמוך לשער מצאו לוח של שיש ועליו חקוקה צורת -המנורה של בית-המקדש בתבנית המיוחדת למנורות של מבריה, כלומר, שבעת הקנים יורדים מעל לאדן בעל שלש רגלים, ולא על כן מרובע-כפול. כמראה שעל קשת - טיטוס ברומי, שהיא שמשה תבנית לצורות-המנורה, שאנו מוצאים בחורבות של בתי-הכנסיות או על המצבות של קברי בני-ישראל בדורות שאחר-החורבן בארצות הים התיכון. ועל־יד המנורה חקוק ציור של שופר --- בתבנית השופר, שמצאו באחד מכתי־הכנסיות שבעבר הירדן.

הסימנים האלה נתנו מקום להחלים שבמקום שלפנינו נמצא לפנים בית-כנסת, בית-מדרש או מקום קדוש אחר. והעיקר—שהבנין, שהיה כאן לפנים, בנין יהודי הוא. על-פי הכלל הידוע לחוקרים, שבתקופת-התנאים היו בתי-הכנסיות פונים מדרום לצפון, החילותי לחשוף את הקרקע מעל לבלישה ידועה. ואמנס, לא נכזבה תקותי. השלח 548

לאחר שעה קלה נגלה לפני טור של אבני-קיר ההולך לצד צפון. ואז הועדתי שלשה מפועלי גדור-העבודה" והתחלנו בעבודה סדורה ביום א' י'ז כסליו-

כעשרה ימים נמשכה החפירה במקום ההוא עם כל ההפתעות האכזכות, ורגעי קורת-הרוח, שרק החוקר התר ארצות לא-ידועות מכיר הישב את מעמם. כל הימים הייתי עומד על הפועלים, מנהל אותם בעצתי ועוזר על-ידם כיחוד במה שנוגע לכלים ושברי-הכלים, שנגלו במעבה-האדמה. מסביב לי התרגשה חבורה גדולה של פועלים בכביש, צעירים, שרובם ככולם באו זה מקרוב ממזרח־אירופה פלמים מחרב. מרעב או מבולשביות, רובם ערים ומלאים מרץ, אשר מבית-הספר יצאו לעבוד בארץ-האבות זהתענינו בעבודתי ענין רב. פעם בפעם, כשעלה בידנו לגלות איזה דבר חדש, מהר לקול תרועת הפועלים החופרים המון רב מתוך האהלים, שבהם הם יושבים, או משדות העבודה, עד שנמלא הככר קולות-עלומים עליזים ונלהבים. היה בכל תכונה זו מעין בשורת-העתיד, שנתנה מרוחה על צפונות-העבר, ההולך ומתגלה מתחת למכושנו ומעדרנו.

בסוף היום הישני הגענו בעומק 2. 80 ממר לרצ פ ה של שיש עשויה מלוחות שיש גדולים. שהלכה ונמשכה לאורך הקיר פנימה. ביום השלישי הרחבנו את הרצפה עד כדי 85 1. ממר—והנה לפנינו מדרנה. ומתחתה רצפה אחרת כראשונה כרבע־מטר לממה ממנה. משני עברי הרצפה מצד מערב ומזרח, היו נצבות שתי כות רו ת של ע מו די שיש; על האחת נגלו פתוחי־ציירים בעלי שלש זויות מושזרים במעם היהודי הקדמון, וביחוד הבלימה משלשת צדדיה המנור ה ב על תשבע ת הקנים, זכרון, שנשאר לדורות מתחת לאדמה במשך יותר מאלף שנה, מאז חרבה מבריה העתיקה על-ידי רעידת האדמה (במאה השביעית). מתוך שקע שנמצא מעל לפני הכותרת, עוד הבלים מום של ברונזה, שחבר אותה אל העמוד. שהיה נצב עליה; ואמנם, נמצא בצד המקום עמוד של שיש קמן ונהדר מאד. דומה לאותם שאנו רואים במסנד עו מר מסביב לא בן־שתיה. שכבר המכימו החוקרים, שמוצאם מתקופת־הורדום. זכרון הוא מן הדורות, שקדמו לחורבן או באו מיד אחריו.

ומאחרי העמורים נגלתה כלולה בהדרה הפשום מוזאיקה, או רצפת אבניי משכית, יותר ממטר רחבה, בשלשה צבעים יפים (ירוק, לבן וצהוב-כהה), שנשתמרו היטב; מסביב לה מעשי חומים מושזרים, ובתוכה ציורי שלש-זויות מושזרים ומשולבים יחד. מוזאיקה זו הולכת ונמשכת מתחת לרצפת-השיש, שכסתה עליה בזמן מן הזמנים בימים שתקנו את פרצי-הבית וחגביהו אותה. ואמנם, גם הכותל המערבי כשהוא לעצמו חזר ונתקן בזמן מן הזמנים לאחר שנהרם מסבה לא ידועה לנו.

מעבר לרצפה השניה נגלתה שורה של עמודים. מהם עתיקים בסגנון הקורינתי-היהודי עם פתוחי-ציצים משולבים כאותם שאנו מוצאים בבית-הכנסת שבכפרגחום ובשאר מקומותי ומהם פשומיםי שהעמידו אותם במקום העמודים העתיקים, שנהרסו או שנעלמו. בפינה אחת מצאתי רק מחציתה)של כותרת מאחד מן העמודים הקורינתיים, או שנעלמו. ביים, שמפלו בתקון הבנין כולו.

מן העמודים והלאה מזרחה מתחלת רצפה של אבנים וחמר, שלא יכולתי להגיע עד קצה. במקום אחד סמוך לקיר פתחתי את הרצפה—והנה נגלתה תעלה של מים בתוך שני קירות, שהאחד מהם, והוא הפנימי, מעיד על חקופה עתיקה. אות הוא, שיטורות-ההיכל מוצאם מימי-קדם ושהבנין שנגלה לפני, נבנה על משואות

כנין קדמון מאד.

באמצע השבוע השני פתחתי את כל רוחב ההיכל, שגליתי את עפרו בשמח של ממר מרובע. מתחת לכותל נוצצו לעיני השמש רצפות=ה שיש. העמודים 66 ממר מרובע. מתחת לכותל נוצצו לעיני השמש רצפות=ה כאילו קרן=זוית הדורה ושלל=צבעי המוז איקה, ויהי מראה=המקום יפה מאד. דומה, כאילו קרן=זוית הדורה אחת מתקופת אבותינו הקדמונים התיצבה לפנינו לעד ואות, כי אכן יש שכר לפעולתנו.

כמעם כל תושבי פבריה, ובהם המושל, ואחר-כך גם אָדווין ם מואל ורעיתוי באו להתענג על המראה שנגלה מתחת לאדמה. באו גם המורים ותלמידיהם. המורה הערבי באר לתלמידיו ברצינות, שהמנורה בעלת שבעת הקנים מעידה, שהיכל זה נבנה על-ידי היוסולטאן מולימאן" (שלמה המלך).

וקדושתו של ר' מאיר, החופפת על כל המקום הזה, השפיעה על החכמים הספרדיים והקהל הספרדי ביחוד. וכשנליתי את דעתי, כי יתכן, שבמקום הבנין נמצא לפנים בית-הכנסת הידוע בתלמוד בשם "כנישתא דחמתן" (חמת), שבו הפיץ התנא ר' מאיר תזרה ברבים, נתקבל הדבר על לבותיהם של כל חכמי-שבריה וביום הששי בא קהל של חכמים ואנשירמעשה והתפללו, מנחה בצבור, ובזה קדשו את המקום, שהיה עזוב וחבוי במשך כמה וכמה דורות.

מפני סבות תכניות, שלא כאן המקום לבארן, לא יכולתי להמשיך, את העבודה במקום זה. ביום הרכיעי, כ"ז כסליו. נגשתי להתחיל כחפירה חדשה במרחק של שבעה מטר צפונית לראשונה. העמקנו באדמה ממזרח למערב, והעבודה היתה קשה מאר: הוכרחנו להסיע שרידי=אבנים ובנינים מתקופה מאוחרת. בפינה אחת נגלה כד גדול שלם, אבל סדוקי שהתפורר אחר-כךי והוא היה נצב בתוך שכבת-העפר שנערמה עליו כמו ביום שנעזב מבעליו. ביום הרביעי נגלה הנדבה העליון של קיר עבה בעומק של 1.95 ממר מתחת לאדמה; ברוב עמל פּנינו את האדמה מסביב עד שהגענו לעומק של 4 משר, וגלינו ארבעה נדבכים של אבני-בזלת נדולות (שני המורים הראשונים 50 סנטימטר גובה האבן, 64 ס'מ רחבן, המור השלישי גובה האבן 65 ס"ם. אבני המור הרביעי מכלישות ויוצאות דופן, מה שמראה, שכאן מתחיל המסר). מראה הקיר כולו הוא נהדר מאד. חדש כמו ביום הבנותו. אבני-הגזית הגדולות והמהוקצעות, שהן מונחות זו על זו הימב בלי סיד או חמרי מוכיחות, שלפנינו שריד מבנין יהודי קדמון. לאורך הקיר נמשכת והולכת תעלת = מים רחבה ועשויה כולה מאכנים מסותתות ומחודרות, — מלאכה השובה, שהיא מפיצה אור על כל החתיות האדמה של מבריה העתיקה ועל התרבות התכנית המצוינת שלה וגם על חכונת הסביבה כולה. אין ערוך לחשיבותה של תגלית זו.

ומעבר לַקיר מצר-צפון נגלו בעומק של 3.50 מטר תא צר, 75 ס"מ רחבו, 225 מטר ארכו. כצד מזרח נמצאו עצ מות מתים בתוך העפר ומצד מערכ—א רון של יל ד בסגנון הארונות. שנמצאו בירושלים לפני החורבן, והארון היה נצב על רצפה בעומק שלמעלה מארבעה מטר. ומעבר לתא זה נמצאו עוד תאים—אבל לא התמדתי בעבודה מסבות חיצוניות. ואולם הוברר לי, שמקום קדמון וחשוב לפני.

חלק מבתורי=ישראל העוסקים בכביש לא השינו מחחילה את ערך עבורתי והיו מתרנשים מסבות שונות. אכל לאחר שבררתי להם את חשיבותה של מלאכת־החפירה הנעשית בידי ישראל, ולאתר שנשאתי באוהל המרכזי של הכביש נאום מדעי במעמרם של כשלש מאות פועלים, התעורר לבם הער לכל מפעל לאימי חשוב והיף לעזר לי בהתלהבות המיוחדת לבני־נעורים נלכבים.

וכך נחגלו במרחק של כחמשה-עשר מטר ממקום ההיכל ארבעה ארונות גדולים זה אחר זה. שריד מבית־קברות קדמון. על פני הארונות נמצאו ציורים של ענולים, של הצאי־ענולים וקוים דומים לאותם שאנו מוצאים על לוחות-השיש ושאר הכלים, שנעשו על־ידי יהודים בדורות ההם. הסירונו את המכסה מעל הארון השני--ומצאתי בו שלד של אדם שרידי זכוכית של בקבוק וכום של זכוכית -- אפשר, כום של נטילת-ידים לעתיד לבוא. מלבד אותיות מועטות, שרשומן היווני ניכר. לא נמצא שום סימן או אותי שיעיד על הארון, שמוצאו מן הנוצרים או האליליים. ואף-על-פי שלא היתה לי עוד ראיה ברורה לדברי שהקברים האלה קברי-יהודים הם. מצאתי סימן לדבר. אבל נזהרתי מלהביע את דעתי עד שיתכרר הרבי הימב. והנה קודם שעזכתי את מכריה הרגשתי בקרן־זוית של הארון הרביעי סימנים של קוים וצורה שונים מן הראשונים. בעזרתו של הפועל דיי ששמאן. שהתגרב לעבור עמי, גללנו את שכבת העפר והאבנים שהיו מסכיב לארון, עד שנראתה הפאַסאַדה שלו כולה. משני עבריו נראה ציור של שער בית־המקדש. שהוא דומה לאותו שאנו מיצאים על מטבעות בר-כוכבא; ובאמצע נגלתה כתיכת יוונית ובה כתוב מפורש: "פה מקום קכורת איסידורוס חבר המועצה, חי כך וכך שנים". והנה בתלמוד ירושלמי נזכרו בפירוש יהודים, שהיו חברים ל בולי או למועצה. אבל החכם האב ווינסין משער. שבמקום זה נמצאו הקברים של חברי הסנה דריה של מכריה. ואין להקשות ממה שהכתובת היא ביוונית. שהרי מצינו בי פו ובשאר מקומות מצבות של אמוראים, שהן כתובות ביוונית דוקא. ואם באמוראים כך, בסנהדרין, שהיו לקרובים לטלכות, לא כל שכן? —אבל אחשוך את דעתי בזה לעת אחרת. בכל אופן הוברר לי ולחכמים שנמלכתי בהם, שבמקום זה היה בית = קברות יהודי קדמון בדורות של הנשיאים והסנהדריה של טבריה. ומזה לחקירה תולדתית חשובה תוצאות.

במקרה נודע לי, שבמקום אחד מצפון למבריה, שבו נגשה הממשלה לחפור מקוה-מים לצרכי-העיר, נגלו קברים ישנים בעומק של 1.80 ממר. בקרתי את המקום ההוא ונוכחתי, שקכרים אלה קדמינים הם באמת ושהם בנויים בבניה המיוחדת לת קופ ת-הגא ונים הקדומ הקדומ היו עושים בעת ההיא מעין ארון מלאכותי עשוי משלש אבנים גדולות, שמחו אותן בסיד וכסון באבנים שחברו יחד. בחפירות, שחפרתי בכית-קברות קדמון יהודי בג'דה שבמדבר הצהר הצהר האפריקה. גליתי את המפום של קברים אלה ביחד עם כתובת קופית ועברית כאהת, שנמצאה למראשותי-המת. ומעל לקברים האלה נראתה שבכה עליונה של קברים עשויים מאבנים בסגנון הקברים של ימי-הבינים וחצאי-ענוליהם עדיין הם בולמים לפעמים על פני האדמה.

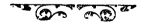
שדה-קברות זה נמשך והולך מן המקום הגבוה. שעליו נמצא הקבר המיוחם לר' עקיבה ועד מקום קברו של הרמכ"ם. היהודים יושבי-העיר מיחסים את כל הקברים האלה לכ"ד אלף התלמידים של ר' עקיבה; אבל לאחר הקירה ודרישה. שעשיתי בעזרתו של החכם ר' י"מ מולידא נו, נודע לי, שאמנם נמצאו כאן לפני שתים-עשרה שנה שתי מצבות וכתיבות על גביהן, שהיו עליהן שמות דומים לשמות הרגילים בימי

האמור אים והנאונים: שבר של מצבה, שנמצאה בשורה העליונה, עדיין היא נמצאת ביד רי"מ מולידאנו ומוצאה מן הדורות, שקדמו לחורבן מבריה (במאה הי"ג). על-פי כל הפרטים והסימנים הללו הוברר לי. שבמקום ההוא נמצא בית - הקברות הקברות הקברות הקברות זה או מבריה העשונים שבי מי ממשלת העריקה הרי מקיף בית-קברות זה את כל הדורות הגדולים, שבהם חיו ופעלו במבריה חכמי המדרש, המסורה. הנקוד והפיומ, עד דורו של הרמב"ם.

במאה הי"ג חרכה שבריה הערבית ופסקה השלשלת של המסורת היהודית, באופן שהיהודים, ששבו אליה בימי דון י ו ס ף ה ג ש י א, לא ידעו את מקום קבורת אבותיהם הגדולים, והאמינו בתומם, שתלמידי ר' עקיבה הם הקבורים מתחת לגבעה, שבה ינוח, לפי המסורה, התנא הגדול. אכל. לאחד שנודעו לנו כל אלה, מי יודע, אם לא מעלה בידינו לגלות מצבות הרבה ותעידות מרובוה, שיפיצו אור על חכמי המסורה, הנקדנים והפישנים ובעלי־המדרש הראשונים, שכפי הנראה, היה רובם ככולם, כיוסי בן יוסי וכיניי, מאנשי מבריה וחכמיה ?

מקוצר המקום איני יכול לפי שעה להאריך על תכונת התעלית (קאנאליזאציה)
ועכודת הצנורות, שגליתי דרך אגכ. אבל חשוב הדבר להזכיר את ה כ ל ים
ה מ ר ו ב ים ו ה ש ו ני ם, שנאספו על-ידי פועלי הכביש ועל-ידי. כלים אלה
מסיצים אור גדול על ה ת ע ש י ה ה ע צ ו מ ה בכלי-זכוכית. בשיש, בפתוחי-אמנים,
בכלי-יוצר, בברונזה ובאבן, שהיתה מיוחדת ליהודים שבשבריה. לוה של שיש שהבאתי
עמי לירושלים. נושא עליו פתוחי-רמונים ואשכול-ענבים ועלים כלולים בהדרם,
הכלים הללו מעבירים לפנינו את כל התרבות ההמרית של עמנו בתקופתו הגלילית
שאחר החורבן ואפשר-אף לפניו. מכל הדברים האלה יש להוציא תורה שלמה ועלידם אפשר להרחיב את ידיעותינו לא רק מכל מה שכתב, הגה וחבר עמנו בתקופה
שאחר החורבן, אלא גם מכל מה שפעל ויצר באומנות ובמלאכת-מחישבת כל הימים.
שישב על אדמת-אבותיו.

ואנו אין בידינו לעת-עתה אלא התחלה שובה בלבד...



רְשִׁיִםה). מאת

# נ. זווין.

#### • T

שלשה שהלכו. אחד מאתנו—החתן, ושנים שושבינים, חבריו המלוים אותו לחתונתו. כולנו חבושי כובעים רחבי=תיתורה, לבושים קל ופשום, מהלכים יחפים ובידינו נעלים כבדות ומסומרות. אולם לחתן יתר משא: צרור בגדי-חג על שכמו וסל של שקדים, "מתנת-דרשה" מאדוניו האכר.

החתן גבה-קומה הוא ועיניו שקמות וצנועות. רזה הוא. פעם בפעם נולדות. גומות על־יד זויות פיו, והחיוך, צף עליהן.

הדרך קשה היתה: בחול ובחום, וכדי שלא להרגיש כה ביותר. נשתקענו בשיחה. בחור גאַליצאי, אחד מן השושבינים, התלוצץ ופזר בדיחות מבדיחות שונות על ימין ועל שמאל; אך החתן לא שמע. עיניו התעמקו באיזה מראה רחוק ואזניו לא הקשיבו לקול הדובר.

#### :ואותו גאליצאי לא נשתחק

- ראיתם מימיכם חתן ביום-חופתו מהלך יחף בין קוצים וחולות ומזיע ונושא סל של שקדים "מתנת-דרשה"?
- לא נאה לך, —השיב החתן, שהתעורר פתאום, כצחוק: —אל תיפה חתונתי! כאילו אליו אני הולך... "מצד-כלה" אני בא. לא מהיום אני מכירה. לא פעם שיילתי עמה בשדרת .שבורי-לב" שבנן-רומשילד ושוחחנו על זה ועל אחר; ואילמלא הידידות שביני ובינה רשאי היית עוד להיות חושש לה. למרות מה ששניכם הופעתם יחד צמד-חמד מתוץ-לארץ, וכזוג-יונים חייתם לכם, זוללי-רעכ הופעתם כבצות-חידרה היקרות... אני "מצד-כלה" אני בא.
- שבוני !—ענה החתן כמו בכדי להספר ממנו ולהפטיק פחות רעבתן על חשבוני !—ענה החתן כמו בכדי להספר ממנו ולהפטיק בזה את השיחה. אולם השושבין השני פנה אל הגאליצאי ואמר :
  - יחתונת-כבודה ודאי שהיתה ברוב פאר והדר ?
- הוי, עלי אל תשאל (!) קודם כל; עגלות—ים! אנו, המשפחה וקרובים וקרובים, מכרים ומכרי־מכרים, כלי־קודש וכלי קדשי־קדשים... ור' חיים'ל שוחמ נשמתו בגן־עדן רוכב לפנינו על מום, מתנדנד שתוי, ו"שמומשיק" בידו, היינו לפיד, והוא מתחזן ומתגרגר בקולו הצרוד, זכותו תגן עלינו. ואני, החתן, נוסע

ב.נאשסיץ'. היינו סוסים לפני מרכבתי, לאחריה ומן חצרדים 'אני בראש. והמחותנים—כל אחד להוש לעבור את השני—עד שמגיעים לאיזה כפר ועורכים שם תחנה. כפרים מרובים פזר אלהים בדרך, ולכל כפר נתן חלקו באבטיחים —ואבטיחים כמו שנאמר...

- מובים משככרכור ?
- שבמרתף פועלי־ציון ואנו זוללים, כלומר: ה ם, שהרי אני צם... אבמיה אחד מ ן
  שבמרתף פועלי־ציון ואנו זוללים, כלומר: ה ם, שהרי אני צם... אבמיח אחד מ ן
  השלחן ושנים א ל השלחן ואבמיח, שבסקירה ראשונה לא מצא חן, כבר כולו מושלך
  הסקר, ממש כ.ברושירה של מפלגה זרה. לפוף זז הרכש, נוסעים הלאה. מי שצרר
  בענלתו בקבוקי־יין -- גונבים הימנו המחותנים ומשתכרים. ואם תאמר: "הלא יש גם
  לכם ?"-אדרכה: יבואו הם ויגנבו מאתנו. אם מים גנובים ימתקו, -- יין גנוב לא
  לכם ?" הכל שתויים, זולתי, החתן. לפוף באים קרוב לעיר־מושבה של הכלה, עומדים
  על־יד הבריכה. נבדל קהל לשני מינים. מין אחד נכנס, מין שני מחכה. מסירים את האבק
  לבשר את בוא המחותנים. פתאום -- פעמונים, ציל, צליל. מן החורשה, באות לקראתנו
  ענלות, ובתוכן מחותנים ומחותנות משולהבים. מצ... נשיקות... כך, בחור, כך
  היתה הפנישה שלי. ואתה מה ? אף זה, חתן, כביכול! --

גמר אותו גאליצאי והמשכנו דרכנו בחשאי. אז הורגש החום ביותר, והחול התחיל צורב ולוהם ביתר תוקף. והחמה, זו שעד עכשו לא חשנו כל־כך במציאותה, התחילה לענותנו יותר ויותר, זרעה צרורות־קרניה בחול ונעצתם בכני־האדם הבוססים בו לאים. ובסביבה אין בית זאין עץ.

- אם עצים אין - קרא הגאליצאי :-נחסה=נא בצל ספור נאה

אולם החתן סרב. סלקנו ממשאו וחלקנו בינינו—ועדיין היה מסרב: לסוף ראה החתן, ששושבינים אלה לא יתנוהו להרהר הרהוריו בשקט, ולפיכך פתח בספור, שכנראה, היה המשך הרהוריו.

#### II.

- שלי ספור משונה יהיה לספר לכם היום, קרוב לחופה. ספור-אהבים שלי ספור שהבתי חראשונה .
- משרתת היתה בביתנו, בת-גילי, ושמה ריזלה. באמת היה שמה רוזה; אך מכיון ששם אחותי גם הוא רוזה ואי-אפשר לשתי "רוזות" בבית אחר. צריך היה לשנות את שמה של אחת מהן,—שמה של השפחה, כמובן... ובכן קראוה ריזה. אלא שהאלהים הא היודעי כיצד נשתנה שמה מאליו ל"ריזיל", בולמוף ל"ריזלה".

  —וריזלה זוך—עיניה, תלתליה וזך-פניה לנגד עיני הם גם עכשיו. וקול לה זך, צלול
- וריזלה זוך עיניה, תלתליה וזף-פניה לנגד עיני הם גם עכשיו. וקול לה זך, צלול וכה מהור. וגומות־חן לה נחמרות למראה... יפיה רך היה וצנוע: והבעת-פניה היתה כאילו אינה אשמה ביפיה: משמים נתן לה נוי, בלי שתבקש.

- כתמדה היתה. ואיני יודע מפני־מה היתה אמא מצערת אותה. אפשר פעסה על רבונו של עולם, שנמל קבין של יופי והעניק לאדם, מן המין השפל דוקא. פעם בפעם היתה זורקת לה גמה בפניה: "די! התלבשי ולכי לביתך"... או שהיתה מלקמת חפציה לצרור אחד ומשליכתו בשעות התרעומת מעל המדרגות ולמטה, לחוץ—והחפצים מתפזרים אחד-אחד... אף-על-פי שללכת לא נתנתה. ואף היא, ריזילה לא נחפה ללכת. אולי בשלי,—כך חושב אני עכשו. אז לא הרהרתי כן.
- אמי, המשיך החתן לאחר שנשתתק רגע: צנומה היתה כלולב וזו רעננה פורחת. אף-על-פי כן פעמים שאמא היתה מכה את רייזילה. הידיעה שזו גברת וזו אינה אלא שפחה. חסנה את האחת ופרקה כלידזינה של השניה. ולא היה לה לריזלה אלא לפרוש לקרן-זוית ולבכות. וגם לבי היה בוכה בי אז.
- תעד מתי תזמרי זמירות ?" היתה אמא כועסת לבסוף. ורייזלה שוב היתה זוקפת ראשה. עיניה מְשַהרות ועל גבותיה השחורות פניני-של מפוזרות. ואני לבי ליסוריה ולחמא-האם.
- אבל לא רק יסוריה. בס יפיה קסמני.פניה היו לי תמיד כחדשות. בכל פעם נדמה לי. שרק ע כשיו ראיתיה באמת, רק עכשו הכרתי את יפיה. אבל יראתי להסתכל בה הרבה: לא נאה. כגל הפורץ אל החוף ונהדף אחור, כך פרצו חיי אליה ודוכאו בו ברגע. הייתי מפנה אליה את עיני זהן נתקלות בעיניה היודעות הכל; ממהר אני להסיחן, שלא התפשנה והנה מסתבכות הן בתלתלים האורבים. והריני מסב אז אני ממנה ונותנן בקרקע אבל פרצופה הנעים עולה וצף לפני תמיד...
- רק פעם קרבתי אליה ביותר. היא נטלה את אחותי הקטנטונת על זרועותיה. והתינוקת רמזה לי. נגשתי, —ונתבלבלתי. גם עיניה ש ל ה כה תינוקיות היו, תמימות ומהורות... לא ידעתי נפשי. יותר מדאי קרבתי אל הקסמים... לתינוקת נשקתי, ושערותי בתלתלי= ריזלה נגעו. וידי, שנגעה בלובן=ידה, כאילו נתבלבלה אף היא. דומה, שריזלה השפיעה עלי שפע של אושר פתאומי —
- ויש שהייתי רואה אוצרות-עושר בעיניה, שערותיה—גלי-אושר, וקולה מבטית מובה. מובה מרובה... אויל הייתי. חשבתי: היא בת סוג אחר, מין אחר, ויפיה

555 חתונה

ישמירה הוא בשביל בחור ישכטותי. כי בגויי בבית היה: עדיק". לרמות לא יכולתי ילהחחר באחבים פתם לא נתנתני חפידותי.

- -אוה היה בסופה? --שאל אחר.
- -- סופה ? -- השיב החתן: -- אני נסעתי להשתלם...

וההמשך כבר היה ידוע לחשושבינים. הוא דמה להיות דוקמור. אולם שם מציר האניברפישה, חביר את ארוסתו, –זו ישהם הולכום לבלולותיה עתה – והיא משכתו לעבודת-השרמה. שירתה החדשה שבתה אותו. כמותה שכח אף הוא את אבותיו, ואת בפפס שהגיע לו על-ידי הפוסמה, סרב לקבל והחזירו לשולחיו: "אין לי צורך כתב אז --בכסף. שבא על-ידי נעול". עבר מעט כחוץ-לארץ ואחריכך נגרר אחריה ٠ - ١

#### TIT

קרבנו לעייחה הערבית, וסבנה חיתה לעברה. הימים היו ימי מלחסת-העמים וה.צ'צישים", בחסשי השפירצרים". סלצו את העיירות הערביות על סני כולן. תשעים ותשעה אדווים מן העצ'וישום" הללו כווגו, אמנס רק לשוחר; אך תמיד נמצא אחוז אחר חמים, שהיה מתכוון ,לשמה": להגדיל את צבא-התורכים. בדלוחם נחיראו חברי מפני כל מאה האחוזים. ולפיכה הוכרחנו לחקיף. גם אני עם תעודת־המסע שליי שאַה חמונתי המדיבכת עליה היתה האמת האחת על גבי חתימה וכתבות מזויפות. שהיו מאושרות ומסוימות בשבעה תותפות מצד חציר הנכרי, חבר ה"ברית" המשולשת, הלכתי אחריהם.

ינפנסנו לפין פרמי זיתים גדורי-צברים. עמד ערבי ובידו ענף ארוך, שבקצהו בלם מסמר בזוית ישרה לענק. את חום המסמר חיה תובע בצכרים וממלמלם אילך ואילך עד שהישילם לארץ; ואו גלגלם על פני החול, עד שהוקהו העוקצים. בקשנו גם אמ צברים בעשיריה. נפל הגוי סכין, כדד כל פרי, חחך לאורך הצבר יהפשיל בכחונית ידיו את הקלפה המקווצת עד שהוצא כמו מאליו הפרי הבשרי המחוק. אכלנו בחאבון. את המקולקלים בלע המוכר עצמו תיבף־ומיד.

עברנו את הכרמים הגדורים—והנה נתגלתה לפנינו שקמה, שענפיה מתפשמים לרוחב וצלם פרובה, ונזעה עבה ופורחב ועשוי בליפות-בליפות גוחות לישיפה. שם הסתדר שוק עופי. כל פיני פירות היו. מן התות המתוק והמרוה במיצו ועד לפלחי-אבשיה. על-יד סריד טלא פיני-טתיקה מזרחיים, שבשעה שאתה מכנים אותם אל פין, יהפכו לפין חומר בצקי מתמשה ומתמתה. שאין להפפר הימנו כלל, עומר המוכר והוא ספק שר, ספק מכריו: "מי – – ני סָחָק בִּרְבָשׁ"

והנגון נמשק, ונשא כאילו עולם מלא מחבטא בו. ערביה רעולה אחת יושבת לה ברגלים מסופלות תחתיה ומכרות על הרבש המתוק. כאה קונה-מובלת המוכרת את אצבעה בדבש ומכניסחה-אל פי הקונה, למעימה. השלה 556

ישבנו מעם, טעמנו משהו וקמנו להמשיך את דרכנו. החוה נראתה כבר מרחוק. החתין התחיל פתאום משיח את הדאגה שבלבו. הוא התקשה בכל "צרמוניה" זו, שמוכרת הוא למלא אחריה היום על-פי דרישת ה"משפחה": חופה, ארבעה כלונסאות, מבעת־קדושין ו"הרי את". אמנם, ינע ומצא גם חיוב ב"פומבי" זו; אבל מה לו ולצרמוניה עכשיו. "אחרי ככלות הכל" ?

גני־בַּמִיהָ רחבו ופשמו מימיננו. עברנו על התירס של הערביים, עד שבאנו לבית־חרושת של יהודים מוסר. שנבנה בקולי־קולות וחרב בחשאי־חשאין. וחות הקרן־הקיימת עמדה מוקפת ברושים ואילני־נוי אחרים ורמזה לנו כלאורחים קרואים. עברנו על שרידי־הזיתים, זכר לאלפי־עצים שלא זכו להקלמ.

התקרמנו אל הגורן. במקום שעבדה גם הכלה. כּפּי-עובדים מיובלות הונחו זו בזו לברכה.

ערמות-קש גבוהות כבר נערמו. ה.אמן", אותו פועל. שעזב את בית-הספר לאמנות לחדשי הגורן ובא לעבוד כאן. שוה צורות יפות לערמות-הקש: גנות משונים. גלילים ענקיים חבוקי שבילים לכל גבהםכ מדרגות לוליניות, וגם מנהרות חפר בתוכן.

עבודת-הגורן, שקרבה אל קצה. היתה זריזה ביותר. הגורן הריהו כליל כל עבודות השנה. לאחר לילות מרובים של שינה מקימעת נתעוררו פתאום כל בחורי-המקום, הפועלים וכשכורים למראה הגורן הכבירה המילו עצמם לתוך העבודה, כאלומות אלו המושלכות לתוך לועה של מכונת-הדישה. לבתיה ה"כנור", שהיתה ערה בלילות אף היא ונשאת חולמת על כל קרון של תבואה מובל משרות רחוקים, לא נתנו הפעם להשתתף בסיום אלא אם תביא את כנורה הנה ותנגן "מכל מוב". אמנם, הרבה צלילים הלכו לאבוד בקול רעש ה"מורבל", אבל סוף בחף הרי נתלותה העבודה בנגון הכנור.

אלומות-החמה האחרונות עמדו להדוש. שארית הצעירים והצעירות שבחוה עזכו את עבודתם השונה וכאו להשתתף בדיש. המבשלת, זו שברחה מן הגימנסיה שבחארקוב אל החוה הארצי־ישראלית. באה לכאן לזרוק אלומה לתוך המכונה. למרות מה שהיא עסוקה מאד בעבודת-הממבח הקשה כל-כך בימים האלה. ימי עבודת-שדים ורעב־זאבים. והאחות הרחמניה, גבוהת-הקומה ולבנת הפנים והסינור, נחפזה גם היא, בין חולה לחולה, אל מעלה-הערמות. כאותה המבשלת, כך צפתה אף היא לימי- הגורן, ימים, שיש בהם ספוק לנפשן, ימים, שבהם תבאנה תועלת. הימים ימי עבודה רותחת, ומי שלא נפצע במשך כל השנה, הימים הגיע תורו, אגב מפול בברולים שונים. אולם אף היא לא יכלה לוותר: מהרה והמילה אלומה למכונה.

וצף בזכרון ערב הכנסת-תורה התורה כבר נגמרה; אבל הרבה אותיות אף שורשטו בתוך השורות. כדי שהכל יוכלו להשתתף ביצירתה ולהביא תורה חדשה לעולם...

העבודה ב"מורבל" נגמרה הרבה זוגות-סוסים ופרדות מקושמות-ירק משכוהו מן הגורן אל המושבה הקרובה, שמשם שאֱלוהו, וכל קהל הקוצרים והדשים וכל מי שאלהים בלבו נצחו עליהם. דומה, כך משכו את קרבן=היוונים הידוע ל מרויה. והצהלה רבה: משמחה לשמחה—מגורן לחופה.

#### 1V.

החופה תהיה לפנות ערב: היא לא תוצג קודם שיבואו חברי ה"קבוצה". שהחתן עובד בה. הם המחותנים. חשבו. שיבואו בצהרים, אך, כנראה, לא לבשל יום־עבודה שלם. יעבדו, איפוא, חצי=יום ואחר-כך יבואו. אולם השעות ארכו, כבר קרוב הערב — ועדיין אין עגלה באה... כנראה, לא רצו לוותר כ ל ל על יום=עבודה, מאחר שכל הלילה יחוגו ויוכרחי ממילא לשבות מחר מעבודה. כנראה, כך הדבר. יבואו. איפוא, בלילה. מילא, צריך להמתין. אבל החתן אינו נח. רוצה הוא להפשר מאותה צרמוניה. תלבשתו החגיגית מעיקה עליו. ביחוד כועם הוא על העניבה. זו שהוכתרה בפי הפועלים בשם-גנאי "אינטליגנמ". אילו סודדו הכלונסאות והוא היה ממלא תפקידו—ותם! אמנם, לאחר זה צפויים לו כל מיני דברי-לעג. יחקו כקופים כל תנועה חתנית שלו. ביחוד ילגלג אותו לץ, ירוחם... אבל—ם: פ לדבר!

אחי־החחן יצא אל מחוץ לחוה, עבר את הגן ועמר צופה ומבימ, שמא תראה עגלה, שמא יבואו המחופים האין. הנה שירה נשמעת... לא, דוהי שירת הבחורים המקומיים והבחורות". למראה הבגדים הקלים, המגיהצים, והפני-השבת", שלבשו הצעירות, שמהו הבחורים. ולמראה חגיגיותם שלהם שמחו הבחורות. והצפיה לחג כבר השרתה אותו עליהם. אבל המחותנים אינם.

ברירה יש ?—ממתינים. בלעדיהם לא תהיה החופה. אך השמש לא דחתה את שקיעתה. גלשה בזהבה במרחק-המישור ושקעה לאטה בין הקוצים והשיחים הגוצים והדלולים.

הודלק ה"חשמל": עששית-השמן. נפט לא היה בימי-המוראטוריון. אשכנזי בעל-פיאות ישב ומרח וכתב כתובה והתחיל להקריאה לפני העומדים. אבל נתקל במלים הארמיות הקשות, שבעצמו העתיק והעלה על הכתב, כבאבני-נגף. ו.החכם" התימני. שעמד מן הצד, מצא שגיאות בכל דבור. במקום .בי אבוה" כתוב "בי נשי", –ואיזה ערך יש לשמר כזה ? ולא יהיה אבינו שבשמים כמו איזה מוחר בשוק. שמדייקים בכל אות שבשמרו ?! ו"כדי בזיון וקצף": קם הכתבן להגן על עצמו מפני התימני. והוכרח לדבר בלשון-הקודש. שהרי אין עם תימני זה מדבר בלשון בני-אדם, ממש כאותם האפיקורסים. הפועלים.

— עזות מאיש!—קרא—: הכל כשר וישר, והוא רוצה... רוצה... ולא פירש מה "רוצה", אלא נענע את כל גופו בכעם. והתימני—תורה הרתיחתו:

היתכן ? אסור... אסור... אני יודע אלף פעמים יותר טוב ממנו... השטר .... אינו חופס... אך הקהל השתדל לפסוק כ״בדיעבד". העדים חתמו, הכל כראוי. אלא שהמחותנים אינם. וכל שעה— נצח.

#### $\nabla$

ועל אחת הערטות ישבו החחן והכלה. נחלילית מצא החתן ושם בראש: הכלה—והנחלילית האירה כאבן טובה בשערותיה.

תכלת-השמים העמיקה מאד. אבל פה ושם נתלו בה עונים צחורים, זכים, וכמו איים קשנים היו בתוך עמקי־התכלת, אשר יפתה בגללם פי שבעה.

החתן והכלה שוחחו בנחת, הריקו זכרונות מאוצרות-ילדותם והקנום זה לזה עד ששניהם העשידו. חיי האחד חיו לקנין השניה- אוד הירה, שרצד על פניהט: נסך אור רך על הזכרונותי והשמים לחשו רזים. דומה. הם לחשו. שתכלת זו ועננים אלה חיו נצחים עוד יהיו. והזוך המשוקף בהם גם הוא מעולם ועד עולם הוא.

החתן והכלה גוללו זה לפני זו את ילדותם, בת גופים שונים וסביבות שונות. ונס באהבות נגעו. אהבות ילדות ושחרות. זכרונות-אהבה אלה נבלעו לפנים ועכשיו חזרו ונתגלו מרוחקים. שוב חזו בהם וצנפים אותם הרגעים. ושוב הרגישו עצמם שוחים בתוך אותם המאורעות התשימים, והנפש סערה בספרה. הלב המה שנית. ברשם הכנים האחד את חברתו אל כנסת ידידי-לבו. גלויה הנפש וחשופים כל גנזיה.

והרעיף גם הספור של החתן בדבר אהבתו למשרתת-ביתם. ומדי דברו כאילו צמחה כאן אותה הילדות ותמונתה רחפה באויר. דומהי החתן יצר אותה מחדש. פסל את גופה והעמיד אותה שופעת-חיים ורומפת...

- וכיצד נשבעת לי אהכה? -- שאלתו הכלה.
  - יצאו להגן. עליו פלים לא במוחות:
- - כלום אתה משתוקק לראותה עכשיו ?

אור־שמחה זלף ב ס ת ר־נפשו והציץ־ארב מתוך עיניו. אך המחשך הצילו ובקול ענום השיב:

- שמרות את מדברת...
- ירו נחה על שערותיה השחורות. הוא הוסיף:
- —כבר נטשטש הכל... ו—מה תמצא היא בי? קודם לכן, אפשר. הקסים אותה עשרי, אדנותי הנוחה, הוותרנית. אבל עתה הרי איני אלא אחד מן החניכים המרובים...
  - ילבך אינו כְּמֵהַ יּ
  - -אל העבר וַכְמַה בתור עבר
  - יואילו היה קם אותו עבר לתחית־המתים -
- לא יתכן. כל אדם יכמה אל ימי־ילדותו בלי שישאף ובלי שיוכל לחשיבם.

- יוכל ? ---
- לשה, יקירתיו תעבירי צללים לפני בערב־שטחתנו? הלא את, אשר היית אורלי בדרכי. את, אשר השבת לי את ילדות-עמי המובה, אשר הראית לי את דרך העיני הישר...
  - --- דרכה של זו, ריולה שלנו ?... הלא גם שלי היא עתה...
    - פם שלך ?
    - ענני־נא עוד, יקירי: אילו באה עכשיו לכאן דיולה וז ?
- אך נניה... אז הייתי צוחק על אולת=שנינו... הייתי שמח לזה. שחלק מעברי היה נחשף לעיניך. הייתי חוקרה: מה הרגישה היא באותם הימים... ולסוף הייתי מזמינה לחתונתי הערב, אילו נפלה פתאום משמים... אבל למה לךי מפשה קמנה, לנולל לפני יריעות כה רחוקות ₹
  - אם כן זה אָשרי, שהיריעות רחוקות הן? ואילו קרובות היו?
    - --- הזי, הניחי! פעשי-ילרות. לא, הרהורי-ילרות...

מרחוק נשמעו שירה ויריות. הוא אמר לרדת במהירות וללכת לקראת קבוצתו. אבל היא ישבה עוד על מקומה ואמרה לו:

- שב... אולי לא כדאי כל הענין... תדע, שריזלה שלך כאן היא... ולאחר רגע של דממה המשיכה:
- לפני שבועים באה לכאן עם קבוצת פליטי חוץ-לארץ צעירה אחת, שושנה... יפיה עולה על צבעיך. גם נפשה. היא ספרה לי. שמשרתת היתה פעם ושהיא בת-עיירתך... עליך לא דברנו כי לא ידעתי שהיא מכירתך. עכשיו זה כה ברור... הבטיחה לבוא העוב לחתונתי...

השירה הלכה וגברה. היריות נעשו תכופות. קרב קרון רתום לשתי פרדות, ובתוכו בחזרים ועלמות לבושות לבן ומביאות שמחה. החתן סתם את פי הבלה בנשיקות והתחנן שתשתוק. לבו היה מלא. הם ירדו מן הערמה וקרבו אל הקבוצה-המשפחה. פני הבחורים נהרו משמחה והצעירות העתירו נשיקות לכל הבא אל הפה- והידח בזבז אזרו והוסיף גדי לפנים הנאים, המביעים חלוטות, שמחירם—הנפש.

#### .Vl

החופה הועמדה. היו גם הקפות, כנהוג. אחד ברך את ברכות־החופה. כותב הכחובה הקריא אותה. כשהוא נתקל תכופות, והכריז את הסכום המותנה. החתן שבר את הכום בתוקף יתר.

וריולה עמרה והבימה. ידה האחת תעתה סכיב הפה והשניה למפה את הצדע, בעוד עיני זרים חועות על פניה ואוכלות אותם.

התחיל הנשף. צעירות הרבה הביאו מתנות. אחת היתה, שלא היתה, זקוקה לכך: עצם היותה—מתנה. פניה הזינו כל עין. ריזלה. שושנה. אילו אך ידעה היכן היא בעולם. שירה היתה: נאומים על היין ורקורים. רקרו "אורה" בענולים שונים ועגול בתוך עגול. רק אחד שקע בתוך עצמו ורקד יחידי לאחר שכבר גמרו הכל לרקוד, ולא חש ולא הרגיש בדבר: הלז-לגימת יין מספקת לו בשביל שירגיש עצמו לא באן וירחף בעולמים אחרים עד לאפיסת-הכחות. אולם השאורה" אינה כללית וירועה כה-רונדה" הפשומה, השוה לכל נפש. על-פי קריאת "קדימה" עוברת הצעירה מיד ליד, מרוקד לרוקד, באופן שכל רוקד ורוקדת מוכרחים להתלוות זה לזו במשך הרקוד לזמן-מהי -כמה תלוי במנצח על הרקור. אם נזדמנה לו צעירה לפי פעמו, -נמשכת שהית הזונות על אפך ועל חמתך, ולא-ממהרים החילופים. מעיקה ביותר ההמתנה לטעבר השורות. ואז, ברגעי-שעמום אלה, שמתרבים עם כמות-הזונות. מעורר מנהל-הרונדה את הרוקדים בקריאה-פקודה :"יותר בשמחה "

ומרים, זו הנשמה המוכה. שתינוקת אחת בזרועה ואחת נגררת אחריה. מחותנת היא ככל שמחות-הפועלים, ורוצה היא דוקא, שכל אחד ואחד ירקוד את חלקו.

- הוי, פלוני עוד לא רקד! ואלמוני ופלמוני!---קראה וסחכה אל איזה בחור ביישו צעירה ביישנית.

ולסוף מה עשתה ?--מסרה את התינוקת לאחדי שהיה מחוסר-ריבה. ובקריאת .צעירות, קרימה!" נמסרה מיד ליר. מה שהוסיף להלהיב את הקהל.

כוכבאי גבה-הקומהי רקד באופן משונה. דומה: גזרה גזרו עליוו. פעם בפעם מושך הוא בכתפיו. כמתאמץ למשות דבר-מה ממצולה או להרים משא שלא לפי כחן.

בחורה אחת, שלא הסכימה להזמנתו של צעיר מחמת "אייחשק לרקור", עמדה על אחד הספסלים. תחלה עמדה בלא תנועה. אחר-כך התחילה מוללת ברגליה לפי תנועות=הריקוד. עד שלפוף שקעה כולה בריקוד ורקדה על הספסל.

"לץ" אחד יצא ולבש שמלת-נשים נכנס לריקוד בתור גברת ושמש קאריקמורה

נפרזה לקוקשית.

אולם" בדחה יותר מכיל הפמליה של קכוצת "עמל". הם עלו על זיז אחד שכבית. אחד מהם, עורך שבועון, לקח כנור שבור בשמאלו ושום בימינו ו"כנר". האחרים הוציאו כלי־ממכח ומסים וצלצלו ורעשו ולפניהם עמד בחור אחד, סיר כפוי על ראשו ומסאטא בידו, והוא "מנצח". קהל היה ב"נלופין". חבר יוסף שכור היה. וצעקותיו היו "יורים... יורים!" – היו מי שלעגו לו. לסוף השכיבוהו על כרי-חמים. אבל מיד התעורר. :רצה דוקא לעלות אל "כלי הזמר" וצעק

חברה למעלה !... לבדם... יורים! בואו, נעלה !... מוב, פחדנים! יתנו לי, רק לי !...

ההתלהבות גדלה ופרצה בשירה, בזמרה וברקודי וכל מתלהבי שידע עדיין מה שהוא עושה, נחכוין, שריולה חראנו. שריולה תשמענו...

חברה שרה. קולות-גבר עבים. אך על פני הקולות צף, כשמן על פני מים. קול-אשה רך. ריזלה מלוה את הכל.

אולם לרגעים גז הכל. כארמונות=אגדה, והיא כודדה. תולה היא את עיניה בחלל הריק, ואם גם נהות הן על מישהו, אינן רואות אותו. אבל כל לב רומם לקראתה, הבלתי-רואה אשר עינים לה עמוקות כל-כך ותלתלים שחורים גולשים על לובן פניה. ואתה חותר במעמקי-עיניה מלמף את תלחליה ואָבד בלובן המסמא...

# تقتلشك

. חַרֶּדָה.

נִשְׁבְּרָה כַדִּי על הַמַבוּעַ...

פַּתָר־דָּי. מַחֲמַדִּי. פַתַר־כִי מַדּוּעֵי בַבּוּ הַרוּחוֹת

שִּלְשׁוֹם אֶת גַרִי נבאו תַדֵפוכות. אָחִי. חַבֵּרִי !

תמור וְדְנָה עֵינִי יים ער בראי ... אַל תַעַוַבֵניי ַנְאַרִי <u>נַ</u>אַרִי וּ

אַכוָר יִנוני דובר לי עזות. אוְיָה הֲמוֹנִי פַחַד רִי: מַה־זֹאת ? עָרָב זֶה דְשָׁאִים רַנְנוּ בְנוּעָם ... עֶרֶב כּל יָעִים --

אַהַבָּה הֲתוּעָם:

II. הָּתַחת-לָיִלָּהּ

וַיאׄמֶר הַכּוֹכֶב לַבְּרוֹשׁ: – מַת-לָך אָצְלִי, בָּן־לָיִדּ, הַתְדָרוֹשׁ מָתֹיִּ–דְּרוֹשׁי

זַק דָכּוֹכָב הַבְּרוֹשׁ: -.אֶת שֶׁטֶן אוֹיֶיף. הַכּּוֹכָב. וַיַבַּן כַכּוֹכָב ראש:

יום בְּכּוֹ חִבִּיתִי עֲד בּוֹשׁ. וָעַתָּה עֵת רִּבְּרוֹשׁ: בַּאוֹרִי—נָאָם הַבְּרוֹשׁ:

פֿון אַב וֹאָנוש יַּייי מַר רַנַתבּי-תַּיִּרִי-וְנִאַּּבְּתִּי אָז אֶכְיּךְּ אָנִבְּיי תַּפְּרוּשׁי

אהרן צייםלין.



# רַּרְנְיֵּי הַמַּשְׁבֵּר.

#### T

אם נביא בחשבון. מצד אחד, את כל קשי דמפעל הנקרא. התישבות", ומצד שני את המציאות ואת היכולת של עמנו, --- נוכח לדעת, שאנו עומדים לפני מעשה, שלפי קשיו אין כמעט בהיסטוריה משלו.

העיקרים של כל התישבות הם: רכישת הקרקע, יצירת חמרי־הכלכלה ויכולת להגן על כל צעד שנרכש.

במה נקנים העיקרים הללו ? בכסף, בכשרון של עבודה ובמסירות-נפש. ואולם המדה האחת, המדה העיקרית לקויה בתוכנו. את כשרון-העבודה במובן היותר פישוט של מושג זה, אנו חסרים. במשך מאות דורות רציפים מנעו מאתנו את אפשרות־העבודה ולאט-לאט נרדם ונשתתק בנו כשרון זה. וביחוד לקה בתוכנו כשרון עבודת-האדמה האם לכל העבודות. אם נתבונן לראשית העבודה הישובית בארצות הברית הברית בקצנא דה, בסיביריה, ועוד. ונכיט אל עבידתנו שלנו אדימו פנינו מבושת. אם נזכור את העדות הגדולות שקמו כאיש אחדי נברים ונשים ושף, ובאו לארצות פראיות ומכוסות יערי־עד ובצות לאין־סוף ובידיהם כידיהם ממש, עקרו את היערות יבשו את הבצות והפכו מדבר שממה לארץ דגן וחשה, ובאותו זמן עצמו נלחמו גם בחיות מורפות ונם באנשים חות והצליחו ונצחו וידם היתה על העליונה אם נזכור את כל אלה ונבים ונראה את עבודתנו שלנו בנוש את פנינו בקרקע ...

וכסף ? הכסף, אשר יענה את לקוי כשרון העבודה ? –נס כסף אין לנוּ העושר היהודי המפורסם אינו אלא אגדה. יש יהודים מיליונרים יחידים. יש יהודים עשירים מועשים. יש יהודים אמידים הרבה. אבל העם בכללוֹ, בשדרותיו הרחבות, עני הוא. וביחוד עני הוא הצבור העבור אינה קרובה לנפשו של הפרט היהודי, וביחוד לעשירים ולהאמידים שלנו.

ומסירות-הנפש ?—מסירות-נפש יש לנו! מאז היינו לעם, במשך אלפי שנים, ידענו ליהרג על קרוש-השם. ועד הוא תל זהי, שמדתנו זו אינה לקויה עד היום. אבל... גם מסירות-הנפש נעשתה סגולתו של חלק אֶחד מאתנו, ורק של חלק. ברוב העם נגלית מסירות-נפש רק ברגע של סכנה בלבד...

ועל כל זה נוסף משגה גם מצד אחר.

המהפכות הסוציאליות ככל העולם; מעוט ההצלחה המעשית של הציוניות הבורגנית; החטא הקשה, שחטא הישוב, לעיקר-העקרים של התחיה הלאומית—לעבודה; העובדה המעציבה, שהמושבות חיו, ברובן המכריע, על עבודה של נכרים.—כל הסכות הללו ביחד יצרו בלב היסודות הציוניים הצעירים והמתקדמים את ההכרה, שכל ההתישבות הפרטית פשטה את הרגל. ולפיכך בקשו להעמיד את כל ההתישבות רק

על האמצעים הלאומים, כדי שתהא עליה בקורת לאומית. ל הלכה צדקה הגחה ולצערנו אין לה שום בסיס למעשה. מפני שני פעמים: מהוסר אמצעים לאומיים גדולים ומחוסר תנאים חיצינים מתאימים. כמדומני של מותר להוכיח עכשיו, שאותם האמצעים הענקיים, שהם דרושים לבנין-ארץ ולהקמת-עם, אינם בידי הצבור העכרי, ולא יהיו. כי שדרות-העם העניות אינן יכולות לתת והעשירות אינן רוצות לתת. בשם מה נדבר אל עשירני, שהכרזת-בא לפור לא הציתה בהם אש קדושה והחל מת ס אוף ימו עברה עליהם מתוך שתיקה? כלום נדבר אליהם בשם הסוציאליזאציה? —הלא נעשה את עצמנו לשחוק. הבורגנים לא יתנו מרצונם המוב לממרות סוציאליות אפילו אם הן מכוונות למובת האומה, ואמצעירהכרח אין בידינו. —ואף התנאים החיצונים אינם מתאימים להלאמה. הממשלה, שאנו חיים תחת חסותה, בורגנית היא וחוקיה לא יעזרו ליצירת תנאי חיים סוציאליים. והסביבה שאנו חיים בה אף היא בורגנית היא בעיקרה ולא תענה לתיקונינו הסוציאליים. וליצור ממשלה בתוך ממשלה אין לנוי יכולת.

ולפיכך אין כל ההטפה ל ה ל א מ תיה ק ר ק ע ע כ שי ו האלא מלה ריקה, שאינה יכולה להתנשם במעשה. להטילה על כ ל הארץ אין אנו יכולים; ואם נטיל אותה רק עלינו נטסיק בידינו את חוטיעולטנו. באמצעיים לאומיים לא נגאל את הקרקע, כי אי נם ולא יהיו בכמות מספקת. ואם לאמצעיים הפרטיים אסור יהיה לנאול ושאר הקרקע בידי נכרים. או מה שגרוע מזה: הרכוש הנכרי מחוץ לארץ, ממצרים ומסוריה, יתקע בו את צפרניו. כי רכוש זה כבר טעם את טעם הרווחים של הספסרות הקרקעית. כל אותם האיומים כלפי ההתחלות הקפיטאליסטיות בארץ אינם, איפוא, אלא לרעתנו. וכל התעמולה נגד ה"שעבור", כביכול, של הרכוש העברי, כמו הפטפוט על הפועלים העברים הנמכרים לרכוש, אינם אלא מכשולים על דרך עבודתנו הישובית שאף בלא זה היא מתנהלת בכבדות.

והתוצאות הרעות של הנחות ואיומים אלה כבר נראות 'לעין זלהן חלק בדול במשבר.

פסק הרכוש העברי לזרום אל הארץ. אמנס, הרבה נרם לכך ההדם ברוסיה זבכל אירופה המוחית. אבל אין זו הסבה האחת. קסם הממשלה החדשה בארץ זבכל אירופה והיה יכול למשוך אל הארץ את הרכוש העברי, שעדיין דוא נמצא לרוב גם במזרחה של אירופה וגם במערבה, זאף באמריקה. אבל האיומים של הסוציאליים גם במזרחה של אירופה וגם במערבה, זאף באמריקה. אבל האיומים של הסוציאליים ורצעקית המהפכניות מצד אחד וההפחדות בהתנגשויות קשות עם הפועלים מצד שני דחו ודוחים את הרכוש הפרטי מן הארץ. וגם דהנהלה דציונית נבהלה מרעש האספות זאף היא חוששת שמא יפלו חמ שת אל פים דונאם של קרקע בידי יחיד: מומב שתשארנה עשרות אלפים דונאם בידי נכרים... ההברים יגעים.

#### .11

### ? היכן המוצא

אם יש חושבים, שהקולר תלוי בצואריו של זה או אחר מן המנהיגים בארץ ועם חלופו יתוקן הכל, אינם אלא מועים. ואם אמת הדבר, שיש בדעת האמריקנים להרום את הכל על מנת להתחיל. בבנין מחדש, הם מועים שבעתים. אנשי-ה"ביזנם" האמריקניים, בכל הכשרונות המעשיים שלהם, כשיבואו אל הארץ, שלא ידעוה, ואל הקהל, שלא

הכירוהו, יכשלו גם הם ולא ינקו משגיאות. הנסיון האמיריקני והמעישיות האמריקניות עדיין אינם בסים ודוגמה בשביל ארץ אחרת וקהל אחר. והרריסה לא היתה אף פעם בסים טוב לבנין. מובים בנינים בלתי=משוכללים מחורבות. הדרך להצלה ולהרחבה אינה ב.חילופי-נברא", אלא בחילופי=מעשים ואינה בהריסה, אלא בתיקון.

כבראשית ימי-הישוב כן גם עכשיו חייבים אנו לעמוד על המשמר ולהיות זהירים בשני העיקרים, שעליהם נבנה כל ישובנו: במפוחו של כשרו ן העיקרים דה ההסתדרות ובנצול האינציאַטיבה הפרטית. אל שני העיקרים הללו צריכה לחזור ההסתדרות הציונית ולהם צריכים באי-כחה בארץ להקדיש את כל כחם.

וקודם כל – מפוחו של כשרון-העבודה. לעת-עתה יש עבודה עברית לאומית בעיקרה בקבוצות ובמושבי העובדים. נשמרם כאישון עינינו! מי שהיה בזמן האחרון בדגניה מוכרח להודות, שהיא פנינת – הישוב. אבל מפוח זה יהא לא על-ידי תקציבים לדורות. אלא על-ידי הכשרת התנאים לעבודה העצמית. הלאה כל תקציבים! יבוא במקומם הבימום הגמור, האחד. שאין אחריו שום המשכים.

בזמן האחרון נתרבו הויכוחים גם בין העובדים גופס וגם בין העסקנים, מה עדיף ממה: קבוצה או מושכ-עובדים ?—מובטחני, שאילו היו הקבוצות ומושביהעובדים מצליחים להשתחרר מן ה תקציבים", לא היה מקום לכל הוויכוחים המופשמים הללו. ההצלחה תלויה לא בצורה אלא בתוכן. קשה לחשוב, שיש ליצור ישוב חדש וגדול בצורה הקומוניסטית או הקבוצתית. מועמים הם עדיין האנשים, שהחיים הקבוצתיים הם צורך-נפשם האמתי. אבל חטא פלילי הוא גם-כן להכריח את המועמים הללו, שהפסיכיקה שלהם היא חדשה, שיכנעו לצורת-החיים הישנה דוקא—לצורת המשק הפרטי. וגם מושכ-עובדים עדיין אינה שים ה ישובית, למרות כל הקסם הפטריארכאלי החופף עליו. כשאני לעצמי רואה אני בקבוצה יתרון מכני גדול: צורתה מפרבת אותנו אל החקלאות הגדולה של המכונה.

העיקר בהצלחת-ההתישבות היא לא צורתה. אלא הכשרתה. העיקר הוא שהבנינים יהיו מובים והיגייניים; שהבצות מסביב תהיינה מיובשות; שהקרקע תהא מזובלת ונקיה; שהאינווינמאר החי והמת יהיו טובים וההקפה השנתית קלה ונוחה. וזהו הפקידה העיקרי של ההנהלה הציונית בארץ. ואם הכחות הציוניים לא יספיקו לכך—בשעה זו בוודאי לא יספיקו—תבקש ההנהלה את עזרתם של הנדיב ויק"א, שפקידיהם כבר עמדו על כל הערך הגדול של העב ודה. במשמעתה הפשומה, ועשו למובתה לא מעם. ואם לא יספיקו הכחות להעמיד את כל הקבוצות ומושבי-העובדים על הבסים הבריא, חובה מושלת על ההנהנה — להתחיל מן המשובחים שבהם, מאלה שכבר נחגלה בהם כח חיוני. ואף בנשארים צריך להחזיק עד שתבוא שעתם. אסור לנו ליצור להבא נק ודות רופפות חדשות, אסור לנו להמשיך להבא את שימת ה"תקציבים"; אבל ק ודות רופפות חדשות, אסול של נקודה קמנה אחת אין להרום. רק לבנות. רק לבסם. אבל את כל המקומות שיבססו—יניחו לנפשם ואל ידאנו להם. אלה שיצליחו—יצליחו. ואלה שיפלו היפלו. ואולם בטוחים אנו. שאף אחת מן הנקודות לא תפול. במקום שאין קללת התמיכה או התקציב אין חשש של חורבן. אפישר יבואו זמנים קשים, נסיונות קשים, חלופי־אנשים, חלופי שיטות של עבודה, — אבל חרב לא יחרב אפילו מקום אחד. במקום שיש דאנה עצמית אין חורבן.

566

מרובה לא תפסת". אם התפיסה המרובה פעמים שהיא מסוכנת אפילו לעמים חזקים ויושבים על אדמתם, על אחת כמה וכמה שהיא מחוכנת לעם חלש כעמנו, שהוא מפוזר על שבעה ימים ועכשיו הוא אך מבקש דרכים לשוב אל ארצו.

עוד לא הגיעה השעה, שאנו ניסד כאן, בארצנו העניה והשוממה. עולם חדש, שכולו אמת וצדק ושנהיה אור סוצאלי" לגויים. נבקש, קודם כל, אמצעים להציל את עמנו מכליון, נבקש להגיע למצב. שאף החלשות שבאומות=העולם כבר הגיעו אליו. אין לנו רשות ואין לנו גם זכות לפסול את "בעלי-הבית" הקשנים והגדולים שלנו שהם רוב מניני ורוב בנינו של העם. חייבים אנו לשתפם בכנין-הארץ באמצעים שהם רגילים ומנוסים בהם. כי גם אחר ההרם והחורבן במזרח-אירופה עדיין עמנו ברובו המכריע הוא "בעלי ביתי" ולא "פרולימרי", למרות מה שחלק מבניו היה לאור=הסוציאליות בעולם-יבוא-נא אלינו הדמון העברי כמו שהוא: על פועליו ואומניוו על בעלי=הבתים והסוחרים שלו, על העשירים והעניים ויבנה את הארץ באותם האמצעים שבהם נבנו ארצות אחרות; ייסדו בתי=חרושת קמנים וגדולים, יבנו חנויות ובתים, יעסקו במסחר. יקנו קרקעות ימעו כרמים. ייבשו בצות, יבנו מסלות ישעו יערם ויחיו את הארץ בכל האפנים שהם ובלבד שיהיו בה היהודים רבים ועצומים. מושב שארצנו תכנה על ידינו בכל הצורות ובלבד שיהיו בה היהודים רבים ועצומים. מושב שארצנו תכנה על ידינו בכל הצורות שהן משלא תבנה ותצפה לשלמין האמת והצדק. שהרי אם אנחנו לא נבנה אותה אחרים יבנוה. הגאולה לא תבוא עכשיו קמעה, קמעה, במשך דורות: או שתבוא במשך אחרים יבנוה בו, או לא תבוא, חם וחלילה, לעולם!

כספיה של ההסתדרות דציונית צריכים להיות מוקדשים אך ורק למטרה עיקרית זו: לשפח ולגדל את כשרון העבודה העברית בארץ. אבל אין זה מונע אותה מלהקדיש תשומת דלב מיוחדת להתישכות הפרטית, הקפיטאליסטית, ומלחת לה את כל העזרה המשפטית והמוסרית. היא צריכה להכשיר בשבילה את התנאים בלי להפסיד מכספה, ואפשר אף להרויח על־ידה. ההסתדרות הציונית צריכה ומחויבת לאַפשר לרכוש העברי את התאחזות בארץ על־ידי הקלת הכניסה, השנת הרשיונותי השנת האפשרות לקנות נכסים בלתי=נדים - קרקע ובנינים -בלי הגכלה, השגת קונציםיות, ועוד. --צריך לסייע לבעל-בית הבינוני, שיתאחז בארץ ואם תקנה, למשל, ההסתדרות הציונית שטחים של עשרה, עשרים או שלשים אלף דונאם במקים מיוחד ותחלקם לחלקים כני מאה דונאס, תסדר בהם שירות של מים, תקשרם על־ידי כביש בעיר או בתחנת מסלת=הברזל ותמכרם במזומנים ברווחים של עשרים למאה לכל יחיד ולכל חברה. תועיל הרבה מאד לגאולת הקרקע ולהתישבות-הארץ ותרויח סכומים ידועים למפרותיה האחרות. והוא הדין בכנין בתים בערים וביצירת אפשרויות שונות של מסחר ותעשיה ונצול הכחות הטבעיים של הארץ. עדיין יש מספר גדול ועצום של עשירים, אמידים ובעלי-בחים בכל קצות-העולם העברי; ואם יראו אפשרות של קיום בארץ, ולא רק אפשרות של מחן-צדקה, יקישרו לאט-לאט את חייהם ואת גורלם בחיי הארץ וגורלה ולתכלית זו צריכה להיות מכוונת המכונה הציונית ולא רק לקכוץ נדבות

אמנס, אין להעלים על האמת: האינציאטיבה הפרטית לא תמיד היא מתאמת למפוח כשרון העכודה העכרית. יש לחוש, שהעשירים מישראל יפתחו אף כאן, בארץ- ישראל, את העיירה על חשבון הכפר ואת החנווני על חשבון עובד-האדמה. סכנה כזו ישראל. אבל, ביחד עם כל יחם-השלילה שלי לעיירה, אני מבכר עיירה עבר ית על פני ישנה. אבל, ביחד עם כל יחם-השלילה שלי

כפר נכרי. אם יהיו בארצנו מיליון יהודים מכל המינים. יש תקוה. שארצנו תהא לנו. לנו. ואם יהיו בה רק חמשים אלף עובדים לא תהא לנו. לעת-עתה יש להשתדל. שארצנו תהא מקלם ליהודים ולא לסוציאליות. ותרא אפילו סוציאליות יהודית. אמנם, כבר מעתה ומעכשיו צריכים אנו לעשות כל מה שבידינו להפוך את ארצנו לא רק לארץ יהודית, אלא גם לארץ יהודית יוצרת ועובדת. הכספי הנדיב וכספי יק"א; וצריך להיות מוקדשים רק לתכלית זו: כספי-הציזניים. כספי-הנדיב וכספי יק"א; וצריך לאחזו בכל האמצעים. שהעבודה העברית תזדווג ברכוש העברי. וכי דבר זה אינו מחוץ לגדר-האפשרות – אפשר לראות בדרך מבריה – צמח וחיפה – נצרת. שם ראינה שבר צון מו ב יכולים בחורי ישראל לעשות מה שלא יצוייר בדמיון. ואם בחורי ישראל יכולים לפלול כבישים בחום הקיץ בעמק ובגיא, בוודאי יוכלו לעבוד בשדה, יברמים ובבתי-החרושת.

תנו לנו הארץ-ישראל עברית; ארץ-ישראל עובדת תהא אז מעצמה. אל תבדילו בין הרכוש העברי ובין העבודה העברית. הצלחתנו תלויה בשניהם.

דגיעה השעה להבין את כל ערכה האיום של הסיסמה: "עכשיו או לעולם". וכשם שכל עם יודע לאחד בשעה של סכנת המולדת את כל הכחות מקצה הימין ועד קצה השמאל כך צריך גם עמנו לדעת ולהכיר. בנוי ביורק ובלונדון, בברלין ובירושלים, שרק האיחוד הגמור של כל -בני העם לשם הארץ יצילנו וינחנו בדרך הגכונה.

הצלתנו לא תבוא מתוך התפלגות ואינה כרוכה ב״מרד״ במנהיג זה או אחר. היא תכוא רק על=ידי התאחדות-הכחות ומאמציהם המשותפים.

בימים הללו יוצאת מלאכות ציונית חשוכה לאמריקה כדי להעיר את הרוחות ולחמם את הלבכות. זהו מעשה רב ונכון. הכו בפטיש-הגאולה על לב-העם עד שלא נתקרר לגמרו. אבל שליחי-עם-ישראל ברגע זה צריכים לחרות על לוחות לבותיהם סיסמה קדושה אחת: איחוד ולא פירוד! אחדו את כל הכחות, שתפו לעבודה את כל שדרות- האומה ושמרו על של מות ה של ההסתדרות הציונית. דברו אל כל העם: אל בעל-הבית ואל הפועל, אל חחנווני ואל הסוחר, אל האמיד ואל העשיר. דברו בשם ההנהנה הציונית. דכללית והמקומית, ותחת דגלה. ורגידו לעם: יום-גאולתכם בא ואם תטובוהו - לעולם תעובוהו!

ומי יודע 🥍 –אולי יזדעזע העם ברגע האחרון.

ם. ם-קי.



# בַּאָרֶץ וֹבִחוּץ-כַּאָרֶץ

(השקפה בללית)

.1

ו בארץ. דיר חיים ווייצים אן ופיר אלפרידיםונד בארץ-ישראל. מקלד בועם? ומסלבתובלים. דרך ארץ בפני עבודה של ארבעים שנה". — יהודים בעלי תכונה ערבית. כפקולקלים שבהם, — המלאכות הציונית לאמריקה. דיר שמריהו חלוי וניים פרום שילד. קדוש-השם". —ההתעורות בארץ. סלילת-הכבישים — בנין-המולדת. מסלת-הברזל רא ש - העין — פתח תקוה השם". — מסלת הברזל רא ש - העין — פתח תקוה השם". האסיפה הכללית לסדור הרא שונה. בתים ועסקים. נסיונות ובנין. — האסיפה הכללית לסדור הרבנות הרא שית. חכמה בגום —אל תאמין!". "יועצים מסוכנים". הלום של שלמון. הישמן משחת קודש". — המאנדא מעל ארץ ישראל. מעלותיו וחסרונותיו. מהו הבית לאומי" בעצם?

בתלוואת. בנול שוניקיה, מפוגרומים אדומים ומוגרומים רוחניים. בולשוויקים במלוואת. בנול שוניקיה, מפוגרומים אדומים ומפוגרומים רוחניים. בולשוויקים ואנטים בנשימה אחת. בגרושי מהודי-המזרח? מאוים מריה גר מניה, רומניה וצרפת. התערבותה של אגודת - העמים: פשרח, הגבלת ההגירה לאמרי.

ביום של ד"ר ווייצמאן ושל סיר א לפריד מונד לארץ=ישראל ביום ה' שבמר ש"ו. היה מאורע בשביל ארץ ישראל. חיים ווייצמאן עוב את הארץ מיד אחר הפרעות בירושלים במצביהרוח היותר מדוכא שאפשרי והוא חזר לארץ לאחר םאן־רימג, בימי שלטונו של הנציב היהודי הראשון, וטופס המאנדאט בכיסו. וסיר אלפריד מונד הוא מיניסמר לעבודת-הצבור במיניסמריוז של ללויד-ג'ורג', חבר לממשלה, שהמאנראם על ארץ=ישראל נמסר לידה. במצב=הרוח. שנשתקעה בו ארץ-ישראל העברית על-ידיה משבר הכלכלי מצד אחד ועל-ידי הרמת -הראש של הערביים הלאומיים מצד שני היה חשוכ מאד לשמוע דברים ברורים על המצב מפי ראש ההסתדרות הציונית ומפי חבר הממשלה הברישנית. והדברים האלה נשמעו. סיר אלפרד מונד. לאחר שעבר (אמנם: במיסה. מחוסר-פנאי) את רוב הארץ, לא רק מצא אותה מוכשרת לישוב יותר גדול וצפוף, אלא מצא לאפשר להבמיחי שכתור ראש היימועצה הכלכלית" של ההסתדרות הציונית יאמץ את כל כחו להשיג את הסכומים העצימים שזולתם אי־אפשר להחיות את הארץ. ולא פחות חשובה מהבמחתו זו היו דבריו הברורים והמפורשים, ש"אה שגעון הוא לחשוב, שהממשלה הבריםית תחזור מהכמחתה לבנות בית לאומי לעם-ישראל בארץ-ישראל". אם דברים ברורים כאלה שיצאו מפי חבר המיניסטריון האנגלי, לא השפיעו על הערכיים. שיחזרו מנכליהם כנגד הציוניים וההגירה היהודית (שהם ירוויחו בה קודם כל ויותר מכל) אות הוא, שאינם ראויים להיחם העדין והזהיר, שמתיחם אליהם הנציב העליון היהודי. אות הוא, כי מי שהורגל ל"מסל-חובלים" אי־אפשר לרעותו ב"מסל-נועם". או אות אחרת יש כאן: ששונאינו מן הנוצרים מעודדים את רוחם ומחזקים את ידיהם במלחמה

נגד הציוניות ושהחנופה הגסה ביחס אליהם. שמחגלית בכל אספה עברית חשובה וכמעט בכל העתונים דעבריים. פועלים את ההפך ממגמתם של הוותרנים מישראל...

ועוד דבר משמח היה בנאומיו של מונד. ידענו את המיניסטר האנגלי בתור ליהדות המסורה והכרנזהו אך בתור פינאנסיסטן, מדינאי ואיש-מעשה מפורסם. אפשר היהי איפואי לחושי שמא ילך בדרכיו של חלק ידוע מן האמריקנים, שחבורה ידועה בארץ-ישראל מחנפת לו באופן היותר מכוער. ואולם מונד הראה חבה יתרה לא רק לארץ-ישראל במובן ההיסטורי, אלא גם להלשון העברית זלהתרבות הישראלית. השתדל, כמה שיכולי לדבר עברית, ידע להוקיר את חקירת ארץ-ישראל והמעים בכל השתדל, כמה שיכולי לדבר עברית, ידע להוקיר את הארץ כולה. ובנגוד לכנופית-תוקף את ערכה של התרבות העברית בשביל תחית הארץ כולה. ובנגוד לכנופית-השחצנים, המתכנסת מסביב ל דואר היום", המעים גם את ערכם של הציוניות במשך עשרות שקדמו ל הכרות באלפור ונשאו על שכמם את כל סבל הציוניות במשך עשרות שנים.

איש-המעשה האמתי מבין את ערך הרוח אף בתור כח מדיני זכלכליי בתור כח בוגה ומצעיד קרימה; רק מי שמתאמר למעשי מזלזל ברוחניות כדי שלא יתגלה במהותו האמתית—בתור ריקנות מהבנה מדינית ובמלנות מתעמפת במלית של מעשיות.

וד"ר ווייצמאן באר ל זע ד - ה ל א ז מי כל מה שאפשר היה"לכאר בדבר המצב במדיניות הציתית ובדבר המצב המדיני זהכלכלי בארץ; ובאספה דרבה הסביר בנאום מצוין את ערך הסעיפים העיקריים של המאגדאט ואת חשיבותה של עבודת=התרבות ובדברים גלויים ונמרצים גער במשטינים מן הכנופיה המכרת: "דרך־ארץ בפני עבודה של ארבעים ישנה"!; זהוא דרש מארץ=ישראל להיות "חזית מאוחדת" כלפי חזק־לארץ, כדי לאפשר את העבודה הקשה של הבנין בימים הגדולים הללו. אם דבריו לא הזעילו ו"דואר היום" מוסיף ללכת בדרכו המפסדת ולהתנפל על כל דבר צבורי ולאומי בארץ בכלל ועל מר א ז סי ש קין, שאינו נותן להרום שום דבר צבורי ולאומי חשוב, בכלל ועל מר א ז סי ש קין, שאינו נותן להרום שום דבר צבורי ולאומי חשוב, בפרש. "הרי זה מפני ש"הגבורים" הללו, הלוחמים הכבירים וה"חידים" בעד "חאמת", אינם רחוקים בתכונחם מן הערביים הלאומיים שהזכרנו: אף הם מחניפים ל.תקיפים", שה"מקל" בידם, או שאפשר לקבל "מובת=הנאה" מהם. כי ה"אירופיים" הללו קבלו שבה. מקל" כדם, או שאפשר לקבל "מובת=הנאה" מהם. כי ה"אירופיים" הללו שבה.

ובקשר עם המצב בארץ, עם הצורך הגדול להרבות בבנין, יוצאת בימים האלה מלאכות ציונית חשובה לאמריקה. בה ישתחפוי קודם כל, וייצמ אן ואוםי שקין. עליהם ילוו, לפי השמיעה הפרופ' איינ שמיין, מר ניי דיץ, ד"ר מוסינזון, ועוד. קדמו להם באמריקה וב קאנאדה הלהיב הד"ר שמריהו הלוי והבארון נ'יימס רוט שילד. בועידת ציוני־קאנאדה הלהיב הד"ר שמריהו הלוי את הלבבות והשיג הבמחה לאסוף מיליון דולאר לקרן-היסוד בהקדם האפשרי ועוד ארבעה מיליונים במשך שנים אחדות. וג'יימס רוטשילד הצליח לארגן קבוצה של מיליונרים באמריקה הצפונית ובקאנאדה. שהסכימו להכנס לתוך ה"מועצה הכלכלית". לצערנו, ברובס אינם ציוניים. וכ' ינררו הם אחר התנועה הציונית או ינררו את התנועה אחריהם ?—הדבר יהא תלוי בחווק התנועה: אם לא תהפך הציוניות מרעיון נדול לקבולת גדולה... ואולם יש לקוות, שהתנועה לא תאבד את תכנה הרעיוני. הבארון רוששילד, שבא לאמריקה לשם תכלית מעשית גמורה. מצא לנכון לקרוא בניו-יורק

ודוקא במקום-מושבם של ההמונים מישראל—הרצאה, כפי שנחפרסמה ב"התורן", אין העכרית ועל חשיבותה של התרבות. ההרצאה, כפי שנחפרסמה ב"התורן", אין בה מן החדוש; אבל הכוונה היתה רצויה; ועצם הראגה, שהמעשה לא ידחה מפניו את הרוח, ראוי לתהלה. זה היה קרוש־השם". קדוש שם-לשוננו. ואין ספק בדברי שעבודתם של ד"ר שמריהו הלוי, ווייצמאַן. ואוסישקין וחבריהם. יחזקו באמריקה השקפה זו, שהרחבת התרבות הלאומית בארץ היא בנינה בתור בית לאומי" לא פחות מיסוד בתי-חרושת, ואפילו מושבות וקבוצות עבריות.

ואם כל האותות אינם מתעים, מתנערת גם ארץ-ישראל עצמה מרכדוכה של נפש, שנסך עליה המשבר הבלתי־צפוי. בכל פנה. שאנו פינים, אנו רואים בארץ עבודה ונסיונות של עבודה. הצעירים החלוצים הראו כשרון-עבודה גדול בסלילת-הכבישים. הלב דואב לפעמים: "רבונו של עולם! הכחות הללו על מה המה כלים?" – כי יש בין חצעירים הרבה והרבה. שיכלו להועיל בעבודות אחרות לגמרן. אבל סלילת-דרכים בארץ-המולדת דרי זה בנין הבית הלאומי" בפועל. הנה נחתם במ"ז אדר-ראשון כתכר התקשרות בין הממשלה הארצישראלית ובין ועד המושבה פתח-ת קוה בדבר מסלתד ברול, שתאחד את התחנה רא שיה עין (ראם אל עין, במסלת לוד-חיפה) עם פתח תקוה. זו תהיה מסלת-הברזל היהודית הראשונה. לצרכיה של מושבה יהודית נוצרה. יותר מכל ישתמשו בה יהודים, וגם הפועלים, שיעכדו בה, יהיו כולם יהודים יכך הבמיחונו. לכל הפחות) -- ואולם התחילו לבוא לארץ לא רק צעירים. אלא גם בני-משפחות, וביניהם גם אמידים. ביפו ובחיפה (ולא בירושלים, מפני "קדושתה" ומפני התכנית החדשה לבנינה) התחילו קונים בתים ומיסדים כתי-חרושת ומנסים דבר בעסקים חדשים. הבתים ודאי יהיו לברכה לארץ. כל הבונה בית מתקשר בארץ, אינו עוד גר בתוכה ואינו עוזב אותה על נקלה. הרבה מן ההגירה מארץ-ישראל יש לבאר במה שאין קרקע-פשומו כמשמעו-מתחת לרגליהם של הרבה מן היהודים היושכים בארץ. ובדבר בתי-החרושת והעסקים. מובן, שרק לאחר זמן יתברר הדבר, אם יצליהו וכמה מהם ישארו. אף על-פי־כן ברור הדבר, שחלק יצלית וישאר. והרי כך דרכה של ארץ חרשה: כל מה שנעשה בה הוא בגדר הנסיונות. אם אין נסיונות אין כלום. ומי שלא יתיאש עד מהרה, מי שיתעקש לבקש דרכים חדשות במקום אותן ישלא הצליחו ולהשאר בארץ --יהיה מן הבונים. גדולות ונצורות אינן נעישות. לצערנו; אכל גם קפאון אין בחיינו בארץ. בזה יודה כל מי שלא הוכה במרה-שחורה עד לאין מרפא.

ועם ההתעוררות הכללית בארץ אף מסתדרים כל עניני-החיים לאמ-לאט. בסדור זה משתתפים שלשה כחות חשובים: הממשלה הארצישראלית, ועד-הצירים (באיכחה של ההסתדרות הציונית) והועד הלאומי. לצערנוי כחה של הממשלה יפה מכחם של שאר שני המוסדים הצבוריים הלאומיים שבארץ. אפילו בדבר פנימי כ סדו ר הר ב נות ה רא שית נמלה הממשלה חלק בראש. היא שסדרה ועדה שהועד הלאומי השתתף בה רק בשני באי"כח. וועדה זו היא שעשתה את המשגה הגדול וסדרה את האם פה ה כ ל לית ל סדור הרב נות הרא שית (בימי "ד-מ": אדר ראשון ש"ו) באופן שהרבנים באי-הכח של עצמם, יהיו שני שלושים של האספה, והחולוניים" (כמה נכרי הוא שם זה ליהודים!), שהם שלוחי הקהלות בערים ובמושבות של וחי הישוב כולו - יהיו רק שליש ממנה. דבר זה בערים ובמושבות של וחי הישוב כולו - יהיו רק שליש ממנה. דבר זה

נבא כשלון מראש. ואזלם מי שראה את הזרעזעותם של הרבנים דים קן וזוננ בכל ד' וסיעתם מפני אסיפה זוי ש גז רו תענית עליה והאשימוה בשאיפה לתקונים בדת, (ריפורם, רחמנא ליצלן!), צריך היה לחשוב, שהרבנים המשתתפים באסיפה, והרב קז ק בראשם, אינם מן החשוכים, ובכן ימו איזן לדרישות הזמן והמקום. לצערנו, מעות היתה זוי מן הרגע הראשון הורגש הפחד מפני "למה יאמרו". הפתיחה הנאה של הנציב העליון, שפתח את נאומו החשוב בעברית, וכן בחדש את פניו של בית-הדין העברי, לא פעל את הפעולה הרצויה. בדרים על הצורך לחדש את פניו של בית-הדין העברי, לא פעל את הפעולה הרצויה. על דבריו של מר בנמווימש, שראוי להעמיד את המשפט העברי על מדרנת המשפט על דבריו של מר בנמווימש, שראוי להעמיד את המשפט בעיכים ללמוד מאתנו חוק האנושי־הכללי החדש. השיב הרב פיש מאן בכעס, שהעמים צריכים ללמוד מאתנו חוק המשפט, ולא אנו מהם! – כאילו אמר מישהו, שאנו חייבים לקבל את הכל מן הנויים ולא את העברה יש בו גם דברים שנתישנו ואפשר לשנותם בנקל לפי רוח הזמן בלא קרע פנימי העברה יש בו גם דברים שנתישנו ואפשר לשנותם בנקל לפי רוח הזמן בלא קרע פנימי בעיקר משפטנו הלאומי. לא רק אין תורה בנויים, אלא אף: "חכמה בנוים – אל תאמין". בתור רעיון יפה נצנץ בלבו של המזכיר המשפטי: שיצרפו לרבנים עורכי דין בתור יועצים כדי שיהיו להם לעזר בדברים, שהדין העברי העתיק לא הכיר בהם על-פי רוח יועצים כדי שיהיו להם לעזר בדברים, שהדין העברי העתיק לא הכיר בהם על-פי רוח ימי-הקדם או ימי-הברנים. וגם לימר בית-דין לערעורים. על הדבר האחרון הרצה הרב

יועצים כדי שיהיו להם לעזר בדברים, שהדין העברי העתיק לא הכיר בהם על-פי רוח ימי-הקדם או ימי-הבינים. וגם ליםר בית-דין לערעורים. על הדבר האחרון הרצה הרב קוק, שכדכר כמה כרכורים כדי שלא להזכיר מלת "כית-דין לערעורים", שהרי על-פי הדין העברי אין אחר מעשה בית-דין כלום'. ומובן, שדבר זה כא לא מתוך השקפה. שהיתה פובה בזמנה ועכשיו עבר זמנה. אלא מפני שביהדות אין ענוי-הרין', ובכן על צד האמת הרי חוסר בית-דין לערעורים אינו חסדון, אלא מעלה היא זו !... אבל יותר מכן פחדו הרב קוק וכל הרבנים חבריו מפני ה"יועצים"- לשוא וויתרו להם התגלוניים, שיהיו השיועצים" לא עורכי־דין דוקא ("כדי שלא יאמרו. חם-ושלום. שהרבנים זקוקים בדיני-ישראל לעורכי-דין" !), שיהיו "יודעי־תורה ושומרי-דת" (הדבר האחרון היה וויתור גדול ביותר. שהרי מה ל"יועצים" ולשמירת-דת דוקא ?). שיהיו שנים מהם ארוקים בדת וברכנות, ובלבד שאחד (אחד כנגד עשרה: שמונת הרבנים חברים ה"מועצה הרבנית" ושני ה"יועצים" האדוקים) יהיה אדם בעל השקפות מודרניות על המשפט עם ידיעתו הרחבה בתלמוד - לשוא היו כל הוויתורים: הרב קוק נמק את מאונו במה שיאמרו", חם-ושלום, שתורתנו צריכה להשלמה מן המשפט הרומי או מקובץ-נפוליון". וכי אין זה דבר נורא מאד? -- כדי שלא לסרב למזכיר-המשפטים (בכלל. רבנים "גדולים" אלה קשנים הם מאר כשהדבר נוגע לרשות...) הם מסכימים לבחור בשלשה יועצים. אך בתנאי —שלא יתערבו בחוקים, שלא יהיו קבועים (וקודם לכן אף דרשו, שלא יועדו במקום בית-דין ובשעת בית-דין -- כאשה באספת-הנבחרים לפי דרישתם) ושיטלכו בהם הרבנים רק בעניני סדר ומכסים' (ואלהים הוא היודע סדר ומכסים" אלה" מה הם !). לשוא בארו להם ד"ר קל וזנר ומר ש. א. פן ועוד, שאם יראו סימני-רצון לחדש את פני בית-הדין הדתי ולעשותו אף לאומי, יוסיפו לו כח ואומץ להחגבר על בית-הדין האזרחי הכללי; שה יועצים" יגרמו לכך, שגם גברים ונשים בלתי-דתיים בהחלט יתנו בו אַמון, וככלל-שאין להם לפחוד מפני היועצים כלום, שהרי רק "יועצים" הם ורק מעום הם לעומת הרבנים, - ולשוא אף עזבו ה-חולוניים" (כלומר, שלוחי כ ל הקהלות) את האספה —נתקבלה ההחלשהי שמצאה חן בעיניהם

של הרבנים. רוב החולוניים" הודיעי, שאך מפני כבודו של הנציב העליון הם משתתפים בבחירות. שנים מים (מר ש. א. פן וד'ר יוסף קלוזנר) נסתלקו לגמרם, הרב קוק נכחר בלא בחירה (per acclimataon), בעוד שאם היה נכחר ככל הרבנים כבחירה חשאית ודאי היה מקכל שליש של פתקאות שליליות, וה״יועצים" שנבחרו שנים מהם, עורכי=הדין, הם כפופים לרכנים ואחד – שאינו עורך-דין – שמש במשרד-הרבנות אף קודם לכן. מוכן, ש"יועצים" כאלה לא יגרמו לחתחדשותו של בית־הדין העברי. והרבנים עצמם -- וכיחוד הרב קוק -- חושבים מחשבות ענדולות". רוצים הם לחדש לא את פני הרבנות, אלא את כחה לא את תכנה הפנימי אלא את ש ל מונה. דבר זה הורגש בכל מלה ומילה, שהשמיעו ב"אספה הכללית". בחלומם-והנה שבו ימי "ועד ארבע ארצות". ובידי הרבנות "שופר" ו"רצועה". "חרם" ו"קונה", צנזורה בצורת "הסכמות", אסורים וחרמות לכל מי שיעז לעשות שלא כדיני ה"שולחן הערוך" עם כל הוספותיו והשלטון הארצי ירדה על-ידיהם... אבל אפילו לא זה העיקר. העיקר הוא —ש הם, המתנגרים הקיצונים הללו לאדרכי-הגוים", הול כים בדרכי= הגויים יותר ממתנגדיהם. הם יוצרים "קחוליות יהודית", עם אפיפיור בצורת רב ראשי, עם כח מיוםר על השלטון הארצי. עם חלוקת היהודים ל״רבנים קדושים״ ("קרוש=ישראל", שנאמר בישראל רק על האלהים בלבד, הוסב על הרב קוק, כמו על האפיפיור ברומי) ול חולוניים". — מה שהיהדות לא ידעה מעולם ולא רצתה לדעת. כל לשון זו. שהיא משוחה "בשמן משחת-קורש". אינה יהודית: נכריה היא ואין ליהדות חלק בה. לא על מתנגדי־הדת, אלא על מוקירי היהדות ההיסטורית חובה קדושה מושלת להלחם בהשקפות נכריות אלו ובשאיפה-לשלטון זרה ומוזרה זו!

מעשה רב": הלך ופרסם את שפו ש Jewish Chronicle העתון ה מאַנדאַם שהיה צריך להתאשר על־ידי אגודת־העמים. אלא שנטרפה השעה מפני הדרישות לשנות מן המטבע של א מנת - סיבר. אפשר שיובאו בו עוד שנויים עד שיאושר. אבל נראה הדבר, שהרבה לא ישונה בו עוד. ובעיקרו יש בו המעלות והחסרונות, שפרשנו ב, השקפה' הקודמת<sup>1</sup>): א י ן בו מלת .קהליה' (Commonwealth) ואין בו רשות להסתדרות הציונית לחוות דעה בדבר מנוי נציב עליון; ולעומת שני חסרונות אלה יש בו הכרת ה"קשור (Connection) ה הים מורי שבין עם-ישראל ובין ארץ=ישראל". יש בו הכרזת-באלפור; יש בו הכרת הלשון העברית בתור אחת משלש הלשונות הרשמיות; יתר על-כן: בכסף ובתוי-פוסמה תבואנה רק עברית וערבית; יש בו .סוכנות" (Agency) יהודית", ש.בה תכלך ועמה תשתתף הנהלת ארץ-ישראל בענינים כלכליים, חברותיים ועוד, שיש בכחם להשפיע על יסוד הבית הלאומי היהודי ועל אינטרסי-הישוב הירודי בארץ-ישראל", ובתור יסוכנות' כזו הוכרה ההסתדרות הציונית; ישבו התחייבות "לקבוע אותם התנאים המדיניים, האדמיניסטראטיביים והכלכליים בארץ, שיבטיחו את יסודו של הבית הלאוטי היהודי ואת התפתחות מוסדים עומדים ברשות עצמם"; יש התחייבות "להקל הגירה יהודית בתנאים נאותים ולתמוך בהתישבות צפופה על הקרקע אף בקרקעות של הסדינה ובקרקעות של הפקר, שאינם דרושים לצרכי-צבור"; יש בו התחייבות "ליציר חוקה של התאזרחות כדי להקל על היהודים

<sup>1)</sup> עיון "השלח". הכרך הגובחי, החוברת הקודמת (למעלה, עמי 410—411).

המתישבים ישיבת-קבע בארץ=ישראל את קבלת הנתינות הארצישר אלית; יש בו הכרת החגים והמועדים של עם ישראל. כמו של שאר העמים; ועוד. ועוד. אמנם, יש כאן עוד חסרונות לא-מעש: ההסתדרות הציונות מוכרת בתור "סוכנות יהודית' רק "כל זמן שהיא, לפי דעת המאנדאמ, מסודרת ומיוסדת באופן מתאים" הדיין הוא, איפוא, בעל-המאנדאט. שהוא גם בעל-הדין... הרבה מן הזכויות השסוכירי ניות" של כל אומה בארצה ניתנו לישראל לא יותר מלשאר האומות, שאין ארץ-ישראל ביתן הלאומי; הכחות של הצבא המתנדב יוקח מכל תושבי הארץ במדה שוה. מה שמסוכן בשבילנו כל עוד אנו מועט בארץ; המיסיונרים מקבלים אפשרות של פעולה יותר מבימי־מורקיה, ועוד. אף-על־פי=כן, כשאנו שמים לב למספרנו המועם בארץ ולכחותינו הבלתי-מרובים בחוץ-לארץ. צריכים אנו לומר, שמנהיגינו עשו מום ut בבר היסמורי גדול, שלא היה כמותו מיום שיצאנו בנולה. הרצל דבר על מני נוחן כדי שתחן אתה) מה נתנו אנו, מה אנו נותנים עכשיו כדי שנדרוש des יותר? -- אבל, חוץ מוהי כלום "קהליה" נותנים, כלום "קהליה" עושים? ריפובליקה או ממלכה צריכה להתהוות באופן אורגאני ולא להעשות באום; מכני. ו"בית לאומי" שנחשב לשרמין בלתי=ברור, על צד האמת הוא הוא הקהליה במצב - ההתהוות. הפרוצם של קבוץ הכחות העבריים בארץ יביא לידי "מדינת־היהודים" או "קהליה יהודית"; אם בזמן מוקדם או מאוחר -- זהו דבר תלוי בעבודתנו ולא במאנדאמ.

וכשאנו עוברים מן ה"מאנדאט הגרוע" אל זכויות = המעומים, שסוף מוף נתקבלו על בידי הסיים" הפולני, הרי זה כאילו נפלנו "מעליה רמה לבור עמוק". די להזכירי שהסיים דחה כמעט פה אחד (אף בקולות של הסוציאליסטים) את הצעות הצירים היהודיים, שלשון-המעוטים תשמש גם במוסדים צבוריים ובבתי-המשפט; שתהא צבטונומיה למחוזות, שאין בהם רוב פולני, ושתהא רשות למעוטים ליצור אגודות לאומיות אבטונומיות, —ולסוף — אפילו את ההצעה. שלא יכריחו שום אדם לחלל את הגיו ומועדיו אם לא תדרושנה חלול זה עבודת הצבא, ההגנה על הארץ ושמירת המנוחה הצבורית. מה שנשאר אחר דחית ההצעות הללו עדיין הוא, אמנם, חשוב למדי, אבל הרבה אינו. זגם זה המעט הושג מפני שהיה צורך הכרחי בדבר לקבל הלוואה באמריקה ולכרות ברית עם צרפת וצריך היה להראות "ליביראליות" ידועה. המיניםטריון הפולני ההמוציאליסטן דא שינם קי בראשו לא נתבייש כלל וכלל מלומר לבאי הפולניה, שמפני ההלוואה באמריקה מוכרת הוא לבוא עמהם בדברים ולעשות כחם של יהודי בולניה, שמפני ההלוואה באמריקה מוכרת הוא לבוא עמהם בדברים ולעשות ויתורים ליהודים. אהבה "התלויה בכסף — אנו יודעים את ערכה — ביחוד לאחר שנתקבל הכסף.

אבל מה נתאונן על הפולנים ? – הנה הבול שווי קים, משהררי-העולם, שכידוע. אינם אלא יהודים (באמת יש 4 אחוזים של בולשוויקים במפלגות הקומוניסטי יות), תמיד היו מתפארים, שחיילותיהם אינם יודעים, פיגדום מה זה עכשיו הכינו" לכך, שהיו חמשה פוגרומים בולשוויסטיים "שהורים" באוסטרו פול, בצ' אַר טורי ה, בפול גא ה. בסל אַווי מה ובלובאַר (כולן בפלך ווהליניה). ביחוד היה נורא הפוגרום, שעשו חיילותיו ה"אדומים" של בודייני בלובאַר: נהרגו 37 אנשים ונשים, וביניהם גם בני. 13 ובני 70 שנה. – והפוגרום הרוחני של הבולשוויקים אף ובשים, וביניהם גם בני. 13 ובני להשון העברית. שהיא "לשון זרה" ואפשר ללמרה הוא נמשך והולך: מתחלה גזרו על הלשון העברית. שהיא "לשון זרה" ואפשר ללמרה אך בבתי-מפר מיוחדים ובמחלקות עליונות, –מה שלא היה די בעיניהם של

הבולשוויקים מישראלי שדרשו לגזור כליה על לשוננו הלאומית בתור לשון בורגנית הקונמרה-ריבולוציונית אחר-כך שפמו את המחר" במשך חמשה ימים ביווים בסק והוציאו פסק-דין לסגור את כל המחררים", באין יוצא. מה שלא היה ספק לעשות בידי ניקול אי השני – עושים "משחררי-העולם". ודוקא לאותה לשון, שבה הובעו לראשונה הרעיונות, שבשמם דוגלים הכולשוויקים הרעיוניים המועטים כל-כך. וכשמתחלת מהפכה אַנטי-בולשוויסטית, שבה נשמעות, ביהד עם דרישת אספה מיסדתי גם "קריאות אנשישמיות" ויהודי רוסיה ואוקריינה מלאים אימת-מות מפני הפוגרומים, שמים הבולשוויקים הנלחמים ב״קונטר־ריבולוציונרים" במאסר את היהודים... היהודים הם בולשוויקים ו"אנטי־בולשוויקים" בנשימה אחת. כך הוא גורלנו בכל העמים ובכל הארצות ובכל התנועות...

והיהודים, שנמלמו מן חגיהינם הרוסית והאוקריינית ומצאו להם מפלם בארצות שקטות לערך כאויסטריה, גרטניה, רומיניה. צרפח, אף הם אינם יושבים בשלוה. שונאינו דורשים לגרש את "היהורים המזרחיים" מן הארץ. ביחוד נורא הלחץ באוים טריה, שמצבה הכלפלי נתרופף עד היסוד והיא רוצה לחפשר מיהודי בא ליציה, שעוד זה לא ככר היתה ווינה המשרפולין שלהם. התערב בדבר "ועד־צירי־הארצות". התערבה אפילו ממש ל תדפולני ה, ישכוונתה, גלויה -- "פן ירבו" היהורים בנאליציה, שהיא עכשיו חלק מפולניה,---והוכרחה להתערב בזה א נודת "העמים בפעם הראשונה צעדה אגודה זו בתישעיה ו ותפלת ישים נוראים (שעליכן אנו אומרים אנו דת העמים ולא חבר בהלאומים") לפובת -ישראל. לבוא במרוניה על אויסטריה, שחקיים במלואה את אמנת סין-ג'רמיין ותתן ליהודי גאליציה להעשות נתיני-אויסטריה, —לבוא בטרוניה בשביל ישראל –לא כדאי ובכן באו לידי פשרה: נתמתקו הדינים והוקלו הרדיפות, אבל לא פסקו לגמרן...

ומה נדרוש מממשלות כושלות וירודות כאייסטריה אם גם אמ ריקה לא נזדעזעה למראה השחיטות והרדיפות, שהאנושיות לא שמעה כדוגמתן, ובעצם ימי הפוגרומים והגירושים בא הקונגרס הוואַשינגפוני לאסור את ההגירה לנמרה במשך זמן ידוע 🥍 הסינאט לא הסכים אמנם. להפסקה שלמה של ההגירה —דבר זה עלה בהשתדלות ובמחאות ובהשפעות עד קץ אכל נומה הוא להוציא חוק שיתנו להכנם לאמריקה אך לחמשה אחוזים ממספרו של כל עם, שכבר הוא מתגורר באמריקה. מיבן שאין כאן הקלה מרובה כך באה האנושיות לעזרתם של האובדים והנדחים. כך חדר ללבה קול זעקת השבר ממזרח-אירופה, שאף לב-אבן נימוח לשמעה.

אכן, ימי-הבינים לא מתו. כאז כן עתה כל העולם כולו הוא מוקד אינקוויזי= ציוני אחד, שעליו מעלה האנושיות כולה את ישראל עולה כליל לשמן המתלבש בצורות מצורות שונות...

חמשקית.

### מכתב אל המערכת

אנו מצרפים בזה. בכקשה לפרסם. גלויי-דעת נגד ,דואר היום". שנתקבלו באספות בי רוש לם וביפו. על החתום באו סופרים ועסקנים. שביניהם יש חברים לנשיאות של חוער הלאומי, חברים למועצה הארצישראלית של הממשלה. ראשי ועד העיר ליהודי ירושלים ומנהלי שתי הגיםנסיות ושני בתי המדרש למורים שבארץ. – חברים למפלגות הימניות ותשמאליות וגם בלתי-מפלגתיים.

לא הוומנו לחתום על גלויי-דעת אלה חברי ועד־הצירים ומנחלי מחלקותיו, ד׳ר רופין.
ד׳ר מהון, ד׳ר לוריא, י, אמינגר, מ, שינקין, ועוד, כמו כן חברי המערכת של הארץ׳, ל, יפה, ד׳ר
ש: פרלמן, מבש׳ן, ק, פילמן וש. שוורץ, ממעמים מובנים, אף-על-פי שאין ספק ברבר, שדעתם
על הואר-היום׳ היא כדעת החתומים ממה.

בתקוה: שהמערכת לא תאחר לפרסם את גלמי-הדעת ואת המכתב: אנו חותמים ברגשי. כבוד ויקר,

א. מ. ברוכוב. דיר יוסף קלוזגר. הגלויםדעת

...

בהפצמו לגול: מעל התתונות התעספות הצבורית של היהדות ששר בחוץ את ההחת בדואר היום". לבטל את השפעתו המזיקה בסנים ובחוץ ולשים לאל את הידועות הכתבות ואת הדברי הפלסתר-שתוא מסיץ נגד כל בסיון של בנין צמוריות בריאה ונגד כל איש המתנגד לעפקנות הלאר אחראית ואנו מוכרחים לאחון מאמצעי יוצא מנדר הרגיל. באמצעי של גלויקעת פללג

ייצים מדואר היום". עם העתון הזוה של בכנומיה מצעה. משכתו מגרולי מתפיץ ייניעת משקר בעת מניים מלומיים פנימיים העתון הזוה של בכנומיה שתפורתו היוא לחשמיף שקצים של גדול בעם בענינים פולימיים פנימיים החוצוניים. בעם העתון הזוה שבנורתו היוא לחשמיף שקצים של בדול בעם ולהתגדילכל מעסקנות מבורית ישית הגלויה, היועם חעתון הזות היו אפשר - לפורי בלתפק מבורי מלומה בנונות.

והו המעם משעד עבשוו לא מצאה מהתמרטרות מצבורות ונגד אפואר חיום ופסחוליו בשני שספים.

האולם ישכשיו כשנדואר היום יצא במאמר, שאין כמותו לתוצמה ולתפקפות בגד ימר אוסישקין, בשעה ושתחתרות הציונית קדנעה לקרעים :: וחעמית של בגין הארץ ידורשה אחור הכחות ועיני העם תלויות אל תוצאת הועירה של בגין הארץ ידורשה אחור הכחות ותיני העם תלויות אל תוצאת הועירה של בנמיצי החמתרהיה הפלחת יש במהיגי הציונים באמריקה: על השפקתו של מר אוסישקין ידה יהאיש אשר עבודה של אבעים שנה ילא חחלישה ואת מרצו מכביר ובמספירות במשו לעבודת העם החור הארץ הוא בל כך ההורץ הוא בל כך ההורץ האשר המחרות בלה זבה בתלת התחיים ולתגביר ושל החור היום יכולים לתחליש את יכחות ונים ולתגביר את כחית מחרכים ושבהפתרות במחור החור בעבוד הוח המחרכים ומנים ומלחם מלחם במחור מלחם בעבוד הוח הוחם ומנים ומנים מלחם במחור מלחם במחור הערכור מנים והור לבור הערות לבור הערות במחועל בארץ בגד הוואר האום.

יאה בא ובלוודרעת זה הלכבר שנים הציוני התעמומת: חציונית אשר בכל החשרצות ניד<sub>ע</sub> תעם: לא הלשאום יידועות ותעתכות ביבוריות ואישיות בון תעתון הזה.

ירושלים. "הםתורויות.

ההמתררות המורים: שניף דרושלים בחברי מועד: זה להתומאות: יעקבי, זמן מציף בשמתעד ביה אתנם:
דרו שמי החברי הועד של אגורת ההומאים: דיר וא ביהם הדרי שמעומי מקלים דיר ועסמרובסקי.
דיר ניסגבוים. בשם מרכז הפקירים: המזכיר: ה. דכוב. בשם ועדה שעודי דערב: יושלא "כשם ועד ההמתררות של יהודי אין יוצאי אוקרימה: המברי הזעד: הזה מינקוביץ. י. לדיזינסקי. ועד המחדרות אתערים המפרדים": דור אבישר.
המצעירים המפרדים": דור אבישר.

#### בופרים געסקנים:

י. בן-צבי. א. מ. בתכוב. ד"ר מ. ברובוב, ד"ר א. י. בראוור. ד"ר ברשא. יודי אלון ממרכי בון אל מה בתכוב. ד"ר מה כי ברובוב, ד"ר א. י. בראוור. ד"ר ברובוב או בולדה. מבהן. א. מ. לופשיץ. ד"ר מוחליכר. יצחק הפאל-מולכו, עסף מיוחסי יד"ר מוח ברצו או בפרצ או בולדה. מ. מ. מלושיק, שרה עוורקובסקה. ד"ר אריה: פיגובום, חסיה פיגטור מוקנין. ד"ר א. א. קבק. ד"ר אסף קלוזכר. ד. קסחי. שניהאולי. שלמה שילר, ד"ר נ. שימקין, א. י. - שירמן ברופי ב" שץ.

הצבוריים ועסקני-הצבור הסופרים והמורים חשברים ובאי־כח ההסתדרויות והמוסדות החתומים ממת רואים חובה לעצמם לעורר את דעת הקחל בארץ ובחוץ-לארץ על הקלקלה תצבורית הגדולה, שחעתון ,דואר היום" מביא לעולמנו. חוסר אחריות, הפקרות מוסרית, הערר מדה פינימלית של מעם ונמום ותרכות-אלה הן תכונותיו היסוריות של עתון זה. מפני רגש של איסטניסות טבעית נמנעו ער עכשיו הסופרים ותעסקנים הצכוריים האחראים מלשפל בעתון זה כראוי לו וליתו במוי מספיק להתמרמרות הצבורית כנגדו. ואולם בראותנו. כי נם קצת מוקני הישוב אינם נסנעים מלעשות עתון זה כלי-מכמא לדעותיהם: בראותנו, כי גם הגדולים והחשובים שבמוסרותינו עדיין משתמשים בו, כמו בעתונים אחרים, לפרסום ידיעות ומודעות-אנו רואים חובה לעצמנו לחבריז ולתוחיר מפני הקלקול הצבורי שבעתון זה. אנו רואים חובה לעצמנו להכריז. שמעשיו של עתון זה הולכים ונעשים סכנה צבורית-לאומית. עתון זה חולך וחותר מיום ליום כנגד כל עבודת הבנין והתקומה שלנו ומנהל מלחמה שאינה פוסקת כנגד כל נסיון לפדר את הישוב ולחביא לידי בפני מדיני את צרכיו ואת שאיפותיו, משנאתו לצבוריות ישרה ואחראית. מיראתו את הצבור המסורר: את עיקרי החובה והאחריות הצכורית. הוא הולד ומנהל מיום ליום מלחמה מגונה, מלחמה אישית ופרובוקציונית. כנגד צבור הפועלים המקריב את חלבו ורמו לבנין הארץ, כנגד אספת הנבחרים של יהודי ארץ ישראל, ש 80 למאה מן הבוגרים היהודים שבארץ חשחתפי בבחירתה, כנגד חמוסר העליון של חישוב המסורר---הועד הלאומי ליהודי ארץ ישראל, כנגד זכויותיחן ויפוי כהן של הקהלות המסודרות. כנגד משפט השלום חעברי. כנגד עבודת החנוך העברי בארץ. פרי עמלו ויצירתו של המורה-החלוץ במשך עשרות שנים. כנגד כל מפעל וכל מוסד של צכוריות אחראית וחוקית. ובמלחמתו אינו בודק באמצעים ואינו נמנע מלהשתמש בדבות ובחוצאת לעז. בהמלת אשמות של בולשביות. בפרובוקציה וברמיזות של הסתה כלפי חוץ.

ובשעה זו, כשהמשבר בהסתדרות הציונית ובעבודת הכנין שלנו בארץ דורש את אחוד הכחות והתאמצותם לשם עבודה משותפת; כשההנהלה הציונית מלאה את ידי הטובים שבעסקנינו לכת לאמריקה למצוא דרכים להסכמה עם מנחיגי הציונים שם ולעבודת בנין משותפת ומסודרת של כל חלקי ההסתדרות שבעולם—בשעה זו עמד העתון הזה לחבל את שאיפותינו, לחדחר ריב, לחתור התירות תחת המלאכות היוצאת לאמריקה ולהשליך שקוצים על חבריה, וביחוד על ראש ועד-הצירים, מר אוסישקין, שבא־כחו חיחידי והאחראי של הישוב העברי המסודר שבארץ, הועד הלאומי ליהודי ארץ ישראל, הביע לו אמון גמור לשליחותו זו והעיד, ששאיפותיו הן שאיפות כל הישוב כלו, ולבכו כלבכם.

אנו רואים הכרח לעצמנו לצאת מגדר הסבלנות ולאחוז באמצעי יוצא מדרך הרגיל, באמצע של גלוי-דעת כללי כנגד העתון.— דבר שאין צריך לאמר הוא, שאין כאן כלום ממלחמה כנגד דעות והשקפות, מן הנסיון לסתום פי מתנגדים ומבקרים. כל אחד מאתנו יקדם בברכה וברצון בקורת של דעות ומעשים, ואף של דעות ומעשים החביבים ויקרים לו ביותר, ובלבד שכונתה ההארצויה ואמת-מרה של בנין ומובת הצבור ביסודה:—אבל יש כאן הכרת חובה מוסרית-לאומית, הכרת ההכרח לעמוד בפרץ ולהסיר חרפה וסכנה מעל הצבור העברי שבארץ.

ידע גא הקחל בארץ. מה שיבו של עתון זה ומה היחם שעליו לקבוע אליו, ידע נא הקהל בחויל. תרע העתונות הציונית שבכל העולם ולא יסמכו על ידיעות והערכות צבוריות ואישיות ממקור זה.

#### יפו. הסדרויות:

בשם הסתררות המורים בא"י: חברי המרכז:י. יחיאלי. רפאל סופרמן. ד"ר י. מהרשיק. מובה הסקינה. א. מורקניץ ד. זיוכוביצקי. רפאל סברדלוב. בשם ועד סניף המורים ביפו: היויר. יש"י אדלר. המזכיר: י. ספיבק. בשם אגורת נשים: פ. מממן.

#### מופרים ועסקנים:

יוסף אהרונביץ. פסח אוירבך. צבי אורלוב מ. אזרחי-קרישבסקי. דוד איומוזייק. בנימין אמירה. חיים ארלוורוב, ד'ר חיים בוגרשוב. נתן ביסטריצקי. ד'ר יעקב בלובשטין. א. ברלין. ד'ר מ. גליקסון. יהודה גרזובסקי. יחזקאל דנין. יחיאל הילפרין. ד'ר חיים הררי. יהודית הררי. ד'ר א. ש. ולדשטין. מרדכי זייגר, עו"ד. ח. זידמן. ד'ר ח. חיסין. מ יעקבסון. בצלאל יפה. א. ליודויטול. ד'ר י מטסן. מ. מוזננסקי. נח פינס. ש. א. פן. אליעזר פסר. א. ציוני. ד"ר א. צפרוני. הלל קרוגליקוב א ז רבינוביץ. ד'ר א. ב. רוזנשטין. י. רדלר-פלדטן (ר. בנימין).

#### ספרים חדשים

# שנתקבלו בבית־המערכת של "השלח":

הוצאת אברהם יוסף שמיבל, ניו-יורק, ווארשה, מוסקבה, תרים-תרפיא: 1)
י ח. ברגר: שכול וכשלוו, או ספר ההתלבמות,

282 עמי; 2) שלום עליכם: חייראדם, תרגום י. ד. ברקוביץ, ספר ראשון שלישו. 202, 205, 189 עמי; 3) ל. נ. מולסמוי: מלחמה ושלום, תרגום י. א. מריוו ש, כרך אי, חלק בי, 127 עמי; 4) הגריך סנקביץ, באש ובחרב, תרגום ע. נ. פרנק, חלק די, 192 עמי; 5) התקופה, העורך: דוד פרישמאן, ספר שמיני, תמוו אלול תריף. 516 עמי:

ד'ר יהודה ליב לנדא: דון יצחק אברבנאל. חזיון היסטורי בחמש מערכות. ניו-יורק תרעים: 112 עמי.

משאר לם דיקנם: דור קופרפילד. תרגום מ. בן - א'ליעזר, הוצאת "תורגמן". ירושלים תרפיא; 213 עמי.

האחים גרים: ספורי-מעשיות. הרגום ח. א. קרו פניק: הוצאת שמנורתי, ברלין האחים גרים: מנורתי, ברלין עמי.

ו. י. גרינן ואלד, בודפשט תריפ—תרפיא: א) תולדות משפחת רוונטשל. 104 עם'; ב) קורות התודה והאמונה בתונגריה. 79 עמי.

בנימין זאב באַכר: אגדות התנאים, תרגום א. ז. רבינוביץ. כרך ראשון, חלק שני זאב באַכר: אנות התנאים א 8 עמי.

י. אהרן ני: הארבה. הוצאת ,וער הציריםי. יפו תריפ; 84 עם'.

מזרח ומערב, מאסף היסמורי-ספרותי לחקירת היהדות הספררית והמורחית בתפוצות-הגולה העורך והמו"ל: אברהם אלמליח. כרך אי, חוברת הי-וי. ירושלים. סיון--אלול תרים.

ה חנון: עתון פרגוגי למורים ולתורים. יוצא ע"י הסתררות המורים בא"י (בקיוע ועד חו"צ באודיסה). העורכים: ד"ר חיים הררי. מרדכי אזרחי. שנת המישית, חוברת א", יפו, מבת-שכם תרפ"א.

בדרך. יוצא ע"י ה,התאחרות העולמית של הפועל חצעירי ו,צעירו-ציון באוסטריה". שנה בדרך. ראשונה, חוברת אי-די. ווינה, כי טבת-כיב שבט: תרפיא:

ה צון פה. חוברות לעניני הצופיות. יוצא ע"י הסתררות הצופים בא"י. הוברת ב". ירושלים. מכת תרפיא.

כל ירן שלים לשנת תרפיא—ב. 1921. ספר שמושי. ספר ידיעות. ספר אדריסאות. מהדורה ראשונה. הוצאת א. אוסקומסקי. ירושלים תרפיא; 129 עמי.

הנאולה. עתון ציוני בלשון פרסית. גליון אי-בי. מהראן, כי-כיז מבת תרפיא. שמואל יעקב אימבר, פערלאג, ניילאנד". וויען 1920: א) וויקשאריא, אקקרדען צו קנום האמסונס ערצעהלונג, 38 זיימען; 2) וואלד אוים, וואלד איין, 61 זיימען.

ש. נארעליק: יידישע קעם. פערלאג וואסטאקי. דרעודען 1921; 132 זייטען. קריטיק. ערשיינט יעדען חודש. רעדאקטאר: משה זילבור גל. ערשטער יאָהרגשנג. העסטע ני—זי. וויען. דעצעטבער 1920—יאנואר 1921. יידי שעם פאלקם בלאמה. אָרגאן פון דער ציוניסטישער לאַנרעסאָרגאניואציע פאר דער בוקאוויבא. הערויסגעבער: דיר מאיר

עבגער און דיר תיאודור וויים ם על בער גער. I יאָתרגאַנג, נופערן 1-6. משערנאַוויץ, כ"ז פבתי-גי ארד אי. הרפיא.

הילף. ארויסגעגעבען פון דעם עקועקומיוו-קאמיטעם פון דער אירישער וועלט־הילף־קאנפע-רערן. גוממער־12 פאריז: כיארמבת תרפיא.

A. I. Kook, The Banner of Jerusalem. From Hebrew by L. Schochet Jerusalem, Channekah 5681—1920; 11 pp.

Keren Hayesod, Bulletin of the Head Office. N א 1-4. London, 11 January — 22 February 1921 יחות לא בעברית? צריכה להיות לא בעברית?

Dott. G. Blustein, Storia degli Ebrei in Roma, dal 140 av. crafine ad oggi. Roma (1920); 304 pp.

Freie Zionistische Blaetter. Redaction: Dr. J. Klatzkia, Dr. N. Goldmann. 1. Jahrgang, Ne 1. Heidelberg, Januar 1921.

Mizrachi. Zsido—Nemseti Hetilap. NA 18—20. Oradea — Mare (Nagyvarad), december 17—31 1920.



## הָעָרָה לְּהָעָרָה.

בחוברת די (מבת תרפיא)" של "חשלח": במקום שנדפס שירי "נכאים". באה בפוף חחוברת הערה מאת המערכת הנכבדה ובת נאמר: ....המחבר לא הוריע אותנו, ששלח שיר זה ל"לוחי. ובך אירע: שנדפסיב, השלוח" דבר שנדפס קורם..." ובוי.

על הערוד זו שנכתבה בודאות גמורה יש לי להעיר:

בשעה ששלחתו את השור הנ"ל ל,השלוח" לא עלה על דעתו להמול. פנם. במנמגיה של המשרכת. או משכתי את ידי זה כבר. מלחשתתף ב,לוח אחיעבר". משעמים שלא כאן המקום לבארם. מלבר זה היתה הוצאת ה,לוח" מומלת בספק, בכלל.—כי יצא ה,לוח":פתאום מן הרפוס וכי ידפים את שירי שם נגד רצוני—לא יכולתי לרעה,

ז. שניאור.



